
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 114 (2020)

Heft: 4

Artikel: Von guten Mächten

Autor: Seifert, Kurt

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-913676

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-913676
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Impuls

Von guten
Mächten

Kurt Seifert

Vor 75 Jahren, nur wenige Wochen vor
dem Ende des «Dritten Reiches», wurde
der Theologe Dietrich Bonhoeffer auf
Befehl des «Führers» Adolf Hitler am
Morgen des 9. April 1945 im
Konzentrationslager Flossenbürg bei Weiden in
der Oberpfalz von SS-Leuten erschossen,

zusammen mit sechs anderen
Verurteilten. Den Nazis galt der Pfarrer, der
sich dem Widerstand angeschlossen hatte,
als Hoch- und Landesverräter. Der Pro-
zess, der ihm in aller Eile gemacht worden

war, wies sogar nach den dürftigen
Regeln der Nazi-Justiz eine Fülle von
Formfehlern auf. Den daran Beteiligten
war nach dem Krieg zwar selbst der Pro-
zess gemacht worden, doch den beim
Eilverfahren amtierenden Richter, den SS-
Sturmbannführer Otto Thorbeck, sprach
der Bundesgerichtshof 1956 höchstrichterlich

frei. Wie viele frühere Angehörige
des NS-Justizapparats war Thorbeck in
der Bundesrepublik wieder als Jurist tätig.
Selbst die Kirche scheute sich anfänglich,
Bonhoeffers Wirken im Widerstand
anzuerkennen. So entzog sich der lutherische
Landesbischof von Bayern, Hans Meiser,
im Jahr 1953 einer Teilnahme an der
Enthüllung einer Gedenktafel für Dietrich
Bonhoeffer.

Es geschieht nicht nur aus einem
Pflichtgefühl des Chronisten heraus, dieses

Jahrestages zu gedenken. Angesichts
der Renaissance reaktionären bis offen
faschistischen Gedankenguts ist es weit
über Deutschland hinaus notwendig, an
den Zivilisationsbruch von 1933 bis 1945

zu erinnern, der eben etwas ganz anderes
war als ein «Vogelschiss» der Geschichte,
wie Alexander Gauland von der
sogenannten Alternative für Deutschland
behauptet hat. Und ebenso dringlich ist
es, jene Frauen und Männer nicht zu
vergessen, die versucht haben, in einer Zeit
herrschenden Unrechts dem Rad der
Geschichte «in die Speichen zu fallen».

Diese Formulierung entstammt einem
Aufsatz, den der 1906 geborene Theologe
Dietrich Bonhoeffer wenige Wochen nach
der Machtübernahme der Nazis im Juni
1933 unter dem Titel Die Kirche vor der
Judenfrage veröffentlicht hatte.

Bonhoeffer kam aus einem bürgerlichen

Elternhaus und wurde im Bewusst-
sein aufgezogen, zur Elite zu gehören
und gesellschaftliche Verantwortung zu
übernehmen. Als junger Pfarrer war er
noch in völkisch-nationalem Denken
befangen, doch den Aufstieg der Nazis
verfolgte er mit grosser Sorge. Ihm stand
deutlich vor Augen, dass die Herrschaft
Hitlers auf einen Krieg hinauslaufen
würde. Durch das Engagement in der
entstehenden ökumenischen Bewegung
weitete sich sein Blick über die nationalen

Grenzen hinaus. In den Vereinigten
Staaten setzte sich Bonhoeffer vertieft
mit dem christlichen Pazifismus
auseinander und wandte sich von der Vorstellung

eines gottgewollten Krieges ab. Der
Nachfolge Christi könne nur der «Frieden

mit jedermann» entsprechen, der
Frieden unter den Völkern eingeschlossen,

heisst es in einem Vortrag, den
Bonhoeffer im Juli 1932 als Jugendsekretär
des Weltbunds für Freundschaftsarbeit
der Kirchen gehalten hatte. Zwei Jahre
später, anlässlich einer Konferenz in
Fano (Dänemark) im August 1934, war
sein Appell schon viel dringlicher: Nur
ein «grosses ökumenisches Konzil der
Heiligen Kirche Christi» könne so
sprechen, «dass die Welt zähneknirschend
das Wort vom Frieden vernehmen muss
und dass die Völker froh werden, weil die
Kirche Christi ihren Söhnen im Namen
Christi die Waffen aus der Hand nimmt
und ihnen den Krieg verbietet».

Bonhoeffers Gedanke, ein Volk könne
«betend und wehrlos» den Angreifer
empfangen, ging weit über die
Vorstellungskraft der meisten Konferenzteil-
nehmer*innen hinaus - und vermutlich
würde er heute auf ganz ähnliche Ver-
ständnislosigkeit stossen. Dabei dachte
der Theologe nicht an einen doktrinären
Pazifismus, eine passive Hinnahme der
Gewalt, sondern an ein aktiv gewaltloses,
gar die Gewalt überwindendes Handeln.
Vor Augen hatte er wohl Aktionen von
Mahatma Gandhi wie den Salzmarsch
von 1930, der das Salzmonopol der
britischen Kolonialmacht in Indien brach.
Seine Warnung davor, dass sich die

28 Neue Wege 4.20



Kirche Christi ein weiteres Mal, wie
bereits im Ersten Weltkrieg, entlang
nationaler Grenzen entzweien könnte,
verhallte weitgehend ungehört. Nach der
Machtübernahme der Nazis in Deutschland

schritt die Spaltung der evangelischen

Kirche schnell voran. Zwar bildete
sich gegen die «Deutschen Christen»
eine «Bekennende Kirche» heraus, doch
diese war vor allem mit ihrem Überleben
beschäftigt. Dadurch habe sie das
Entscheidende versäumt, nämlich «Kirche
für andere» zu sein, hielt Bonhoeffer 1942
fest. Hier erscheint ein zentrales Stichwort

zum Verständnis seiner Theologie:
Kirche kann nicht Selbstzweck sein,
sondern muss durch ihr Bekenntnis und ihre
soziale Form als Gemeinschaft erkennbar
bleiben, die durch Christus lebt und
deshalb ihren Auftrag nach innen wie nach
aussen wahrzunehmen in der Lage ist.

Wolfgang Huber:
Dietrich
Bonhoeffer. Auf
dem Weg zur
Freiheit. Verlag
C.H. Beck,
München 2019,
336 Seiten.

eines Geheimarchivs des Widerstands im
Herbst 1944 wurde den Nazi-Behörden
allmählich klar, welche Rolle Bonhoeffer
im Untergrund spielte.

Dietrich Bonhoeffer wusste, welches
Schicksal ihn erwarten würde, doch er
verzweifelte nicht. Davon zeugt sein in
den Weihnachtstagen 1944 im Berliner
Hausgefängnis der Gestapo verfasstes
Gedicht Von guten Mächten, das
weltberühmt geworden ist. Der Bonhoeffer-
Kenner Wolfgang Huber schreibt im 2019
erschienenen Porträt Dietrich Bonhoeffer.
Auf dem Weg zur Freiheit dazu: «Die
Präsenz der Liebe Gottes in ihrer ohnmächtigen

Macht, ihrer machtvollen Ohnmacht
vermittelt die Kraft zur Annahme des
Leidens. So gehören Gottvertrauen und
Widerstand zusammen.»

Deshalb: «Wer das fassen kann, fasse
es.» (Mt 19,12)#

O Kurt Seifert, *1949, lebt in Winterthur und
ist Mitglied der Redaktion der Neuen Wege.

Um für andere da zu sein, muss sich die Kirche

auf die Welt einlassen - aber nicht im
Sinne eines verweltlichten, seines Kerns
beraubten Christentums, meint Bonhoeffer.

Das würden manche Traditionalist*-
innen und Fundamentalistrinnen heute
wohl auch so sehen, doch sie verpassen
genau diesen Kern: Nicht der triumphierende,

sondern der leidende Gott steht
im Zentrum. Bonhoeffer geht es darum,
den Blick frei zu machen «für den Gott
der Bibel, der durch seine Ohnmacht in
der Welt Macht und Raum gewinnt», wie
es in einem Brief vom 16. Juli 1944 heisst,
geschrieben in der Militärabteilung des

Gefängnisses Berlin-Tegel. Etwas mehr
als ein Jahr zuvor, am 5. April 1943, war er
verhaftet worden. Dank seiner Kontakte
mit Widerstandskreisen konnte
Bonhoeffer seit Herbst 1940 offiziell für die
Spionageabteilung der Wehrmacht tätig
sein und seine ökumenischen Verbindungen

für den Widerstand gegen Hitler
nutzen. Zunächst wusste die Gestapo nichts
über Bonhoeffers konspirative
Tätigkeiten, sondern klagte ihn wegen
unerlaubter Aktivitäten für die «Bekennende
Kirche» an. Erst aufgrund des Fundes

Neue Wege 4.20 29


	Von guten Mächten

