
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 114 (2020)

Heft: 4

Artikel: Solidarische Räume schaffen : Frauensache!

Autor: Ammann, Ruth

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-913671

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-913671
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Solidarische
Räume schaffen:

Frauensache!
Ruth Ammann

Die religiöse Sozialistin
Dora Staudinger erklärte in den
1910er und 1920er Jahren das
Dienen und die Liebe zur Grundlage

der zu erkämpfenden
sozialistischen Wirtschaftsordnung.

Mit diesem Anspruch
scheiterte sie. Die Rekonstruktion
der Geschichte und der
Denktradition dieser Forderung, auch
die Provokation, die sie aus
heutiger Sicht beinhaltet, sind
aufschlussreich für Diskussionen
zu Care-Arbeit.

Dora Staudinger wurde 1886 in Halle an der
Saale in eine altehrwürdige Pfarrersfamilie
geboren. Sie wuchs im späten Kaiserreich in
einem religiösen Milieu auf, das säkulare
Einflüsse auf Gesellschaft und Politik
zurückzudrängen versuchte. Das Jüngste der sechs
Kinder erhielt eine standesgemässe
Mädchenausbildung und verliess die Schule mit zwölf

Jahren. 22-jährig heiratete sie den Botaniker

und Chemiker Hermann Staudinger, den
sie auf einem Ball kennengelernt hatte, und
zog mit ihm ins damals deutsche Strassburg.
Bald gebar sie das erste Kind. Wenig später
wurde Hermann Staudinger als ausserordentlicher

Professor nach Karlsruhe berufen, und
die Familie zog erneut um. Hier begann Dora
Staudinger, in der Frauen- und in der
Genossenschaftsbewegung aktiv zu werden.

Mit der Heirat in die Familie Staudinger
und als Ehefrau eines Wissenschaftlers wechselte

Dora Staudinger in ein ihr fremdes
bürgerliches Milieu. Naturwissenschaftler waren
in der Pfarrfamilie Förster als Ehepartner bisher

nicht vorgekommen. Schwieriger noch
musste es aber für ihre Mutter sein, dass sie
in eine sozialdemokratische Familie einheiratete,

die genau jenen Säkularismus verkörperte,
den ihre eigene Familie bekämpfte. Für Dora
Staudinger begann mit der Ehe nicht nur ein
neuer Lebensabschnitt als Ehefrau und Mutter,
sondern auch eine schmerzliche Entfremdung
von ihrer eigenen Mutter. Die sozialdemokratische

Einstellung der Familie Staudinger, allen
voran ihres Schwiegervaters, des
Genossenschaftstheoretikers Franz Staudinger, schien
immerhin verheissungsvoll: Bildung nicht nur
in kulturellen, sondern auch in wissenschaftlichen

und politischen Belangen waren für
Frauen in diesem Milieu nicht nur erlaubt,
sondern Pflicht. Hermann Staudinger war es denn
auch, der seiner Frau die von Clara Zetkin
herausgegebene Zeitschrift Gleichheit abonnierte
und sie ermunterte, sich mit dieser Bewegung
vertraut zu machen.

Dora Staudinger nahm das Bildungsangebot
der Familie Staudinger an und wurde bald

eine interessante Gesprächspartnerin im
progressiven Bekannten- und Familienkreis. 1910,
nach der Geburt des zweiten Kindes, fing sie

an, öffentliche Vorträge zu Genossenschaftsund

Frauenfragen zu halten. 1912 reiste sie als
Vertreterin des Karlsruher Vereins
Frauenbildung-Frauenstudium an den Deutschen Frau-
enkongress in Berlin, ein Grossereignis, an
dem sich die Bewegung aus allen Teilen des
Deutschen Reichs traf. An Hermann schrieb sie
Briefe über ihre Erlebnisse, ihre Begegnungen
und die Fragen, die sie diskutierte. Doch ihrem
Mann widerstrebte dieses Engagement auf
einmal: «Er ist traurig, dass ich so viel Anregung
hatte u. fürchtet, ich nähme dann das
Chemieleben schwerer. Ja, das werde ich vielleicht,
aber ist die Sehnsucht nicht gerade das Wertvolle

beim Menschen?»1, schrieb sie während
des Kongresses in ihr Tagebuch.

6 Neue Wege 4.20



Chemieleben, Familienleben,
Frauenleben

Das «Chemieleben»: Dora Staudinger war
Mitarbeiterin, Sekretärin und Leidensgenossin

des aufstrebenden Akademikers
Hermann Staudinger; sie unterstützte ihn in
seinem Fortkommen also nicht nur moralisch,
sondern auch praktisch. Sie erledigte seine
administrativen Aufgaben und schrieb
Vorträge und Aufsätze nieder, die er ihr diktierte.
Diese Arbeit, wie auch ihre Arbeiten im Haus
und die Erziehung der Kinder, geschah innerhalb

eines familiären, privaten Raumes. Ihre
eigene Bildung und ein öffentliches Engagement

hatten stattzufinden, wenn dazu Zeit
blieb.2 Diese Hierarchisierung und Einteilung
ihrer Arbeit in private und öffentliche Sphären,

die Dora Staudinger in der sozialdemokratischen

Familie Staudinger erlebte, war sie
nicht gewohnt. Auch in der Pfarrfamilie Förster

fielen Familien- und Ehearbeiten an, die
Frauensache waren. Doch waren sie dort nicht
privat: Die lutherische Familien- und
Ehegemeinschaft, die Führung des Pfarrhauses
und der Gemeinde waren öffentlich sichtbare
Aufgaben, die eine Arbeitsteilung der
Eheleute entlang der Scheidelinie von öffentlich
und privat gar nicht erlaubten. Entsprechend
selbstverständlich bewegte sich Dora Staudinger

als Frau in der Öffentlichkeit. Und entsprechend

anders schätzte sie die Aufgabenteilung
in ihrer Ehe ein.

Es war die Frauenbewegung, die zu grossen

Teilen religiös inspiriert war, die ihr die
Begriffe für ihre «Sehnsucht» zur Verfügung
stellte. Begriffe wie «geistige Mütterlichkeit»,

die, unabhängig von einer leiblichen
Mutterschaft, eine Haltung sorgender Liebe
gegenüber bedürftigen Menschen beschrieb,
«Freundschaft» und «Kameradschaft», die die
Beziehung von Männern und Frauen (auch in
der Ehe) kennzeichnen sollten, oder «Liebe»,
die sich auf die Liebe zu den Menschen und
auf die Liebe zu einem Freund, einer Freundin

bezog und nicht an ein heterosexuelles
Begehren gebunden war. Frauen waren, mehr
als Männer, fähig zu solchen Gefühlen und
Beziehungen. Gleichwohl mussten sie ihre
innere Haltung und ihre persönlichen
Neigungen erkennen, bilden und im Austausch
mit anderen kultivieren. Es war diese
«Vervollkommnung», die Dora der wissenschaftlichen

Karriere ihres Mannes zur Seite stellte,
und die Kameradschaft, die sie in der Ehe
einforderte, die Hermann Staudinger Unbehagen
bereiteten.



Genossenschaft
der Hausfrauen

Noch 1912 zog die Familie nach Zürich, wo
Hermann Staudinger als Professor an die ETH
berufen worden war. Rasch fand Dora Staudinger

Anschluss an die in der Schweiz ebenfalls
sehr aktive Frauenbewegung. Wohl im Herbst
des gleichen Jahres lernte sie Clara und Leonhard

Ragaz kennen. Der religiöse Sozialismus,
den das Paar verkörperte, schien Doras eigenen

politischen Werdegang bereits im Namen
zu spiegeln. Im Frühling 1913 gründete sie mit
anderen Frauen erstmals eine eigene
Frauenorganisation in einem der grössten Konsumvereine

des Landes: im Lebensmittelverein Zürich
(LVZ), dem heutigen Coop. In den Neuen Wegen
schrieb sie: «Wo ist die Idee, unter deren
Zeichen sich die Hausfrauen vereinigen können;
wo ist die Organisation, die sie nicht hinaus-
reisst aus Haus und Familie, und die ihr doch
Zusammenhalt gibt mit all denen, die die
gleichen Ziele haben?»3 Sie fuhr fort: «Die
Genossenschaftsbewegung ist eine Bewegung der
Frauen, mag es so scheinen oder nicht, mögen
sie es selbst wissen oder nicht. Aber, je mehr
sie es wissen, um so grösser der Segen für sie,
für ihr persönliches Leben.»

Frauen sollten sich in den Konsumvereinen

zusammenschliessen, denn diese
organisierten den vornehmlich von Frauen
getätigten Einkauf. Ausserdem, und das machte
Doras Ideen für die Frauenbewegung
interessant, besassen Frauen in den Konsumvereinen

das aktive und passive Stimm- und Wahlrecht.

Durch ihre Organisation konnten sich
Frauen als Konsumentinnen, Produzentinnen,
Angestellte, Wohnende, Hausfrauen und Mütter

einen Einfluss auf Produktion, Bezug und
Verteilung von Waren und, im Fall der
Wohnbaugenossenschaften, von Wohnungen
verschaffen. Waren die Genossenschaften «blutleer»,

weil bisher in reiner Männerhand, wie
Dora Staudinger am zweiten Kongress für
Fraueninteressen 1921 in Bern diagnostizierte,
waren es die Frauen, die sie zum Leben erwecken

konnten. «Darum», forderte sie, «ist
es von entscheidender Bedeutung, dass die
Genossenschaftsbewegung nun die Hausfrau
und die Hauswirtschaft in den Mittelpunkt
der Wirtschaft stellt. Sie, die heute Spielball
und Ausbeutungsobjekt aller wirtschaftlichen
Mächte ist, kann auf diese Weise zum Diktator
der Wirtschaft werden, soweit ihre
genossenschaftliche Organisation reicht.»4 Eine
genossenschaftliche Organisation, die massgeblich
von Frauen mitgetragen und von deren Werten

geleitet wurde, davon war Dora Staudinger

überzeugt, hatte das Potenzial, die sozialistische

Utopie hier und jetzt demokratisch und
gewaltfrei zu verwirklichen.

Ein sozialistisches
Programm

Die Wohnbaugenossenschaften spielten in
Dora Staudingers Konzeption eine Schlüsselrolle,

da sie die Machtverhältnisse auf dem
Wohnungsmarkt in Frage stellten. 1919 wurde
Dora Staudinger zusammen mit zwei weiteren

Frauen in den Vorstand der Allgemeinen
Baugenossenschaft Zürich (ABZ) gewählt, die
1916 mit der sich abzeichnenden Wohnungsnot

gegründet worden war. Hier, wie auch als
Expertin in kommunalen Wohnbaukommissionen,

setzte sie sich für bauliche Verbesserungen

und einen leichteren Zugang zu
Wohnungen für arme Bevölkerungsschichten ein.
Die Wohnküche sollte das Zentrum der Wohnung

sein, in dem Frauen arbeiten und Kinder
spielen konnten. In jeder Überbauung sollte
ein Versammlungslokal für Mieterinnen zur
Verfügung stehen. Wie schon im Lebensmittelverein

organisierte Dora Staudinger auch in
der ABZ die Genossenschafterinnen, die von
der Politik der Genossenschaft direkt betroffen

waren, und rief 1923 erstmals Mieter*-
innenversammlungen ins Leben. Im kleinen
Rahmen sollten sich die Bewohnerinnen kennen

lernen, sich mit den Prinzipien der
genossenschaftlichen Selbsthilfe vertraut machen,
Fragen des Alltags und des Zusammenlebens
regeln und ihre Perspektive in der Genossenschaft

einbringen. Solche Siedlungskommissionen

gibt es in der ABZ noch heute.
War die Genossenschaft die Organisationsform,

die der Privatisierung und Vereinzelung

der Arbeit von Frauen entgegenzuwirken
versprach, wurde der religiöse Sozialismus
der theoretische und soziale Kontext, in dem
Dora Staudinger ihre Überlegungen formulierte.

Dank der Unterstützung eines Kreises
Gleichgesinnter, zu dem sie gehörte, gelang es
Leonhard Ragaz, sich ab 1917 als Vordenker der
Bewegung zu etablieren. Begriffe wie «Liebe»
und «Dienen» waren zentral für seine und Dora
Staudingers Idee einer Politik der Umwälzung
der kapitalistischen Wirtschaftsordnung in
einen «freien», das heisst genossenschaftlichen
Sozialismus. 1919 veröffentlichten die religiösen
Sozialistinnen Ein sozialistisches Programm,
dessen wirtschaftlichen Teil Dora Staudinger
verfasste. Es beabsichtigte, die Sozialdemokratie

aus ihrer seit Kriegsbeginn herrschenden
Orientierungslosigkeit und den internen
Machtkämpfen zu führen. Zeitgleich begann der Kreis

8 Neue Wege 4.20



um das Ehepaar Ragaz und Dora Staudinger,
unter dem Namen «Arbeit und Bildung» in
genossenschaftlicher Selbstorganisation eine
Gemeinschaft aufzubauen, die nach dem Vorbild

von Settlements einen Ort der Begegnung,
der Bildung und politischen Arbeit, der
gegenseitigen Hilfe und der Freundschaft schuf.
Settlements waren im 19. Jahrhundert in armen
Nachbarschaften Londons gegründet worden -
viele als religiöse Bruderschaften -, damit
Studierende das Problem der Armut verstehen und
den Menschen gleichzeitig helfen konnten. 1924

fand das Zürcher Settlement im «Gartenhof», im
Haus der Familie Ragaz, seinen definitiven Ort.

Ruth Ammann:
Berufung zum
Engagement? Die
Genossenschafterin

und religiöse
Sozialistin
Dora Staudinger
(1886-1964).
Schwabe Verlag,
Basel 2020, 440
Seiten.

Ab Mitte der 1920er Jahre erlebten Dora
Staudinger und die Bewegung Rückschläge. Die
Sozialdemokratie, geschwächt von der Gründung

der Kommunistischen Partei 1919,
positionierte sich verstärkt gegen linksradikale
Vertreterinnen und damit auch gegen den
religiösen Sozialismus. Eine kurze, aber heftige
Rezession 1921 ruinierte viele Konsumgenossenschaften

und stellte den Lebensmittelverein
Zürich (LVZ) vor grosse Probleme, die durch
interne Misswirtschaft verstärkt wurden.
Übernommen vom VSK, dem Dachverband aller
Konsumvereine, wurde er reorganisiert und die
Hälfte der Mitarbeitenden entlassen. Die
Frauenkommission des LVZ, von der Geschäftsleitung

nunmehr besser «integriert», sollte in der
Krise vor allem Mitglieder werben und verlor
ihre eigenständige Politik. Die ABZ liess Dora
Staudingers Klausel fallen, wonach ein Teil
der Wohnungen kinderreichen Familien
vorbehalten sein sollte. 1924 trat die letzte Frau
aus dem Vorstand aus. 1926 wurden
Wohnungsinspektionen in ABZ-Siedlungen Realität. 1928
schliesslich gründete die Geschäftsleitung eine
Frauenkommission nach Vorbild des LVZ. Ihre
Mitglieder wurden in der Folge besonders
gefürchtete Wohnungsinspektorinnen. Dass
die zunehmend repressive Verwaltungspolitik
der Wohnbaugenossenschaft mit der Schaffung
einer Frauenkommission «von oben»
zusammenging, zeigt auch hier die Ambivalenz des
Einbezugs der Frauen in die Genossenschaften
im Laufe der 1920er Jahre: Von einer «Bewegung

der Frauen», wie sie Dora Staudinger
vorschwebte, konnte keine Rede mehr sein.

Privates
wird politisch

Auch Dora Staudinger selbst verstummte in
den nächsten Jahren. 1926 willigte sie in die
Scheidung der Ehe mit Hermann ein. Kurz darauf

beendete Leonhard Ragaz die langjährige
Freundschaft. Die Gründe sind nicht bekannt,
doch verlor sie dadurch den Zugang zu ihrem
politischen Netzwerk und den Neuen Wegen als
ihrer wichtigsten Publikationsplattform. 1929

zog sie aus Zürich weg. Mitte der 1930er Jahre
sollte sie, nun als Kommunistin, erneut die
politische Bühne der Stadt betreten.

Was bleibt von Dora Staudinger, wenn sie mit
ihren Anliegen scheiterte? Das historisch
Interessante ist die Selbstverständlichkeit, mit der
sie sich öffentlich einmischte und andere Frauen
dazu veranlasste, sich einzumischen. Diese
Selbstverständlichkeit bezog sie aus einem
religiösen, bürgerlichen Milieu, das nicht für seine
Gleichberechtigung der Frauen bekannt ist.
Gleichzeitig musste sie diese Selbstverständlichkeit

gegen die Ehe- und Gleichstellungsansichten

in der sozialdemokratischen Familie
Staudinger verteidigen. Dieser Befund erstaunt.
Dass Dora Staudingers politisches Selbstverständnis

in den 1920er Jahren gerade im «roten
Zürich» unter Druck geriet, gibt weiter zu denken.

Frauen sollten die von Männern geschaffenen

Genossenschaften unterstützen, ohne sie

zu prägen. Trotzdem gelang es Dora Staudinger,
all jenen politische Räume zu eröffnen, die nicht
als politische Subjekte wahrgenommen wurden:
Hausfrauen, Mütter, Mieterinnen, Verkäuferinnen,

Konsumentinnen. Wo immer sie sich
engagierte, begründete sie Räume, in denen scheinbar

Privates politisch wurde. Ihr Einsatz für die
Anliegen dieser Menschen spiegeln sich in heutigen

Forderungen von Gare-Arbeiterlnnen. Ihre
Geschichte zwingt aber auch, Fragen zu stellen:
Wer ist verlässlich als Bündnispartnerin? Und
wo werden Frauen heute gerne «integriert»? •
0 Ruth Ammann, *1977, studierte Sozial- und Ge¬

schlechtergeschichte sowie Gender Studies an den
Universitäten Bern, Basel und Dublin. Sie forscht
zu Biografien, Oral History und der Geschichte des
Feminismus. Als Forschungsleiterin der Unabhängigen

Expertenkommission Administrative Versorgungen
war sie verantwortlich für zwei Publikationen.

Sie lebt mit ihrer Familie seit zwei Jahren in Norwegen.

1 Dora Staudinger: Tagebuch, Eintrag vom 5.3.1912.

2 Dora Staudinger: Tagebuch, Eintrag vom 1.3.1912.

3 Dora Staudinger: Eine Aufgabe derFrau.
In: Neue Wege 1/1913, S. 30-35, hier S. 32 und 33.

4 Dora Staudinger: Die Genossenschaft. In: Bericht
über den zweiten schweizerischen Kongress für
Fraueninteressen, Bern, 2.-6. Oktober 1921. Bern 1921,
S. 78-87, hierS. 84.

Neue Wege 4.20 9


	Solidarische Räume schaffen : Frauensache!

