
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 114 (2020)

Heft: 3

Artikel: "Entwicklungsorganisation" oder Werk weltweiter Solidarität?

Autor: Estermann, Josef

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-913663

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-913663
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


«Entwicklungsorganisation»

oder Werk
weltweiter
Solidarität?

Josef Estermann

Wie kann heute solidarisch an der
Verbesserung der weltweiten
sozialen Gerechtigkeit gearbeitet
werden? Kritische Gedanken
zum Entwicklungsbegriff, ausgehend

von der Organisation
Comundo.

Comundo bezeichnet sich als Organisation
der «Personellen Entwicklungszusammenarbeit»

(Peza). Anders als die sogenannten
Hilfswerke unterstützt sie Projekte von
Partnerorganisationen im globalen Süden nicht
finanziell, sondern schickt auf das Ersuchen
solcher Partnerorganisationen Fachleute in
bestehende Projekte, um einen Beitrag zu ihrer
Stärkung (Institution Building), der Förderung
bestimmter Fähigkeiten beim Personal (Capacity

Building) und der Vernetzung der Projekte
und Partnerinnen (Network Building) zu leisten.

Dabei soll es um «Begegnung auf Augenhöhe»,

um «interkulturelles Lernen» und um
einen Süd-Nord-Transfer für die Sensibilisierung

bezüglich globaler Themen von Gerechtigkeit

und Armut in der Schweiz (zum Beispiel

der Konzernverantwortungsinitiative) gehen.
Langfristiges Ziel ist eine Verbesserung der
weltweiten sozialen Gerechtigkeit. Da aber der
Entwicklungsbegriff einen Teil des
Selbstverständnisses einer Peza-Organisation ausmacht
und darum auch auf Comundo zurückfallt, hat
sich die Organisation vor drei Jahren unter
meiner Leitung einem intensiven Reflexions-
prozess unterzogen und dabei die beiden
Alternativen in den Fokus genommen: Geht es um
eine alternative Entwicklung oder um Alternativen

zu Entwicklung? Klares Ergebnis: Option
für die zweite Variante. Doch alles der Reihe
nach...

Entwicklungsdiskurs
seit dem Kalten Krieg

Der Begriff «Entwicklung» war in der
Biologie und Psychologie schon längst etabliert,
als der US-amerikanische Präsident Harry
Truman nach dem Zweiten Weltkrieg bei
seinem Amtsantritt einen Marshall-Plan für die
«unterentwickelte Welt» entwarf. Damit wurde
mit einem Mal der Entwicklungsbegriff, der
ursprünglich für Lebewesen reserviert war -
etwas oder jemand «wickelt sich heraus», wie
die Pflanze aus dem Samen oder der
ausgewachsene Mensch aus dem Säugling -, auf die
Ebene von Strategie, Politik und Wirtschaft
gehoben. Und so reihte sich dieser Begriff
in die Ideologie abendländischer Moderne
ein, wonach «Fortschritt» und «Wachstum»
als etwas Planbares, technisch Umsetzbares

und für alle Wünschenswertes dargestellt
wird. Der ursprüngliche Kontext von Trum-
ans Antrittsrede 1949 stand allerdings deutlich

im Licht oder Schatten des einsetzenden
Kalten Krieges. Die schon bald auf den Weg
gebrachte «Entwicklungshilfe» sollte jene Länder,

die sich keinem der Blöcke zugehörig fühlten,

davon abhalten, sich der Sowjetunion und
damit einem sozialistischen Wirtschaftsmodell

zuzuwenden.
Diese Verbindung von Entwicklung mit

dem Ideal einer kapitalistischen Wirtschaftsweise

und der abendländisch bestimmten
liberalen Demokratie sollte von nun an alle
weiteren Entwicklungsmodelle bestimmen, auch
wenn diese gemäss den Sprachregelungen der
jeweiligen Zeit immer wieder angepasst worden

sind: von «technischer Hilfe» über
«Entwicklungshilfe» bis hin zu
«Entwicklungszusammenarbeit». Ablesen können wir dies
ganz prägnant in den Namensänderungen der
zuständigen Behörde der offiziellen Schweiz:
1960 wurde der «Dienst für technische Hilfe»
ins Leben gerufen, 1961 dann in «Dienst für

Neue Wege 3.20 13



technische Zusammenarbeit» umbenannt, 1976
in «Direktion für Entwicklungszusammenarbeit

und humanitäre Hilfe» und schliesslich
1996 zu dem bis heute gültigen Begriff «Direktion

für Entwicklung und Zusammenarbeit»
(Deza). Die eurozentrische und kapitalistische
Grundausrichtung aber hat sich nicht wesentlich

verändert: Es geht um ein lineares
Zeitverständnis, um Geschichtsoptimismus, um die
technologische Machbarkeit und die
Ökonomisierung menschlicher Ideale. Zum Teil greift
also der Entwicklungsdiskurs auch auf Werte
der jüdisch-christlichen Tradition zurück,
wenn auch in säkularisierter Form: Die
«Heiligung» der Person macht ihrer Entwicklung
oder Selbstoptimierung Platz, die prophetische

Utopie allumfassender «Gerechtigkeit»
einem Konsumparadies und die «Sünde» dem
Marktversagen.

Bestehende
Asymmetrien

Die Rede von «entwickelten» und
«unterentwickelten» Ländern oder Gesellschaften

- in letzter Zeit auch «sich entwickelnde»
Volkswirtschaften genannt - zementiert die

Zweiteilung der Welt, auch nachdem die Rede

von der «Dritten Welt» wegen dem
Zusammenbruch der Zweiten Welt immer mehr an
Bedeutung verloren hat. Auch der Begriff
des «globalen Südens» kann diese Dichotomie

nicht wirklich überwinden, ist doch dieser

in unserem kollektiven Unterbewusst-
sein «unten» angesiedelt und wird damit mit
«minderwertig» assoziiert. Zudem gibt es
immer mehr Inseln des globalen Südens im
Norden und umgekehrt, da überall die sozialen

Ungleichheiten zugenommen haben. Die
neoliberale Globalisierung hat nicht etwa zum
Trickle Down Effect (nach dem auf lange Sicht
alle vom Wohlstand erfasst werden), sondern
zur 99 / 1-Welt geführt, also zu einer perversen
Verteilung des Reichtums nach oben. Inzwischen

besitzt das reichste Prozent der
Weltbevölkerung ebenso viel wie die restlichen
99 Prozent. In diesem Kontext weiter
unbekümmert von Entwicklung zu reden und damit
die Mehrheit der Menschen in der Illusion zu
belassen, dass sie es einmal ebenso «gut»
haben werden wie wir im globalen Norden, ist
nicht nur Augenwischerei, sondern geradezu
unethisch: Denn dazu bräuchten wir mindestens

sieben Planeten Erde.

14 Neue Wege 3.20



Der Ansatz der Personellen Entwicklungszusammenarbeit

(PEZA) weist eine hohe
Sensibilität für Schieflagen und Asymmetrien
auf. Doch von einer wirklichen «Begegnung
auf Augenhöhe» kann solange nicht die Rede

sein, als die Ausgangsbedingungen für eine
Sambierin nicht dieselben sind wie für einen
Schweizer. Es gibt Stimmen aus dem globalen

Süden, die ernsthaft jegliche Art von
Entwicklungszusammenarbeit in Frage stellen
und sich für ein Moratorium der sogenannten

Entwicklungshilfe starkmachen. Schon
seit über dreissig Jahren gibt es einen Diskurs
des «Post-Development» und Degrowth oder
Décroissance (Rücknahme des Wachstums),
also der Infragestellung des wichtigsten Dogmas

des neoliberalen Wirtschaftsmodells und
der damit einhergehenden «Entwicklungs-
Ideologie». Diese Position geht davon aus,
dass es eine «alternative Entwicklung» (another

development) nicht geben kann, sondern
nur eine Position «jenseits von Entwicklung»
(beyond development). Aber wie könnte eine
derartige Position aussehen, und was würde
dies für das Selbstverständnis der meisten
Hilfswerke bedeuten?

Solidarität und
Austausch

Die «Theologische Bewegung für Befreiung

und Solidarität» hiess in ihren Anfängen
«Theologische Bewegung für Befreiung und
Entwicklung», ganz analog zum Mainstream
der Befreiungstheologie der 1980er Jahre. Die
Änderung des Namens spiegelt den entscheidenden

Perspektivenwechsel der Befreiungstheologie

und vieler Eine-Welt-Bewegten in den
1990er Jahren: von «Hilfe» und «Entwicklung»
zu «Solidarität» und «Gerechtigkeit». Eine der

grossen Herausforderungen für Hilfswerke im
globalen Norden besteht darin, sich umfassend
zu entkolonialisieren, also alle (unbewussten)
Vorstellungen von Überlegenheit, technologischer

Expertise, wissenschaftlichem Vorsprung
und kultureller Vorreiterrolle abzulegen - ganz
zu schweigen vom neu aufgelegten Unterfangen,

Swissness in alle Welt zu tragen. Als hätten

Milliarden von Menschen aufunsere direkte
Demokratie, das duale Bildungssystem oder gar
auf Fondue und das Swiss Army Knife gewartet.

Bipolare Weltbilder gehören definitiv der
Vergangenheit an, auch wenn sie politisch
im Moment wieder aufgewärmt werden. Wir
befinden uns heute auf der Suche nach völlig
neuen Allianzen im Kampf um weltweite soziale

Gerechtigkeit; jene zwischen «Partnerinnen»

- auch diesen Begriff sollten wir nicht

zu leicht in den Mund nehmen - im globalen
Süden und Norden ist nur eine unter vielen,
wie die Situation von Migrantinnen etwa zeigt.
Dasselbe gilt auch für ehemals entscheidende
Grenzen religiöser und kultureller Zugehörigkeit;

Menschen des 21. Jahrhunderts weisen
multiple Identitäten auf, und die Ausrichtung
der Solidarität braucht nicht notwendigerweise
von Nord nach Süd zu zeigen. Alternativen für
eine Position «jenseits der Entwicklung» kommen

immer mehr von vormals zum Schweigen
verurteilten Gruppen und Völkern: sei es das
aus dem Andenraum stammende Ideal des
Vivir Bien (Gut Leben), Ubuntu aus dem
südlichen Afrika, aber auch tiefenökologische
Spiritualitäten oder indigene Ansätze eines
nicht-abendländischen Feminismus. Wir im
globalen Norden haben viel zu lernen, bevor
wir uns aufzumachen, die Anderen etwas zu
lehren oder sie gar zu «belehren».

Sprache schafft
Wirklichkeit

Comundo als Organisation der Personellen
Entwicklungszusammenarbeit (Peza) wäre von
ihrem eigenen Selbstverständnis her (interkultureller

Austausch, gegenseitige Bereicherung,
Sensibilisierung zu weltweitem Gefälle und-
soweiter) in der Lage, sich zu einer Bewegung
von weltweiter Solidarität und Austausch (Besa
statt Peza) zu entwickeln. Nur eben: Worte
haben lange Beine, und Bezeichnungen kann
«mensch» nicht einfach wechseln im Glauben,
dass damit alle verstehen, wovon die Rede ist.
Und dies gilt wohl auch für die Hilfswerke
insgesamt. Aber ähnlich wie mit der inklusiven
Sprache im Genderdiskurs gilt auch hier: Steter

Tropfen höhlt den Stein. Wie wäre es, statt
von «Hilfswerken» von «Solidaritätswerken»
zu sprechen anzufangen, und statt von
«Entwicklung» von «Gerechtigkeit» in globaler
Perspektive? •

*1956, ist Philosoph und Theologe mit jahrelanger
Erfahrung in den Anden von Peru und Bolivien. Er ist
verantwortlich für Grundlagen und Bildung bei
Comundo und Lehrbeauftragter an der Universität Luzern.
Josef Estermann (Hg.): Das Unbehagen an der
Entwicklung. Eine andere Entwicklung oder anders als
Entwicklung? Aachen 2017.

Neue Wege 3.20 15




	"Entwicklungsorganisation" oder Werk weltweiter Solidarität?

