Zeitschrift: Neue Wege : Beitrdge zu Religion und Sozialismus
Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 114 (2020)

Heft: 1-2

Artikel: Vom Glick, eine Frau zu sein
Autor: Schrupp, Antje

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-913657

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-913657
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Vom Gliick,
eine Frau
7ZU Ssein

Antje Schrupp

Die Philosophin Luisa Muraro
wagt in ihrem Buch Vom
Gliick, eine Frau zu sein die
steile These eines ontologi-
schen Gliicks, dass dem
Frau-Sein innewohnt. Antje
Schrupp lasst sich in ihrer
Laudatio auf «gemeinsames
Denken» mit Muraro ein.

Im November ist ein Film im Kino ange-
laufen: Die Sehnsucht der Schwestern
Gusmao (BRA 2019). Er erzdhlt die
Geschichte von zwei Schwestern, die in
den 1950er Jahren in Brasilien erwachsen
werden und durch ungliickliche Umstznde
— und ihre patriarchale Umgebung — von-
einander getrennt werden. Sie sehen sich
nie wieder, aber ihr ganzes Leben lang
bleibt die Sehnsucht nacheinander. An
einer Stelle gibt es eine Szene, in der die
eine der beiden, nachdem sie im Kranken-
haus ein Kind geboren und dort zuriick-
gelassen hat, in ihre 4&rmliche Wohnung
zuriickkehrt. Eine Nachbarin fragt, was
es denn gewesen sei, ein Junge oder ein
Midchen, und sie antwortet: ein Junge.
Die Nachbarin erwidert: der Gliickspilz.
Die Filmszene sprang mir ins Auge, weil
sie von dem Gliick handelt, als Mann
geboren zu werden. Das Buch Vom Gliick
eine Frau zu sein von Luisa Moraro aber
handelt vom Gliick, eine Frau zu sein. Als
Frau geboren zu werden, wie der italieni-
sche Titel lautet. «Die Bedeutung, die die
Menschen den Dingen geben, ist ein kons-
titutiver Bestandteil dessen, was geschieht,
im Guten, wie im BOsen», schreibt Luisa
Muraro. Was ist also der Unterschied zwi-
schen dem Blick der Nachbarin von Guida
Gusmao, die Minner qua Geschlecht fiir
Gliickspilze hilt, und dem Blick, zu dem

28

Luisa Muraro einlddt, nimlich das weib-
liche Geschlecht als Gliick zu verstehen?

Zundachst einmal liegt ein historisches
Ereignis zwischen den beiden Perspek-
tiven: die Frauenbewegung. Es war die
Frauenbewegung, und damit zusammen-
hingend die Entdeckung der Freiheit als
weibliche Freiheit, die das Pech, als Frau
geboren zu werden, in das Gliick, eine
Frau zu sein, verwandelte.

Viele wiirden das allerdings bestrei-
ten. Sie wiirden sagen: Ja, es ist heute kein
Pech mehr, als Frau geboren zu werden,
aber ein Gliick ist es auch nicht. Maximal
ist es eher so egal. Gliick oder Pech qua
Geburt, so wiirden sie sagen, entschei-
det sich heute an anderen Dingen: Ob du
reich geboren wirst oder arm, mit euro-
paischem Pass oder nicht, in einem bil-
dungsbiirgerlichen Haushalt oder nicht
und so weiter.

Ein revolutionires
Subjekt

Was also konnte das Gliick, eine Frau zu
sein, bedeuten?

Ich erzihle erst mal, was es fiir mich
bedeutet hat. Ich bin 1964 geboren und
also quasi zusammen mit der Frauen-
bewegung erwachsen geworden. Wahrend
der revolutiondren Hoch-Zeit der Frauen-
bewegung war ich in der Pubertit, und
wiahrend ihrer Konsolidierungsphase in
Form von Gleichstellungspolitik, also in
den 1980er Jahren, wurde ich erwachsen.

Ich habe schon friih gespiirt, dass ich
in einer Zeit lebe, in der es ein Gliick ist,
eine Frau zu sein. Das wusste ich lange,
bevor ich etwas vom Feminismus erfuhr
oder gar selbst zur Feministin wurde. Zum
Beispiel habe ich mich schon als Jugend-
liche und als junge Frau als einen Kor-
per wahrgenommen, der bereits fiir sich
genommen, also ganz ohne mein person-
liches Zutun, die Rolle eines revolutiona-
ren Subjekts hat. Als Frau hatte ich viele
Gelegenheiten zum Revoltieren, weil ich
Diskriminierungen, sexualisierte Anma-
che, mannliche Ubergriffe erlebte, gegen
die ich laut und emport protestieren
konnte — und ich war dabei im Recht!

Die Probleme, die ich aufgrund mei-
nes Geschlechts im Vergleich zu gleich-
altrigen Midnnern erlebte, waren zwar
handfest und real, aber sie waren auch
Anzeichen und Anlésse fiir einen gesell-
schaftlichen Wandel. Mein Schicksal war

Neue Wege 1/2.20




nicht das einer unterdriickten Person
ohne Moglichkeiten. Mein Schicksal war
es, an der Schwelle zu einer besseren Welt
das Neue zu repriasentieren. Da willigte
ich natiirlich gerne ein.

«Als ich in mir, ausgehend von mir,
spiirte, dass die Frauen um ihrer selbst
willen existieren und nicht als Zweite
oder Gleiche oder Komplementire in
Bezug auf die Mianner, hat das mich
selbst und die Welt veriandert», schreibt
Luisa Muraro, und weiter: «Sobald das fiir
mich wahr wurde, begann sich die Welt
mit Frauen zu bevolkern — nicht nur in
meinem Leben, sondern iiberraschender-
weise auch in der Geschichte: Sie kamen
und kommen immer noch hervor aus den
Erinnerungen der Menschen, herab von
den Dachbdden, aus den Kisten der Bib-
liotheken und Archive, aus den Kellern
der Museen ...»

So war es auch bei mir, und doch ein
bisschen anders. Ich bin ja eine Genera-
tion jiinger als Muraro, 24 Jahre jiinger,
um genau zu sein. Von den drei Modalité-
ten moglicher Verhéltnisse der Frauen zu
Minnern, die 1940 geborene Muraro hier
kritisiert und die mit der Frauenbewegung
iiberwunden wurden — Nachrangigkeit,
Komplementaritit, Gleichheit — kann ich
selbst mich nur an die Gleichheit erinnern.
Die Gleichheit war schon da, als ich auf
die Welt kam, sie war das Prinzip, mit
dem ich aufgewachsen bin. Aber ich war
mir im Klaren dariiber, dass sie noch ganz
frisch war. Dass sie erst noch umgesetzt
und mit Leben gefiillt werden musste. Und
darin sah ich meine Mission, die Mission
meiner Generation. Eine gliickliche Mis-
sion, denn es konnte ja nur besser werden.
Bei der Lektiire von Muraros Buch wurde
mir aber bewusst, wie sehr MEIN Gliick,
eine Frau zu sein, sich aus dem Vergleich
mit der vorherigen Generation gespeist
hat. Im Vergleich zu meiner Mutter und
ihren Zeitgenossinnen, den Frauen aus
der Generation der Schwestern Gusmao
also, war ich ein Gliickspilz, denn ihr
Schicksal war so ungleich viel schwieri-
ger gewesen als meines.

Das Patriarchat
ist zu Ende
Heute sehe ich, dass meine Version
vom «Gliick, eine Frau zu sein», dhnlich

arrogant war wie die Haltung westlich-
emanzipiert-biirgerlicher Frauen, wenn

Neue Wege 1/2.20

sie sich mit Frauen in anderen Teilen der
Welt oder in anderen kulturellen Milieus
vergleichen. Und dieses Gliick war auch
nur eine sehr kurze Zeit haltbar. Die heute
jungen Frauen sind, obwohl es ihnen ja
gleichstellungsmassig noch besser geht als
«uns damals», schon wieder viel weniger
gliicklich. Und zu Recht. Denn sie verglei-
chen ihre Situation nicht mehr mit der der
Schwestern Gusmao, sondern mit ihren
eigenen Wiinschen und Vorstellungen von
einem guten Leben.

Das Patriarchat ist zu Ende, erkannte
Luisa Muraro schon vor 25 Jahren. «Mit
der feministischen Bewegung, die in den
Sechzigerjahren begann», schreibt sie
nun hier, «haben die realen Frauen ange-
fangen, als begehrende und unabhingig
sprechende Subjekte zu existieren, und
diese Existenz wird sich gegen das Weib-
lichkeitsbild der Mannerfantasien durch-
setzen, das viele Manner an die Stelle der
Frauen in Fleisch und Blut gesetzt haben

— die realen Frauen sind wesentlich viel-

seitiger und facettenreicher als die Vor-
stellung von Weiblichkeit, zu deren Auf-
rechterhaltung immer weniger Frauen
beitragen werden. Und deshalb wird die
Welt nicht mehr dieselbe sein.» Was fiir
mich neuund —ja —begliickend war, nim-
lich eine Zeit nach dem Patriarchat zu ver-
korpern, ist fiir die Generation nach mir
nicht mehr begliickend, sondern normal.
Und iiber etwas Normales freut man sich
nicht.

Ein ontologisches
Gliick

Vom Gliick, eine Frau zu sein, ist in gewisser
Weise ein Geschichtsbuch, ein Geschich-
tenbuch, und als solches kniipft es Fiden
zwischen verschiedenen Generationen
und Epochen der Frauenbewegung. Luisa
Muraros Aktivismus umfasst ja viele
Jahrzehnte, damals, 1986, geschah dies,
schreibt sie; damals, 1970 machten wir
das; damals, 1990, hatte ich folgende Idee.

Mir ist beim Lesen dieser Geschichten
klar geworden, dass das von mir empfun-
dene, generationenbedingte Gliick, eine
Frau zu sein, gar nicht das ist, worauf
es ankommt. Muraro stellt vielmehr die
steile These auf, dass es auch unabhin-
gig von historischen Rahmenbedingun-
gen ein gewissermassen ontologisches
Gliick gibt, das mit dem Frausein zusam-
menhéngt. Oder, in ihren Worten: «Eine

29



Frau zu sein ist ein Privileg wie jenes,
das den Menschen in den alten aristokra-
tischen Gesellschaften zuteil wurde: Du
bist der Sache vielleicht nicht gewachsen,
aber das Privileg kannst du nicht verlie-
ren. Ebenso wenig wie du es dir verdient
hast.» Und an anderer Stelle, spricht sie
nicht einmal nur von Gliick oder Privileg,
sondern sogar von weiblicher «Exzel-
lenz». Sie schreibt den Frauen, uns, mir,
gewissermassen eine weltgeschichtliche
Bedeutung zu, ich zitiere: «Es beginnt
der Untergang der Kultur, in der eine
Minderheit im Glanz anderer lebte — auf
Kosten einer gewohnlichen Menschheit,
die im Schatten stand. Und dieser Kul-
turwandel trigt ein weibliches Vorzei-
chen: Frauen sind die Wegbereiterinnen
fiir einen Protagonismus, der nicht auf
Kosten anderer geht, Frauen lehren uns,
dass die Menschen durch die Beziehung
zu anderen mehr gewinnen als durch den
Konkurrenzkampf.» Ist das nicht ein biss-
chen dick aufgetragen? Mir fallen sofort
eine Million Gegenbeispiele ein. Wer soll
denn dieses Versprechen einlosen? Wir
etwa, ICH? Klar ist jedenfalls, dass es
beim Gliick, eine Frau zu sein, nicht nur
um mich und mein Gliick geht, sondern
um das Gliick der Welt, das Gliick, das
die Welt hat, weil es Frauen gibt. Nicht
nur wegen der Sache mit dem Schwan-
gerwerdenkonnen. Nicht wegen dieser
oder jener Fihigkeiten. «Es geht darum»,
schreibt Muraro, «die Grosse dessen zu
sehen, was Frauen fiir die Zivilisation der
Welt geleistet haben und immer noch leis-
ten.» Die Grosse. Nicht die Menge.

Die Grosse
des weiblichen
Beitrags

Dass die unsichtbaren Verdienste der
Frauen ans Licht geholt werden, die viele
Arbeit, die sie im Verborgenen und mit
geringer Wertschétzung tun und immer
getan haben, das ist ja ein Anliegen aller
Feministinnen; dass das, was Frauen
fiir die Zivilisation der Welt leisten, die
unsichtbar gemachte Care-Arbeit zum Bei-
spiel, sichtbar und anerkannt wird. Aber
Luisa Muraro meint noch mehr, nicht nur
die Quantitit, sondern die Qualitat, die
Grosse, die Exzellenz des weiblichen
Beitrags. Und das ist der Punkt, wo ihre
These ins Steile kippt: Sind Frauen denn
wirklich «die Wegbereiterinnen fiir einen

30

Protagonismus, der nicht auf Kosten ande-
rer geht?» Sind sie —um es mal in der bana-
len Form zu sagen, wie es immer diskutiert
wird-, sind wir die besseren Menschen?
Luisa Muraro ist sich vollig dariiber im
Klaren, wie ihre These ankommt, ankom-
men muss in einem Diskurs, in dem die
Beteuerung, dass «Frauen NICHT die
besseren Menschen» sind, zum Allge-
meinplatz geworden ist. «Es gibt Wahrhei-
ten», so schreibt sie, «die lassen sich nur
in paradoxer Form sagen. Was gesagt wird,
scheint iiberhaupt nicht wahr, aber irgend-
wie spiiren wir, dass es doch wahr ist.»

Luisa Muraro:
Vom Gliick, eine
Frau zu sein.
Riisselsheim am
Main: Christel
Gottert Verlag
2019.

Eine der vielen Geschichten aus vierzig
Jahren Feminismus, die sie in ihrem Buch
erzahlt, ist folgende, die sich wohl Ende
der 1960er oder Anfang der 1970er Jahre
abgespielt hat. In einer Villa, wo sich ein
linkspolitischer Gesprachskreis mittelal-
ter bis dlterer Méanner traf. Um sich zu ver-
jingen und auch um neue Ideen der Zeit
aufzunehmen, hatten sie junge Feminis-
tinnen eingeladen, darunter auch Luisa
Muraro. Und die begann zu sprechen
mit einer Idee, die noch nicht fertig war,
um — wie sie es aus der Frauenbewegung
gewohnt war — die Idee zur Sprache zu
bringen. Und ihre Idee war: «Es sind doch
jetzt Frauen hier, ihr konnt doch nicht so
tun, als wire nichts passiert.»

Aber die Mdnner und auch die Gast-
geberin verstanden nicht, was Muraro
wollte. Fiir sie hatte sich nichts gein-
dert, nur dass jetzt eben auch Frauen da
waren. «Aber wir behandeln euch doch
gar nicht schlecht», sagten die Min-
ner, und die junge Luisa Muraro entgeg-
nete ihnen: «Ich behaupte doch gar nicht,
dass Thr mich schlecht behandelt, und
darum geht es auch iiberhaupt nicht!»
Ich reagiere auch oft mit Wut, Arger, und
inzwischen manchmal auch mit Lange-
weile, wenn meine Interventionen so auf-
gefasst werden, als ginge es darum, mich
zu beschweren, weil ich als Frau irgend-
wie schlecht behandelt werde. «Nein»,
will ich dann rufen, «mir geht es nicht
schlecht, mir geht es gut, ich bin gliick-
lich, denn ich bin ja schliesslich eine
Frau, und als Frau geboren zu sein, ist

Neue Wege 1/2.20




ein unaussprechliches Gliick, aber hort
mir doch bitte einmal zu!» Neben dem
missverstandenen Inhalt geht es in der
Geschichte, die Luisa Muraro hier erzihlt,
aber auch um die Modalitidt. Was macht
eine politische Diskursgruppe mit einer
Idee, die erst noch eine Intuition ist?
Wird sie gleich zerpfliickt und widerlegt,
oder bemiiht man sich gemeinsam, ihr
ins Leben zu verhelfen, das Wahre daran
herauszuarbeiten?

Frausein
als Privileg

Diese Praxis des gemeinsamen Denkens,
des «Denkens in Prasenz», um eine For-
mulierung von Chiara Zamboni aufzu-
greifen, hat auch im deutschsprachigen
Raum viele Friichte getragen, in Form
von Projekten wie ABC des guten Lebens,
Denkumenta, bzw-weiterdenken, Kultur-
schaffen und so weiter. Wir praktizieren
das, aber wir wissen natiirlich, dass es
auch in feministischen Kontexten nicht
immer gelingt, sogar oft nicht. Es ist nicht
die weibliche Natur, die garantiert, dass
das das grosse Versprechen der Exzellenz
eingelost wird, dazu brauchen wir eine
weibliche Kultur. Wenn man also die Idee
vom Gliick, als Frau geboren zu werden,
und von der weiblichen Exzellenz in der
Welt zerpfliicken will, dann geht das ganz
leicht. Luisa Muraro weiss das natiirlich.
«Die weibliche Exzellenz», schreibt sie,
«ist nicht nachweisbar, aber erkennbar.»
Wir brauchen gar nicht erst anzufangen,
sie beweisen zu wollen.

Das Gute an der Vorstellung vom
Frausein als Privileg ist, dass damit alle
Vorstellungen verdringt werden, die das
Frausein als etwas verstehen, das man sich
erarbeiten muss, dessen man sich wiirdig
erweisen muss. Das war die grosse Liige
des Patriarchats — ein richtiges Mddchen
macht sich nicht schmutzig, eine rich-
tige Frau hilt die Wohnung in Ordnung,
eine gute Frau schminkt sich nicht oder
schminkt sich unbedingt, je nach Zeit.

Hingegen erlaubt uns Frausein als Pri-
vileg zu sagen: Ich bin eine Frau, und ich
muss gar nichts! Allerdings stimmt auch,
wie Muraro schreibt: «Dass es Frauen gibt,
ist ein Gliick fiir die Menschen, aber Frau
zu sein, ist nicht einfach.» Dass es nicht
einfach ist, liegt natiirlich einerseits an
den realen Schwierigkeiten, die sich dar-
aus ergeben, dass die Welt immer noch

Neue Wege 1/2.20

ein Ort voller Ungerechtigkeit und Prob-
leme ist. Es liegt aber auch daran, dass wir
uns personlich irgendwie zu diesem Pri-
vileg verhalten miissen. Ob es uns gefillt
oder nicht: Als Frauen gehoren wir zu
jenem Geschlecht, das fiir ein «Anders-
wo-Anderswie» steht in einer Welt, die
von mannlicher Dominanz geprigt ist.
Und dieses «Anderswo-Anderswie» der
Frauen ist wichtig fiir die Welt, so wich-
tig, dass wir uns nicht leisten kénnen, es
geringzuschitzen.

Als ich zum ersten Mal las, was Luisa
Muraro iiber die Grosse und die Exzel-
lenz des Frauseins schreibt, dachte ich:
Ich weiss, was sie meint, aber ist das nicht
nur ein Versprechen, das noch gar nicht
eingelost ist? Ein frommer Wunsch, eine
blosse Behauptung? Beim zweiten Lesen
dann wurde mir klar: Genau soist es! Und
ich bin mit dafiir zustindig. Denn ich bin
eine von denen, die mit diesem Privileg,
eine Frau zu sein, auf die Welt gekom-
men sind. Was fiir eine Verantwortung!
Vor allem eben gemessen an der Tatsa-
che, dass ich ja auch nur so mittelmassig
bin. Und dazu noch weiss, — spitestens
weil Muraro es in ihrem Buch schreibt,
aber um ehrlich zu sein auch aus eige-
ner Erfahrung schon —, dass ein mogli-
cher gesellschaftlicher Aufstieg meine
Grosse nicht vermehren wiirde. Sondern
dass diese Grosse schon da sein muss, in
mir, in uns. Nein, es ist nicht einfach, eine
Frau zu sein.

Sinnentleerung
des Frauseins

Vielleicht ist das ja der Grund, warum so
viele Menschen dieses Privileg dankend
zuriickweisen. Sie bestreiten zwar nicht
die Tatsache, dass sie eine Frau sind. Sie
bestreiten aber, dass das irgendetwas
anderes bedeuten konnte als eine blosse
Banalitidt. Feminismus ist fiir sie nicht
mehr als der Kampf gegen Benachteili-
gung, und sie weigern sich entschieden,
zu sehen, zu glauben, zu hoffen, dass
im Frausein noch irgendetwas Eigenes
angesiedelt sein konnte. Ein Mehr, das
iiber die Gleichheit mit den Minnern
hinausweist.

Die kulturelle Sinnentleerung des
Frauseins ist heute so weit verbreitet, dass
die Geschlechterdifferenz fast ganz in
Klischees wie Manner- und Frauen-Brat-
wiirsten und Rosa-und-Hellblau-Terror

3



zu versinken droht. Frausein ist iiber
weite Strecken zu einem Spiel, einer Per-
formance, einer Darstellung verkommen.
Manche feministischen Theorien begriis-
sen das als einen Weg zur Befreiung von
der Geschlechterdifferenz, deren blosse
Existenz sie fiir eine Zumutung halten.

Die Bedeutung
der Differenz

Genau dem widerspricht der Differenz-
feminimus, widerspricht natiirlich auch
Luisa Muraro, wenn sie sagt: Nein, Frau-
sein ist kein Spiel, es ist etwas Wesentli-
ches. Etwas Wesentliches, weil es gliick-
lich macht, uns und die Welt.

Wir erleben heute in einer vielfach
scheiternden Politik, was passiert, wenn
die Frauen sich emanzipieren, aber sonst
alles beim Alten bleibt. Und deshalb
mochte ich zum Schluss noch auf einen
letzten Punkt zu sprechen kommen, der
sich ebenfalls wie ein Faden durch Mura-
ros Buch zieht: Die Notwendigkeit, auch
Minnern die Bedeutung der weiblichen
Differenz zu vermitteln. Als ich diesen
Vortrag schrieb, kam ein Freund in mein
Arbeitszimmer, sah das Buchcover, und
sagte spontan: «Toller Titel.» Ich fragte
ihn, was er denn an dem Titel toll fin-
den wiirde? Seine Antwort: «Ich wire
auch immer gerne eine Frau gewesen»

— «Warum?» — «Dann hétte ich nicht aufs
Sportgymnasium gemusst und hétte spa-
ter bei der Arbeit keine Krawatte tragen
miissen.» Die Vorstellung, es kdnnte ein
Gliick sein, als Frau geboren zu werden,
klingt heute auch fiir immer mehr Minner
nicht mehr absurd. Sie sind ja oft selbst
nicht zufrieden mit der Welt, so wie sie
bisher war. Das ist ein gutes Zeichen.
Aber es ist fiir sie schwer zu verstehen,
inwiefern der Feminismus oder die weib-
liche Differenz dabei eine Ressource sind.
Muraro schreibt, dass sie mit ihrem Buch
ein «Licht anziinden» will, das die Wirk-
lichkeit auf eine bestimmte Weise erhellt,
und genau das geschieht heute manchmal,
und, wie ich meine, immer 6fter auch bei
Mannern.

Ich habe mich beim Lesen manchmal
gefragt: Ist das Gliick, eine Frau zu sein,
vielleicht so gross, dass es am Ende tat-
sdchlich die Kategorie Geschlecht 6ffnet
und durchléssig macht? «Der Feminismus»,
schreibt Luisa Muraro jedenfalls abschlie-
ssend, «hat keine Ziele und keine Inhalte

32

ausser denen, die in der Erfahrung und den
Wiinschen der Frauen enthalten sind. Und
die holt der Feminismus aus der Unsichtbar-
keit und dem Schweigen heraus.» @

Dieser Beitrag basiert auf einer Laudation, die
Antje Schrupp bei der Vernissage des Buches
Vom Gliick, eine Frau zu sein von Luisa Muraro
am 22. November 2019 im Frauen*zentrum in
Ziirich gehalten hat.

O Antje Schrupp, *1964, ist promovierte Politik-

wissenschafterin, Theologin und Journalistin.
antjeschrupp.com

Neue Wege 1/2.20



	Vom Glück, eine Frau zu sein

