
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 113 (2019)

Heft: 9

Anhang: Erwägungen 2/2019 : Journal der Theologischen Bewegung für
Solidarität und Befreiung. Von der Heiligkeit Oscar Romeros

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Journal der Theologischen Bewegung für Solidarität und Befreiung

Erwägungen 2/2019
Von der Heiligkeit Oscar Romeros

24. März und 14. Oktober. Zwei Tage, an denen Oscar Romeros
heiliggesprochen wurde. Schon bald nach seinem Todestag am 24. März 1980 ist
der ermordete Erzbischof von San Salvador vom salvadorianischen
Volk heiliggesprochen und im Volkskatholizismus von ganz Lateinamerika

inoffiziell als Patron und Fürsprecher angerufen worden. Der
Romerotag im März spielt auch für unsere Bewegung eine wichtige Rolle.

Am 14. Oktober 2018 ist Oscar Romero von Papst Franziskus
in Rom offiziell heiliggesprochen und zur «Ehre der Altäre» erhoben
worden. Ist das die späte Anerkennung seines Engagements durch den
Vatikan, gar die Heiligsprechung der Befreiungstheologie? Oder sind
dem Wirken Romeros damit die Zähne gezogen, droht gar die
«Verkitschung» Romeros als Plastikfigur und Schlüsselanhänger? Diesen Fragen
gehen wir hier nach. Mit Beiträgen aus El Salvador erinnern wir an
das Wirken Romeros und seine brennende Aktualität. Wir stellen die
«Generaciön Romero» vor, für die die Heiligsprechung Romeros
nicht Ziel-, sondern Startpunkt ist für eine Gesellschaft nach dem Herzen
Gottes. Von Europa und insbesondere vom Romerohaus in Luzern aus
reflektieren wir über theologische und kirchenpolitische Bedeutungen
dieser und anderer Heiligsprechungen. Und wir vervollständigen dieses
Heft mit liturgischen Texten vom politischen Nachtgebet zum Romero-
tag 2019, dem vom 24. März, bei dem mehr als 30 Frauen und Männer
in der City-Kirche Luzern versammelt waren.

In der nächsten Ausgabe der Erwägungen im Frühjahr 2020 werden
wir die Erinnerung an und Vergegenwärtigung von Oscar Romero
weiterführen. Dann werden ekklesiologische Überlegungen im Zentrum
stehen. Ausgehend von den Pastoralbriefen des Bischofs Romero an
seine Diözese aus den Jahren 1977-1979 werden wir dem «cambio», der
Veränderung des Kirchenverständnisses nachgehen, der darin vollzogen
wird und danach fragen, was das für uns hier und heute bedeuten kann.

Vielleicht gibt es dann auch zu berichten, dass sich Partnerschaften
zwischen Pfarreien in der Schweiz und Basisgemeinden in El Salvador
gebildet haben. Wir veröffentlichen eine Anfrage danach aus El Salvador.

PeterZürn

Erwägungen 2/19 19



Romeros Generation.
Von der Heiligkeit
Romeros
Andreas Hugentobler Alvarez
S. 21

Höre unsern Schrei,
Gott-den Schrei der
Frauen Lateinamerikas
Jacqueline Keune
S.23

Macht und Ohnmacht
der «Ehre der Altäre»
- der «dreimal» heilige
Oscar Romero
Stefan Silber
S. 24

Oscar Romero. Die
«Heiligsprechung» der
Befreiungstheologie?
Josef Estermann
S.25

Gutes Leben für alle
ist möglich! Gebet
Jacqueline Keune
S. 27

Das gebrochene
Herz Romeros
Theresa Denger
S. 28

Gedenkt der
Heiligsprechung von Oscar
Romero durch die
Armen dieser Erde.
Buch und Hörbuch
Peter Bürger
S. 31

Segen
Jacqueline Keune
S. 31

Gesucht:
Pfarreipartnerschaften
Andreas Hugentobler Alvarez
S. 32

20 Erwägungen 2/19

fl



Romeros Generation.
Von der Heiligkeit
Romeros
Andreas Hugentobler Alvarez

Volksfeier zur Seligsprechung
Romeros

Im Februar 2015 vermeldete der Vatikan, dass
Romeros Tod ein echtes Martyrium sei, dass
Bischof Romero folglich «in odio fidei», aus
Hass gegen den Glauben, ermordet wurde- und
nicht, wie rechtsgerichtete Kreise
jahrzehntelangbehaupteten, aus Nähe zur Guerilla. Damit
wurde ein wesentliches Hindernis für Romeros
Heiligsprechung beseitigt und jahrzehntelange
Verleumdungen, «auch und gerade von kirchlichen

Würdeträgern selber», von Papst Franziskus

höchstpersönlich verurteilt. Die Freude im
Land war riesig, Hoffnung auf einen Startschuss
geschichtlicher Aufarbeitung machte sich breit.
Kurz darauf folgte die Ankündigung des
Termins für die Seligsprechung im Mai desselben

Jahres, doch danach machte sich plötzlich
Stille breit. Auf die Nachfrage von Vertretern
der Volkskirche (Basisgemeinden,
Menschenrechtsorganisationen, Opferverbände, etc.) über
den Stand der Vorbereitungen zur offiziellen
Heiligsprechungsfeier im Land gab es höchstens

ausweichende Antworten. In der Folge
bildete sich eine Gruppe von etwa 20 Vertreterinnen

unterschiedlicher kirchlicher, sozialer
und Menschenrechtsorganisationen, alle Teil
der historischen «Volkskirche», die während
35 Jahren Romeros Erbe im Widerstand gegen
politische, militärische und kirchliche Repression

verschiedenster Art wachhielten. Ihr Ziel:
selbst eine nächtliche Vigilia Popular (Volks-
Vigil) als Vorspann für die öffentliche
Seligsprechungsfeier organisieren. Es kam zu einer
bunten, makroökumenischen, intergeneratio-
nellen und im wahrsten Sinne populären
nächtlichen Feier, bei der sich Tanz, Protestsongs,
Gebete, Volksmesse, Strassenkunst und Theater

trotz strömenden Regens abwechselten.
Basisgemeinden, Jugendgruppen, Quartierverbände,

Studierende und diverse ökumenische
Kirchen trugen wesentlich zu dieser einzigartigen

Feier bei. Das öffentliche Fernsehen übertrug

sie live in der vollen Länge. Diese geniale
kollektive Erfahrung zeigte, wie gross die Relevanz

Romeros im Volk und besonders bei
jüngeren Generationen ist, zudem weckte sie die
Überzeugung, dass eine soziale und kirchliche

Bewegung fähig sei, dieses Erbe weiterzutragen

und einzufordern - auch ohne Unterstützung

der Kirchenleitung.
Zwei Jahre später gab die päpstliche Ernennung

von Weihbischof Gregorio Rosa Chavez
zum Kardinal zu reden. Rosa Chavez war engster

Weggefährte Romeros, ständige «Nummer
zwei» im Erzbistum San Salvadors, der in den
1990er Jahren vom Opus-Dei-Bischof Lacalle
in die Wüste geschickt wurde und seither ein
kirchliches Randdasein fristete. Leider nahm
der introvertierte Rosa Chavez sein Kardinalsamt

etwas zu ernst und entfernte sich stärker
als zuvor von der volkskirchlichen Tradition.
Ein Beispiel dafür sind seine Anstrengungen,
gewisse Romero-Songs wie etwa «Simbolo de
rebeldia» zu zensurieren, da «rebeldia» nicht
länger mit der «Heiligkeit» Romeros in
Einklang zu bringen sei.

Gründung der Plattform
Generaciön Romero

Das Jahr 2017 war zudem 100. Geburtsjahr
von Romero. Das Kollektiv, welches zwei
Jahre zuvor die nächtliche Seligsprechungsfeier

organisierte, wurde zur Plattform, gab
sich den Namen «Generaciön Romero» und
bezeichnete das Jahr kurzerhand als «Jahr
der Jugend», welches sich die Bekanntmachung

Romeros unter der Jugend zum Ziel
setzte. In Workshops analysierten armutsbetroffene

Jugendliche die Gründe für Ausgrenzung

und lernten Romeros Sozialkritik kennen.

Ein nationales Jugendtreffen ermöglichte
Begegnung und Erfahrungsaustausch über
Initiativen und Selbstorganisation. Das
Zeltlager zur Feier des 100. Geburtstags in Romeros

Geburtsort Ciudad Barrios und ein
theologisches Gespräch mit Juan José Tamayo über
Romeros politische Aktualität setzten weitere
Ecksteine für den zukünftigen Weg der neuen
Romero-Plattform. Natürlich gab es zum 100.
Romero-Geburtstag auch offizielle Feiern:
einen Pilgermarsch und drei grosse Eucharistiefeiern,

die allesamt entweder vom Kardinal,

vom päpstlichen Nuntius oder vom Erz-
bischof präsidiert wurden, viel Repräsentation
beinhalteten und äusserst wenig romeristische
Volkstradition aufgriffen. Unter uns machte
sich die Gewissheit breit, dass Romeros
baldige Heiligsprechung einen neuen Romero
prägen würde: den Romero der Wunderbitten,
Altarbilder und der vollen Opferstöcke. Und
siehe da: Bald begannen Bischöfe von Romero
zu predigen, die noch wenige Jahre zuvor in
ihren Priesterseminaren verboten hatten, über
Romero überhaupt zu sprechen.

Erwägungen 2/19 21



Seither stehen sich zwei gegensätzliche
Romeros gegenüber: auf der einen Seite der
vom einfachen Volk Heiliggesprochene, Symbol

für Widerstand, Versöhnung und Gerechtigkeit,

auf der anderen der nun offizielle San
Romero, zu dem für Wunder gebetet wird und
der vor Gott für uns Sünderinnen eintritt. Ähnlich

wie in der theologischen Debatte über das
Verhältnis von historischem Jesus und dem
Christus des Glaubens und treu zu Jon Sobri-
nos zentraler christologischer These gilt auch
hier: Zugang zur Heiligkeit Romeros gibt es
einzig über sein konkret gelebtes Leben und
in Nachfolge seines Beispiels. Dazu gehören
besonders seine Anklage von Strukturen des
Unrechts, Identifikation mit dem leidenden
Volk sowie sein unerbittlicher Einsatz für Dialog

und Verständigung inmitten eines brutalen

Bürgerkriegs. Romero kann nur im Rahmen

seines Kontexts verstanden werden, denn
daraus werden seine getroffenen, radikalen
Optionen verständlich. Nur der konkrete
«historische» Romero bewahrt vor einem inhaltslosen

San Romero, der fortan für verschiedenste
Interessen und Kreise quasi als nationale
Einheitsfigur in Anspruch genommen und als
«weiterer» ins Heiligenregister aufgenommen
wird. Kurz: Kein Wunder Romeros ohne
engagierte Nachfolge. Ein Freund aus den
Basisgemeinden hat es so formuliert: «Ich verstehe
nicht, warum wir von Romero nun auch noch
Wunder erbitten sollen, wo er doch schon alles
für uns gegeben hat.»

Romeros Heiligsprechung:
Kein Ziel- sondern ein Startpunkt

Es folgte das Jahr 2018. Papst Franziskus
ernannte Romero zum Patron des
Weltjugendtags in Panama und nutzte die Gelegenheit,

die anwesenden Bischöfe zu ebendieser
Nachfolge Romeros aufzufordern. Er stellte
Romero als beispielhaften Bischof einer «Kirche

der Armen» hin und rief konkret zum Einsatz

gegen soziales Unrecht, Klerikalismus
und für den Bau einer neuen Weltordnung
auf. Danach folgte die Heiligsprechung am
14. Oktober 2018 in Rom, zu der tausende Sal-
vadorianer*innen eigens nach Rom gereist sind.
Viele andere blieben zu Hause und veranstalteten

eine historische, dreissig stündige Feier
mit über 400 000 Teilnehmenden. Kinderfest,
Breakdance-Contest, Symposium, Theater,
Performance, Konzerte, Strassenzirkus,
ökumenischer Gottesdienst und diverse historische
Zeugnisse liessen keinen Zweifel an der Frage,
wer die Deutungshoheit über das Erbe Romeros
besitzt: Es sind Männer und Frauen, die

während Jahrzehnten des Vergessens Romeros
Erbe bewahrt haben; Musikgruppen, die unzählige

Songs Romero und den Opfern des Bürgerkriegs

widmeten; Häftlinge aus dem Gefängnis,
die in Romero einen Grund zur Veränderung
und ein sinnvolles Leben entdecken; viele, viele
Jugendliche mit einem grossen Hunger nach
Geschichte und Gehörtwerden.

An Romero scheiden
sich die Geister

Die Heiligsprechung Romeros war für viele ein
Zielpunkt, unter dem Motto: Endlich haben wir
unseren Heiligen. Zu diesen gesellen sich auch
die feigen Romero-Attentäter und ihre
Hilfsmänner, die noch immer straffrei leben und in
der Politik aktiv mitmischen. Gerade sie haben
ein Interesse, Romeros Heiligsprechung zum
Abschluss eines unangenehmen Verfahrens zu
machen. Sie werden versuchen, den
Märtyrerbischof auf den Altären zu belassen, damit
draussen nicht über ihn gesprochen wird. Sie
werden versuchen, ihn von der Strasse, den
sozialen Kämpfen, den Überzeugungen und
Träumen der Menschen fernzuhalten, damit
er seine soziale Sprengkraft endlich verliert.
Angesichts dieser immanenten Gefahr machte
es sich die Romero-Plattform zum Auftrag,
Romeros Erbe in der Bevölkerung
bekanntzumachen. Wir sprachen von der notwendigen

«Romerisierung» des Landes. Dabei geht
es um nichts Geringeres als die Ausarbeitung
eines neuen Gesellschaftsvertrags auf Basis
des gesunden Menschenverstandes. Nur wenn
wir Romeros Werte wie Frieden, Gerechtigkeit,
Gleichheit und Würde gemeinsam in unsere
Aktualität tradieren, leben wir in Treue zum
Märtyrerbischof.

Kurz: Romero soll nicht auf der symbolischen

Ebene bleiben, er muss die öffentliche

Ordnung durchdringen, um den Bau einer
neuen, demokratischen, gerechten und inte-
grativen Gesellschaft zu inspirieren. Das echte
Wunder Romeros ist nicht die kanonisch
anerkannte Heiligung einer Krebskranken, sondern
eine veränderte Gesellschaft, wie er es selbst
vor vierzig Jahren gefordert hatte. Eine der
Hauptforderungen von Generaciön Romero
ist es, Romeros Heiligsprechung nicht als
Endpunkt, sondern als einen Startpunkt zu verstehen,

um eine echte soziale Transformation zu
bewirken, eine «Gesellschaft nach dem Herzen

Gottes» (aus einer Predigt Romeros vom
25.9.1977).

22 Erwägungen 2/19

É



Eine Gesellschaft nach
dem Herzen Gottes

Zum Schluss liste ich Aufgaben auf, die sich
Generaciön Romero zum Auftrag gemacht hat,
um den Prozess der «Romerisierung» des Landes,

oder eben der sozialen Transformation in
Nachfolge Romeros, voranzutreiben:

i Forderung, dass die Staatsanwaltschaft und
die Justiz den Mord Romeros endlich
untersuchen, so wie es internationale
Menschenrechtsorganisationen, das Interamerikanische
Gericht für Menschenrechte und Kardinal Gre-
gorio Rosa Chävez selbst gefordert haben;
7 Forderung, dass sich ARENA (rechtsradikale

Partei, die den Romero-Mörder
weiterhin als Staatshelden feiert) aufgrund der
Verantwortung ihres Parteigründers Roberto
DAubuisson für diese und andere Kriegsverbrechen

entschuldigt;
3 Verbot der Verehrung der an Kriegsverbrechen

beteiligten Personen, insbesondere von
Roberto DAbuisson, Organisator des Mordes an
Romero und Gründer der Todesschwadronen;
4 Institutionalisierung der Geschichtserinnerung,

Förderung von Romeros Erbe in den
Lehrplänen und in der Kultur;
5 Kampf gegen jede politische Massnahme
oder Handlung, die Menschenrechte und
Personenwürde verletzen und soziale Ungleichheiten

verschärfen;
e Einberufung eines verfassungsgebenden
Prozesses, ausgehend von der Vision eines
universalen Zugangs zu den öffentlichen Gütern
(Wasser, Bildung, Wohnen, Gesundheit, Ernährung),

der Überwindung des neoliberalen
Modells, sowie der Garantie der grundlegenden

Menschenrechte und des Service Public.

Chente, Companero unseres Basisgemeinde-Netzes,

sagt; «Andere Länder haben
weltberühmte Dichter, Intellektuelle und Künstler
- wir haben unseren Monsenor Romero, das
grösste Geschenk überhaupt. » Dieses Geschenk
ist gleichzeitig auch Auftrag. Gott-sei-Dank!

O Andreas Hugentobler Alvarez, *1982, lebt mit seiner
Familie seit 2014 in El Salvador und begleitet als
theologische Fachperson die kirchlichen Basisgemeinden

im Departement La Libertad in den Bereichen
Bildung, Lokale Organisation und Geschichtsaufarbeitung.

Er war massgebend an der Gründung der Plattform

«Generaciön Romero» beteiligt.
ecosdelpulgarcito.wordpress.com

O Zur Plattform Generaciön Romero gehören mittler¬
weile 41 Organisationen und Vereine, die sich gemeinsam

für eine tiefgreifende, soziale Veränderung des
Landes einsetzen.

generacionromero.wordpress.com

Höre unsern Schrei,
Gott - den Schrei der
Frauen Lateinamerikas
Jacqueline Keune

Höre unseren Schrei, Gott!
Den Schrei der Frauen Lateinamerikas.
Wir sind die Ureinwohnerinnen,
deren Kultur beschädigt wird.
Wir sind die Mütter der Slums,
deren Kinder die Hoffnungslosigkeit
bewohnen.

Wir sind die Minenarbeiterinnen,
deren Land und Lungen vergiftet werden.
Wir sind die Katholikinnen,
deren Kirche sich an der Unterdrückung
beteiligt.

Wir sind die Völker aus den Regenwäldern,
deren Zuhause kahlgeschlagen wird.
Wir sind die Lebensgefährtinnen,
die als persönlicher Besitz behandelt werden.
Wir sind die Putzkolonnen,
die der Willkür der Reichen ausgeliefert sind.
Wir sind die Campesinas,
die, Tag für Tag, von der Hand in den Mund
leben.

Wir sind die Landlosen,
die einen aussichtslosen Kampf führen.
Wir sind die Prostituierten,
denen es an Essen für sich und ihre Familien
fehlt.

Wir sind die Nachfahrinnen der Versklavten,
deren Alltag Gewalt bedeutet.
Wir sind die Mütter der Plaza de Mayo,
deren Kinder nie mehr heimkehren werden.
Höre unseren Schrei, Gott!
Den Schrei der Frauen Lateinamerikas.

O Jacqueline Keune, *1961, lebt als freischaffende
Theologin, Schriftstellerin und Redaktorin in Luzern.
Sie ist aktives Mitglied der TheBe. Das Politische
Nachtgebet zum Romerotag 2019 hat sie zusammen
mit Christine Gleicher zum Thema «Frauenrechte
in Lateinamerika» gestaltet. Musikalisch begleitet
wurde es vom Duo Rosinenpicker. Die liturgischen
Texte, die wir hier abdrucken, rahmten einen
Erfahrungsbericht aus Guatemala, Stimmen der fünf
landlosen Töchter Zelofhads aus dem Buch Numeri und
den Austausch der Mitfeiernden, der das Gehörte in
unseren Kontext transponierte.

Erwägungen 2/19 23



Macht und Ohnmacht
der «Ehre der Altäre»
- der «dreimal» heilige
Oscar Romero
Stefan Silber

Es gebe derzeit in El Salvador drei heilige
Romeros, sagte sinngemäss P. Rodolfo Car-
denal SJ bei einer befreiungstheologischen
Tagung an der Katholischen Universität Löwen
(Belgien) kurz nach der Heiligsprechung 2018:
den frommen Romero, den nationalen Romero
und den wahren Romero.

Der nationale und
der fromme Romero

Der nationale Romero, das ist der vorbildliche
Salvadorianer, in dessen Namen nun die
nationale Einheit beschworen wird. Der Prophet
wird darauf reduziert, dass er Versöhnung und
Frieden gepredigt habe. Aus politischem Kalkül

heraus wird er nun dazu missbraucht, die
gefährliche Erinnerung an die Opfer
auszublenden. «Versöhnung und Frieden» wird auf
diese Weise gerade nicht erreicht. Konflikte
sollen zu Lasten der Opfer und ihrer Angehörigen

unter den Teppich gekehrt werden.
Der fromme - das ist der gute Bischof,

dem jede politische Note genommen wurde,
und der zur Bestätigung des laufenden klerikalen

Betriebs missbraucht werden kann. Ein
Heiliger, der niemandem wehtut. Sicher ist
Romero ein frommer, ein spiritueller Mensch
gewesen. Aber gerade seine tiefe Spiritualität

brachte ihn in den letzten Jahren seines
Lebens immer mehr dazu, Gott in denen zu
suchen, die an den Rand gedrängt und
ausgebeutet wurden. Andreas Hugentobler hat
mich darauf aufmerksam gemacht, dass
neuerdings in fast allen Kirchen grossformatige
Romero-Bilder aufgehängt wurden, was noch
vor wenigen Jahren quasi tabu war. Unter diesen

Bildern werden nun gezielt die Opferstöcke

platziert: Ein Heiliger kann bei Gott etwas
bewirken, und das soll man sich offenbar auch
etwas kosten lassen.

Während der «nationale» Romero eher eine
salvadorianische Angelegenheit ist, wird die
Frömmigkeit Romeros auch weltweit
hervorgehoben, um ihm die politische Schärfe zu
nehmen. Beispiele sind etwa die von Jesus Delgado
herausgegebenen Originaltexte Romeros

(Nicht schweigen. Vom Handlanger der Macht
zum Anwalt der Armen. Stuttgart 2015), in
denen gezielt Texte ausgewählt wurden, die
diesen «frommen» Eindruck unterstützen.
Auch die «Biografie» von Roberto Morozzo
della Rocca (Mich könnt ihr töten, aber nicht
die Stimme der Gerechtigkeit. Würzburg 2015)
überschreitet mehrfach die Grenze zur
Verfälschung und zum Missbrauch des Heiligen.

Der wahre Romero

Rodolfo Cardenal sprach auch von einem dritten,

dem «wahren» Romero, dessen Erinnerung
sich durch seine Forderung nach Gerechtigkeit
auszeichnet. Ein Heiliger, der an die geschichtliche

Wirklichkeit erinnert, mit all ihrer Gewalt
und Repression, die ihn schliesslich selbst traf.
Ein prophetischer Heiliger, der die Kirche auch
heute zur Prophétie aufruft. Der Heilige, der
schon vor 39 Jahren, noch in der Nacht seiner
Ermordung, von Obdachlosen der Stadt
heiliggesprochen worden war.

In ähnlicher Weise wurde im vergangenen
Jahr in vielen Reaktionen aus befreiungstheologischen

Kreisen die Heiligsprechung als
eine späte (sehr späte) Genugtuung durch den
Vatikan empfunden, derer es angesichts der
Heiligsprechung durch das arme Volk eigentlich

nicht mehr bedurft hätte. Gleichzeitig
verbanden viele die Freude über diese
Anerkennung mit der Sorge um eine Manipulation,
Verflachung und Verkitschung des Propheten.
Zwischen Plastikfigürchen, Schlüsselanhängern,

Fan-T-Shirts und Neuausgaben seiner
Predigten ist es auch nicht immer leicht, die
prophetische Botschaft festzuhalten, für die
Romero zum Märtyrer geworden ist.

Dabei gab es durchaus auch selbstkritische

Stimmen in El Salvador und weltweit,
die darauf hinwiesen, dass die Fehlinterpretation

und Diffamierung Romeros schon zu
seinen Lebzeiten in der Kirche praktiziert
wurde und nach seinem Tod zu einer Spaltung
der Erinnerung an den Märtyrer führte.
Aufsehen erregte beispielsweise die Predigt von
Erzbischof José Luis Escobar Alas (San
Salvador), der anlässlich eines Dankgottesdienstes

für Romeros Heiligsprechung sagte: «Ich
bitte um Vergebung für jenen Teil der Kirche,
der Romero schlecht behandelt und diffamiert
hat, einschliesslich seiner Mitbischöfe.» Ähnlich

hatte sich bereits vor zwei Jahren Papst
Franziskus geäussert. Erzbischof Escobar
hatte bereits unmittelbar nach der Heiligsprechung

vor Papst Franziskus gefordert, Oscar
Romero zum Kirchenlehrer zu ernennen. «Wir
sind sicher, dass seine äusserst wertvolle

24 Erwägungen 2/19



Lehre der Kirche helfen wird», sagte Escobar
im Namen der Bischöfe El Salvadors. Das
Beispiel des Heiligen werde «dem Glaubensmangel»

abhelfen und «eine Botschaft angesichts
von sehr schweren Verstössen gegen die
Menschenrechte» sein (zit. nach katholisch.de)

Die ambivalente Ehre der Altäre

Die «Ehre der Altäre» war immer schon
ambivalent. Die Heiligsprechung durch die Gläubigen

selbst galt dem «wahren» Romero, dem
Propheten, der «Stimme der Gerechtigkeit».
Wer auf die Altäre entrückt wird, kann der
Manipulation und dem Missbrauch ausgeliefert
werden. Auf der anderen Seite mahnt das Bild
Romeros auch von der Höhe der Altäre her an
seine Worte und seine Praxis und fordert dazu
auf, seiner prophetischen Stimme auch in der
Gegenwart zu folgen.

O Stefan Silber, Prof. Dr. theol. habil, *1966, ist Profes¬
sor für Didaktik der Theologie im Fernstudium mit
Schwerpunkt Systematische Theologie an der
Katholischen Hochschule Nordrhein-Westfalen, Abteilung
Paderborn, Mitglied des Diözesanvorstands von pax
christi Würzburg und des Wissenschaftlichen Beirats
von pax christi Deutschland sowie Koordinator der
Plattform Theologie der Befreiung. Von 1997 bis 2002
lebte und arbeitete er mit seiner Familie in der Diözese

Potosi in Bolivien.

Oscar Romero. Die
«Heiligsprechung» der
Befreiungstheologie?
Josef Estermann

Heiligsprechungen sind in der katholischen
Kirche meistens eine «(kirchen-)politische»
Angelegenheit und widerspiegeln ihre patriar-
chale, klerikale und eurozentrische Verfasstheit.
Unter den «Heiligen» befinden sich ausgesprochen

viele Männer, Kleriker (vor allem Bischöfe
und Päpste) und aus dem abendländischen
Kulturraum stammende Personen. Oscar Romero
erfüllt zwar letzteres Merkmal nicht, wohl aber
die beiden ersten: ein Bischof, der heiliggesprochen

wird. So what?
Bekanntlich wurde Oscar Arnulfo Romero

schon bald nach seinem gewaltsamen Tod am
24. März 1980 vom salvadorianischen Volk
heiliggesprochen und im Volkskatholizismus von
ganz Lateinamerika inoffiziell sogar als Patron
und Fürsprecher (San Romero de lasAméricas)
angerufen. Gleichzeitig aber bekundete die
offizielle Kirche - unter den Pontifikaten von
Johannes Paul II und Benedikt XVI - grosse
Mühe mit Don Oscar. Ein «roter» Bischof,
dazu noch aus einem Land, in dem die USA
entscheidend an der Entstehung der Diktatur,
dem Bürgerkrieg und den Morden an Romero
und den Jesuiten der Universidad Centroa-
mericana (1989) beteiligt waren, konnte doch
von einem strammen Antikommunisten wie
Karol Wojtyla oder einem erklärten Gegner
der lateinamerikanischen Befreiungstheologie
wie Joseph Ratzinger unmöglich heiligerklärt
werden. Romero war zu «politisch» (in einem
ganz anderen Sinne als die vatikanische «Politik»

der Heiligsprechungen) und wurde zudem
nicht von Ungläubigen oder Andersgläubigen
erschossen, sondern von einem Regime, das
sich ebenfalls als «katholisch» versteht und
im Namen desselben Gottes den Krieg gegen
die Armen und Entrechteten führte.

Dabei haben nicht nur das Volk El Salvadors
und des gesamten Kontinents, sondern auch
ökumenische und interreligiöse Kreise die Zeichen
der Zeit schon viel früher erkannt und den
Märtyrertod von Romero als das interpretiert, was
er war: die Konsequenz seines bedingungslosen
Einstehens für soziale Gerechtigkeit als Grundlage

für jeden Friedenprozess und das menschliche

Zusammenleben. Im Juli 1998 enthüllte der
(anglikanische) Erzbischof von Canterbury in
Anwesenheit der Königin, neben den Abbildern

Erwägungen 2/19 25



von neun weiteren Märtyrerinnen, an der
Westminster Abbey der Church ofEngland in London
die Statue von Oscar Romero (siehe Bild). Als
die Renovation des Westturms der Abtei 1995
vollendet worden war, stellte sich die Frage,
wie die zehn Nischen an der Westwand, die
seit dem 15. Jahrhundert leer geblieben waren,
sinnvoll genutzt werden könnten. Statt traditionelle

Gestalten oder Heilige in die Nischen zu
stellen, kam man zum Schluss, Märtyerlnnen
aus dem 20. Jahrhundert aus unterschiedlichen
christlichen Traditionen einen Platz zu geben.
Neben Romero zieren seither Maximilian Kolbe
aus Polen, Manche Masemola aus Südafrika,
Janani Luwum aus Uganda, die Grossherzogin
Elisabeth von Russland, Martin Luther King aus
den USA, Dietrich Bonhoeffer aus Deutschland,
Esther John aus Pakistan, Lucian Tapiedi aus
Papua-Neuguinea und Wang Zhiming aus China
das Westminster. Eine ökumenische Kultur der
Erinnerung und Inspiration.

Gemeinsam ist diesen Persönlichkeiten,
dass sie aufgrund ihres aus dem Glauben
erfolgten sozio-politischen Engagements mit
den politischen, wirtschaftlichen und
militärischen Mächten ihrer Zeit in Konflikt gekommen

waren und dafür mit dem Leben bezahlen
mussten. Neben Oscar Romero (2018) wurden
Maximilian Kolbe (1992) von der katholischen
und die Grossherzogin Elisabeth (1984) von der
orthodoxen Kirche heiliggesprochen. Dass (der
damals noch nicht heiliggesprochene) Romero
neben Martin Luther King und Dietrich
Bonhoeffer einen Platz an der wichtigsten
Kultstätte der anglikanischen Kirche einnimmt, ist
sicherlich seiner Bedeutung für die Ökumene
und seinem Kampf für soziale Gerechtigkeit
zu verdanken. Dabei spielt die «Heiligkeit» in
einem kanonischen Sinne keine Rolle. Oder
eben doch?

Verbindung von Glauben und
politischem Engagement

Es geht bei dieser Frage nicht um die eher
«formalen» Voraussetzungen eines Romero erwie-
senermassen zugeschriebenen «Wunders» und
des Märtyrertods aufgrund «des Glaubens»,
sondern um die «politische» Bedeutung dieses

«Zeugnisses». Für die Päpste Johannes
Paul II und Benedikt XVI galt die Befreiungstheologie

vor allem als sozio-politische und
zudem marxistisch inspirierte Praxis, sodass
der gewaltsame Tod ihrer «Märtyrerinnen»
lange Zeit ähnlich wie jener von Sozialrevolutionären

(Che Guevara galt lange Zeit als
Negativfolie) als Folge ihres «politischen» Engagements

angesehen wurde. Im Falle von Romero

Romero am Westminster in London

war eine Trennung zwischen Gründen, die aus
dem Glauben (ex fide), und solche, die aus
dem sozio-politischen Engagement herrühren,
absurd, bestimmte aber den offiziellen Diskurs
zu einer möglichen Selig- und Heiligsprechung
während Jahrzehnten.

Was bei der Interpretation des Kreuzestodes
Jesu zu heftigen und zum Teil unversöhnlichen
Kontroversen geführt hat - war er Opfer
religiöser oder politischer Gewalt, war sein Tod
die Folge eines religiösen Bekenntnisses oder
eines konsequenten Engagements für die
Habenichtse dieser Welt? -, hat sich seither tausendfach

wiederholt. Dabei gehört es nicht nur zum
Kern befreiungstheologischen, sondern genuin
christlichen Denkens, dass Glaube und Engagement,

Spiritualität und Aktion, «Frömmigkeit»
und Zivilcourage untrennbar zusammengehören.

Deren Trennung kommt einem Verrat an
Jesus von Nazareth gleich, der nicht einfach
wegen seiner «Frömmigkeit» oder religiöser
Divergenz am Kreuz gestorben ist, sondern
aufgrund seines kompromisslosen Einstehens
für Gerechtigkeit und das Reich Gottes, und
dies natürlich auf der Grundlage eines starken
Glaubens. Romeros Leben und Tod können
ganz ähnlich gesehen werden: Er wurde von der
Militärjunta und deren Helfershelfern nicht
deshalb hingerichtet, weil er ein mehr oder weniger

26 Erwägungen 2/19



orthodoxer Kirchenmann war, sondern weil er
sich mit den Mächtigen angelegt und die zum
Teil religiöse Legitimation ihrer Vorherrschaft
radikal in Frage gestellt hat: Es ist gerade nicht
Gottes Wille, dass 12 Familien das Land besitzen
und deren Waffenbrüder das Volk unterdrücken.

Auch wenn sich Roberto D'Aubuisson, der als
intellektueller Täter der Ermordung Romeros
gilt, derselben Kirche und demselben Glauben
wie der Ermordete zugehörig erklärte, handelt
es sich um diametral entgegengesetzte Vorstellungen

von Gott und seiner Option. Der imperiale

Gott der Eliten auf der einen, der solidarische

Gott der Armen auf der anderen Seite.
Diese Unversöhnlichkeit hat Romero spätestens

nach der Ermordung des Jesuitenpaters
Rutilio Grande (1977) klar erkannt und Partei
für den biblischen Gott ergriffen, der sich wie
Jesus dem Imperium entgegenstellt und soziale
Gerechtigkeit und Befreiung für das «Volk»
einfordert. Deshalb ist der 14. Oktober 2018 nicht
nur ein kanonischer Akt, der neben vielen anderen

(am selben Tag wurden fünf weitere Personen

heiliggesprochen, unter anderem Papst
Paul VI) in Vergessenheit geraten wird,
sondern ein Bekenntnis zur innigen Verbindung
von Glauben und sozio-politischen Engagement,

von Bekenntnis und Kampf für soziale
Gerechtigkeit, oder in einem Wort: zum Primat
der Orthopraxie. Dies wiederum kommt einer
posthumen «Kanonisierung» der Befreiungstheologie

gleich.
Auch wenn Romero kein «erklärter»

Befreiungstheologe war und bis zu seinem Tod Mühe
mit den Positionen eines Ignacio Ellacuria oder
Jon Sobrino bekundete (die beide an der UCLA,
der Zentralamerikanischen Universität in San
Salvador lehrten), so zeugen doch sein Wirken
und seine Predigten von einer tiefen Aneignung
befreiungstheologischer Prinzipien. Seine
Option für die einfachen Leute, für die vom
Militärregime und der Wirtschaftselite
diskriminierte Bevölkerung, sein Einsatz für soziale
Gerechtigkeit und seine prophetische Haltung
von «Anklage» (denuncia) und «Ankündigung»
(anuncio), dies alles sind sichtbare Zeichen einer
Haltung, die mit dem imperialen Gott der Mächtigen

gebrochen und neue Wege von Befreiung
geöffnet hat. Befreiungstheologie zeichnet sich
ja gerade dadurch aus, dass sie dieses Etikett gar
nicht braucht, sondern dass sie im Sinne
ganzheitlicher Befreiung aus dem Glauben tätig ist.
Und das war Oscar Romero in seinen letzten
Jahren ganz gewiss, und zwar so konsequent,
dass er es mit seinem Leben bezahlen musste.

Die Verschleppung des Selig- und
Heiligsprechungsprozesses durch Johannes Paul II
und Benedikt XVI hat mit deren Vorbehalten

gegenüber der lateinamerikanischen Theologie
der Befreiung und so genannt «roten» Bischöfen

und Priestern zu tun. Einen katholischen
Märtyrer heilig zu sprechen, der von Atheisten
oder Hindus ermordet wird, ist ungleich leichter
als einen, der von frommen Katholiken
umgebracht worden ist. Deshalb bedeutet die
Heiligsprechung von Oscar Romero durch Papst
Franziskus nicht nur eine nachträgliche
«Rehabilitierung» der lateinamerikanischen
Befreiungstheologie (und vieler ihrer Vertreterinnen),
sondern auch das Eingeständnis einer zutiefst
gespaltenen Kirche: einer elitären und konservativen

Kolonialkirche im Würgegriffvon Opus
Dei und der Legion Christi auf der einen, und
einer gesellschaftlich engagierten Volkskirche

im Sinne der Befreiungstheologie auf der
anderen Seite. Erzbischof Romero gehörte in
seinem Leben beiden an, der elitären Kolonialkirche

und der befreiungstheologisch orientierten

Basiskirche. Seine nachträgliche Option für
letztere aber hat ihm das Leben gekostet. Und
das war gleichzeitig ein Glaubensakt (ex fide)
und ein klar politischer Akt (exopere), Ausdruck
einer spirituell tief verankerten Orthopraxie.

O Josef Estermann, *1956, Philosoph und Theologe,
über 17 Jahre im Einsatz in Peru und Bolivien,
zurzeit zuständig für Grundlagen & Forschung bei
COMUNDO im RomeroHaus in Luzern.

Gebet
Jacqueline Keune

Gutes Leben für alle ist möglich!
Stärke unseren Willen zur Umkehr,
Ewige,
und halte deinen Traum in uns wach von einer
Welt,
in der alle zu leben haben,
in der alle die gleiche Würde atmen,
in der die Kleinen behütet,
die Güter der Erde geteilt
und das Recht geachtet wird.
Amen.

Erwägungen 2/19 27



Das gebrochene
Herz Romeros
Theresa Denger

Als Oscar Romero am 3. Februar 1977 zum
Erzbischof von San Salvador ernannt wurde,
war in seinem Land der Teufel los. Der grossen
Mehrheit der Bevölkerung fehlte es an Land
und an allem Lebensnotwendigen. 73 Prozent
der Landbevölkerung lebte ohne fliessendes
Wasser; auf 10000 Einwohner kamen sieben
Ärzte.1 Ihr gegenüber stand eine kleine
Minderheit, die im Besitz des fruchtbaren Landes
war und mit ihren Fincas - dank einer Überzahl

billiger Arbeitskräfte - den Exportmarkt
mit Kaffee, Zucker und Baumwolle bediente.
Jeder Versuch der Campesinos, sich zusam-
menzuschliessen, um einen gerechten Lohn
auf der Finca einzuklagen oder eine
Veränderung der ländlichen Besitzverhältnisse zu
erreichen, wurde von der Militärregierung2 als
Subversion verurteilt und mithilfe staatlicher
Sicherheitskräfte oder geheimer paramilitärischer

Strukturen auf den Tod verfolgt. Die
sogenannte «Doktrin der nationalen Sicherheit»

hatte den herrschenden Status quo
heiliggesprochen und jegliche politische Opposition

zumAbschuss freigegeben. Organisierte
Gewerkschaftler*innen, Studierende, Cam-
pesinos/as und sogar mit diesen verbundene
Priester und Ordensleute wurden verschleppt,
gefoltert und ermordet. Viele von ihnen blieben

schlicht verschwunden. Es herrschte ein
Klima von Angst und Schrecken.

«Es hat mir das Herz gebrochen», so
Romero in einer Sonntagspredigt über den
Besuch der Witwe des Campesinoführers José
Justo Mejia, «als ich diese Frau mit ihren neun
kleinen Kindern sah».3 Romeros erste Reaktion

auf das Leiden war Erschaudern, Sprachlosigkeit,

Schmerz, Empörung. Er suchte keinen
Sicherheitsabstand und hatte weder Erklärungen

noch Patentrezepte zur Schmerzlinderung
parat; er blieb bei den Trauernden, und er blieb
bei den Toten.

Zeugnis und Anklage

Der Jesuitenpater Rutilio Grande, der in einer
ländlichen Gegend nördlich von San Salvador
in der Bewusstseinsarbeit und der sozialen

Organisierung der Campesinos engagiert

war, wurde am 12. März 1977 zusammen

mit zwei von ihnen ermordet. Danach
beschrieb Romero seine Mission und die

darin liegende Tragik mit folgenden Worten:
«Mir bleibt nichts anderes übrig, als Leichen
aufzusammeln.»4

Bei den Toten und Trauernden verspürte
Romero eine kraftvolle Anklage gegen den
Tod, einen stummen Schrei, dem er wie folgt
Ausdruck verlieh: «Die Präsenz einer Mutter,
die ihr verschwundenes Kind beweint, ist eine
anklagende Präsenz, eine Präsenz, die zum
Himmel schreit und unter Schreien die Rückkehr

ihres verschwundenen Kindes einklagt. »s

In den Müttern der Gefolterten und Verschwundenen

entdeckte Romero die Gegenwart Gottes
und setzte ihr Zeugnis mit dem Marias in Beziehung.

Ähnlich wie diese Mütter litt einst Maria
an der tödlichen Macht von Pontius Pilatus.
Wie diese Mütter klagte einst Maria als Mutter

eines Gefolterten und Ermordeten ein, dass
Gottes Wille in Erfüllung gehe: dass das Leben
über den Tod siegt.6 So wurden die Mütter der
Verschwundenen für Romero zu anonymen
Zeuginnen der Auferstehung und zu Anklägerinnen

der herrschenden Todesmaschinerie.
Romero wurde nicht müde, die Verbrechen
öffentlich anzuklagen. Sonntag für Sonntag
verlas er in der Messfeier die Namen aller
Verschwundenen und Ermordeten und gedachte
ihrer. Sofern ihm bekannt, nannte er auch die
Täter und ihre Institutionen beim Namen, rief
sie zur Umkehr auf und entlarvte ihre
Ideologien. In seinem vierten Hirtenbrief vom 6.
August 1979 bezeichnete er die Doktrin der
nationalen Sicherheit als Götzen, dem
systematisch Menschenleben geopfert werden. Dieser

Götze gehe aus einem anderen, ursprünglicheren

Götzen hervor, dem Privatbesitz.
Indem die bestehenden Besitzverhältnisse mit
der nationalen Sicherheit gleichgesetzt werden,
erscheinen all jene, die diese infrage stellen,
als zu vernichtende Feinde der Nation7: «Dies
ist das grosse Übel El Salvadors: der Reichtum,
der Privatbesitz als unberührbares Absolutum.
Und wehe dem, der diesen Hochspannungsdraht

berührt, er wird sich verbrennen.»8

Einheit in Solidarität

Romeros gebrochenes Herz öffnete ihm nicht
nur den Mund zur prophetischen Mahnrede,
sondern bewegte ihn auch zur politischen
Aktion. Nach der Ermordung Rutilio Grandes
liess er alle Messen im Land absagen und lud
gegen den Widerstand des Nuntius und anderer

Bischöfe zu einer einzigen und gemeinsamen

Eucharistiefeier ein. Im Wort und im
Sakrament brachte er zum Ausdruck, dass
die Einheit der Kirche Christi in der Solidarität

mit den Opfern liegt. Der Regierung gab

28 Erwägungen 2/19

Ê



der Erzbischof deutlich zu verstehen, dass er
an keinem öffentlichen Akt und an keinem
Gespräch mehr teilnehmen werde, solange sie
jenes Verbrechen nicht aufgeklärt habe. Und
dabei blieb es.

Als im Januar 1978 die Interamerikanische
Menschenrechtskommission der Organisation
Amerikanischer Staaten nach El Salvador kam,
um die Lage der Menschenrechte zu untersuchen,

wurde Romero zu einem ihrer
Hauptinformanten. Er berichtete detailliert - mit
Beweisen - über die Repressalien von
Landeigentümern und Unternehmern gegen Campesi-
nos/as und gegen all jene Christen, die sich aus
ihrem Glauben heraus mit ihnen solidarisierten9.

Dank Romero und seiner Kirche wurde
der Mordfall Rutilio Grande neben anderen
Fällen im Bericht der Menschenrechtskommission

dokumentiert und so vor dem Vergessen

bewahrt.
Am 15. Februar 1980, als die repressive

Gewalt der Sicherheitskräfte einen neuen
Höhepunkt erreicht hatte, forderte Romero den
US-Präsidenten Jimmy Carter in einem Brief
dazu auf, von einer militärischen Intervention
abzusehen und der salvadorianischen Regierung

keine Militärhilfe zukommen zu lassen.
Dabei nahm er kein Blatt vor den Mund. Wenn
es stimme, so Romero, dass eine Gruppe von
sechs US-Militärberatern bereits El Salvador
besucht und dabei 200 000 US-Dollar in Form
von Ausrüstungen mitgebracht hätte, dann
könne Carter sicher davon ausgehen, dass seither

die salvadorianischen Sicherheitskräfte die
Bevölkerung noch effektiver und gewaltvoller
unterdrücken.10 Trotz Romeros Appell an Carters

Bekenntnis zum christlichen Glauben und
zu den Menschenrechten blieb seine Petition
ungehört, und die Militärhilfe aus dem Norden
liess nicht lange auf sich warten. Doch Romero
verstummte nicht.

In seiner Predigt vom 23. März 1980 rief er
die Mitglieder der Sicherheitskräfte dazu auf,
den Tötungsbefehl zu verweigern. Dies brachte
das Fass zum Überlaufen. Am nächsten Tag
Wurde er von einem von der Regierung
beauftragten Scharfschützen ins Herz getroffen - in
das schon gebrochene Herz.

Mit der Ermordung des Erzbischofs von
San Salvador begann ein zwölfjähriger
Bürgerkrieg, der 75000 Menschen das Leben kostete.

Er endete offiziell am 16. Januar 1992 mit
der Unterzeichnung des Friedensvertrags
zwischen der Regierung und der Guerilla.

Nichts an Aktualität verloren

Heute lebt Monsenor Romero im Herzen seines
Volkes weiter und gibt vielen Menschen Kraft
und Hoffnung. Ein Blick in die aktuelle
Lebenswirklichkeit El Salvadors zeigt, dass Romeros
Worte und sein Zeugnis nichts an Aktualität
verloren haben. Die grosse soziale Ungleichheit

besteht nach wie vor: 87 Prozent des
Vermögens des Landes ist in den Händen von
160 Personen.11 Während eine reiche Minderheit

abgeschottet hinter Hochspannungsdrähten
und Wachtürmen lebt, kämpft die grosse

Mehrheit auf dem Land und in den städtischen
Armenvierteln ums Überleben. Viele Jugendliche

sehen keine Zukunftsperspektive für sich,
täglich sind sie von Gewalt umgeben.12 Kriminelle

und untereinander verfeindete Jugendbanden

beherrschen Stadtviertel und Dörfer;
manchen Kindern und Jugendlichen werden
sie zum Familienersatz. Vielen Menschen
bleibt keine andere Wahl als zu fliehen, sei es
innerhalb des Landes oder Richtung Norden in
die USA. Der salvadorianische Staat erkennt
die Realität von Flucht und Vertreibung nicht
an und antwortet auf das Gewaltproblem mit
repressiver Gegengewalt. Zur Bekämpfung der
Banden werden seit 2016 Polizei- und
Militäreinheiten mit dem Auftrag in die Armenviertel

entsendet, möglichst viele (vermeintliche)
Bandenmitglieder zu verhaften. Bei diesen
Razzien kommt es regelmässig zu
bürgerkriegsähnlichen Konfrontationen; oft werden
wahllos junge Menschen verhaftet, die allein
aufgrund ihres Aussehens und ihres Wohnortes

in das staatliche Beuteschema passen, und
ohne gerichtliche Anhörung in eines der
überfüllten Gefängnisse des Landes gebracht.13 Um
von den staatlichen Sicherheitskräften gefasst
oder auch angegriffen und misshandelt zu werden,

genügt es, wie ein Bandenmitglied
auszusehen, mit Bandenmitgliedern verwandt zu
sein oder auch nur in ihrer Nähe zu wohnen.

Dieses Vorgehen erinnert stark an die Praktiken

der Repression in den 70er und 80er Jahren.

Der Unterschied besteht darin, dass heute
keine politische Opposition verfolgt, sondern
eine vom Staat kriminalisierte soziale Schicht
und Altersgruppe als Ursache allen Übels
stigmatisiert wird. Indem die Repression als
politisches Allheilmittel eingesetzt wird, bleibt
die eigentliche Ursache der sozialen Probleme
und der Gewalt ignoriert, womit wiederum der
Status quo als unantastbar und unveränderbar
erscheint. Um an diesem festzuhalten, werden

täglich Gewaltopfer in Kauf genommen.
So behält Romero mit seiner einstigen Entlarvung

der Todesgötzen auch heute noch Recht.

Erwägungen 2/19 29



Seine Worte und sein Beispiel rütteln auf und
geben vielen Menschen in El Salvador und an
anderen Orten Mut, die Götzen des Todes zu
entlarven und sich ihnen entgegenzustellen.
Und Romeros Empörung und sein aufrichtiges

Mitgefühl dürften auch den Opfern unserer

Tage gelten: den nach ihren Eltern schreienden

Kleinkindern in Migrantenlagern an der
Grenze zwischen Mexiko und den USA, dem
im Grenzfluss Rio Bravo ertrunkenen Familienvater

mit seiner knapp zweijährigen Tochter,
den unzähligen auf ihrer Flucht nach Europa
im Mittelmeer Ertrunkenen und vielen, vielen
mehr. Wo sich heute Menschen gebrochenen
Herzens von Bildern wie diesen bewegen und
zum Handeln drängen lassen, da wird Romeros
Herzschlag spürbar.

«Wir leiden mit denen, die verschwunden
sind, mit denen, die nicht wissen, wo ihre
Angehörigen sind und mit denen, die auf der Flucht
sind. Wir sind Zeugen ihres Schmerzes.»14

O Theresa Denger, Dr. theol., studierte katholische
Theologie an der Albert-Ludwigs-Universität in
Freiburg i. Br. und an der Zentralamerikanischen
Universität José Simeön Canas in El Salvador.
Gegenwärtig lebt sie mit ihrem Mann und zwei
Kindern in El Salvador und arbeitet als Fachkraft
im Zivilen Friedensdienst in der salvadorianischen
Menschenrechtsorganisation Pro-Büsqueda.

1 Vgl. Comisiön Interamericana de Derechos Humanos/
Organizaciön de los Estados Americanos: Informe
sobre la Situaciön de los Derechos Humanos en El
Salvador. Capitulo XI Derechos econômicos y sociales,
veröffentlicht in: http://www.cidh.org/countryrep/
ElSalvador78sp/capll.htm (exzerpiert am 01.07.2019).

2 In El Salvador waren von 1931 bis 1979 Militärregie¬
rungen an der Macht.

3 Zitiert in: Miguel Cavada: El corazôn de Monsenor
Romero, Centro Monsenor Romero. San Salvador 2010,
S. 17. Die hier beschriebene Witwe Guadalupe Mejia
Delgado wurde nach ihrer Begegnung mit Romero zur
Menschenrechtsaktivistin und zur Mitbegründerin
des Mütter-Komitees von Verschwundenen «Marianella
Garcia Villas». Unter dem Namen «Madre Lupe»
ist sie heute eine Symbolfigur des Kampfes für Wahrheit,

Gerechtigkeit und Widergutmachung der
Bürgerkriegsverbrechen.

4 O. Romero: Predigt vom 19.06.1977, veröffentlicht
in: http://www.servicioskoinonia.org/romero/homi-
lias/C/7706192.htm (exzerpiert am 28.06.2019).

5 O. Romero: Predigt vom 01.12.1977, veröffentlicht
in: http://servicioskoinonia.org/romero/homilias/
A/771201.htm (exzerpiert am 28.06.2019).

6 Vgl. ebd.

7 Vgl. O. Romero: Misiôn de la Iglesia en medio de la
crisis del pais, in: Ders., Cartas Pastoralesy Discursos
de Monsenor OscarA. Romero. San Salvador 2007,
S. 107-169: S. 136.

8 O. Romero: Predigt vom 12.08.1979, veröffentlicht
in: http://servicioskoinonia.Org/romero/homilias/B/
790812.htm (exzerpiert am 28.06.2019).

9 Vgl. Comisiön Interamericana de Derechos Humanos/
Organizaciön de los Estados Americanos: Informe
sobre la Situaciön de los Derechos Humanos en El
Salvador: Introducciön. Veröffentlicht in: http://www.
cidh.org/countryrep/ElSalvador78sp/introduccion.
htm (exzerpiert am 02.07.2019).

10 Vgl. http://www.justpeace.org/romeroletter.htm
(exzerpiert am 02.07.2019).

11 Nach einer von Oxfam durchgeführten Studie besas-
sen 2014 in El Salvador 160 von 6,2 Millionen
Einwohnerinnen 21000 Millionen US-Dollar. Diese
Summe entsprach 2013 87 Prozent des Bruttoinlandsprodukts.

Vgl. https://www.oxfam.org/sites/
www.oxfam.org/files/media-briefingdesigualda-
desl9052015_0.pdf (exzerpiert am 05.07.2019).
Die Ungleichheit der salvadorianischen Gesellschaft
ist ein Spiegel der weltweiten Ungleichheit, insofern
laut Oxfam zufolge 1 Prozent der Weltbevölkerung
99 Prozent im Besitz des weltweiten Vermögens ist;
vgl. https://www.oxfam.org/es/campanas/iguales
(exzerpiert am 05.07.2019).

12 «El Salvador gilt noch immer als eines der gefähr¬
lichsten Länder der Welt, mit gegenwärtig 51 Morden
pro 100000 Einwohnerinnen (3340 Morde in 2018).
Die Dunkelziffer dürfte weit höher sein, denn inzwischen

gibt es jährlich auch tausende Verschwundene.»
https://amerika21.de/2019/02/221791/bukele-gewinnt-
wahl (exzerpiert am 07.02.2019).

13 Vgl. Agnes Collamard: Declaraciön final de misiôn
en El Salvador, eröffentlicht in: https://www.ohchr.
org/SP/NewsEvents/Pages/DisplayNews.aspx?New-
sID=22634&LangID=S (exzerpiert am 03.07.2019).

14 O. Romero, Predigt vom 01.12.1977. Veröffentlicht
in: http://servicioskoinonia.Org/romero/homilias/A/
771201.htm (exzerpiert am 28.06.2019).

30 Erwägungen 2/19

I



Gedenkt der Heiligsprechung
von Oscar Romero
durch die Armen dieser Erde:
Buch und Hörbuch
Peter Bürger

Christian
Weisner, Friedhelm

Meyer,
Peter Bürger
(Hg.): «Gedenkt
der Heiligsprechung

von Oscar
Romero durch
die Armen dieser
Erde». Norderstedt

2018, 268
Seiten.

Am 14. Oktober 2018 erfolgte in
Rom die feierliche «Kanonisierung»

des 1980 von Auftragskillern
der reichen Oberschicht

ermordeten lateinamerikanischen
Märtyrerbischofs Oscar Romero.
Aus diesem Anlass ist ein
Sammelband erschienen, der an den
Weltweiten, auch aus dem Kreis
der Soki unterstützten ökumenischen

Romero-Aufrufvom 1. Mai
2011 erinnert und berührende
Beiträge über den Anwalt der Armen
erschliesst.

Gleichzeitig ist auch ein
Hörbuch herausgekommen, das
die Geschichte und Predigten
des prophetischen Christen aus
El Salvador lebendig vermittelt:
Am 24. März 1980 lässt die winzige

Minderheit der Reichen in El
Salvador in der Hauptstadt Erz-
bischof Oscar Romero ermorden.
Hie von ihm vertretene Kirche der
Armen wird als Angriff auf die
herrschenden Besitzverhältnisse
und Privilegien verstanden. Heute

ist Romero Fürsprecher einer
anderen Globalisierung unter
dem Vorzeichen von Empathie,
Solidarität und Gerechtigkeit:
teilen, nicht töten oder «absaufen»
lassen! Die zentralen Botschaften

der Predigten Romeros lassen

uns aufhorchen ob ihrer
drängenden Aktualität in einer Welt,
in der wenige Individuen über
mehr Besitztümer verfügen als
tlie ärmere Hälfte der gesamten
Menschheit. Das neue Hörbuch

vermittelt die Geschichte Oscar
Romeros, seinen Weg zur Kirche
der Armen und Unterdrückten.
Zeugnisse über den «Märtyrer der
Gerechtigkeit» und Selbstaussagen

ermöglichen es, seine Wandlung

und den Weg einer Pastoral
an der Seite der Unterdrückten
nachzuvollziehen. Papst
Franziskus will den Klerikalismus
überwinden und sehnt sich nach
einer Kirche der Armen. Auch
an diesem Punkt kann Romero
als Vorbild für einen neuen
Aufbruchbetrachtet werden. Der ehedem

verschlossene und ängstliche
Seelsorger erkannte seine Berufung,

Sprachrohr zu sein für jene,
die keine Stimme haben. Seine
Predigten entstanden im Dialog.
Er lernte das Zuhören und liess
sich von den kleinen Leuten stark
machen. So wurde Romero trotz
Todesdrohungen zu einem
glücklicheren Menschen und glaubwürdigen

Anwalt der Armen.

Oscar Romero

Oscar Romero — Aber es gibt eine
Stimme, die Stärke ist und Atem
Ein Hörbuch von Peter Bürger,
Düsseldorf 2018, 78 Min. (ISBN 978-
3-944891-67-5/10 /www.onomato.
de/). Unterstützung durch Christliche

Initiative Romero, Institut für
Theologie und Politik, Solidarische
Kirche im Rheinland, Wir sind
Kirche.

Segen
Jacqueline Keune

Gott der Eva:

segne uns mit Erkennen
Gott der Sara:

segne uns mit neuem Leben
Gott der Hagar:
segne uns mit Trost
Gott der Pua und Schifra:
segne uns mit Kraft zum
Widerstand
Gott der Rizpa:
segne uns mit langem Atem
Gott der Tamar:
segne uns mit Zorn
Gott der Abigajil:
segne uns mit Phantasie
Gott der Rut:

segne uns mit der Treue von
Menschen
Gott der Verbannten an den
Strömen von Babylon:
segne uns mit Tränen
Gott der Totenbeschwörerin von
En-Dor:
segne uns mit innerer Weite
Gott der Judit:
segne uns mit Stärke
Gott der Königin Waschti:
segne uns mit Verweigerung
Gott der Witwe von Sarepta:
segne uns mit Sicherheit
Gott der Braut von Kana:
segne uns mit Freude
Gott der syrophönizischen Frau:
segne uns mit Beharrlichkeit
Gott der Mirjam:
segne uns mit Mut
Gott der Hirtinnen von
Betlehem:
segne uns mit Geltung
Gott der gekrümmten Frau:
segne uns mit Weitblick
Gott der Frau des Pilatus:
segne uns mit Zweifel
Gott der Töchter Zelofhads:
segne uns mit Zukunft

Erwägungen 2/19 31



Gesucht:

Pfarreipartnerschaften

Ein kleines Netz von kirchlichen
Basisgemeinden in El Salvador,
welche jüngst zum zivilrechtlichen
Verein wurde (ACOBAMOR Aso-
ciaciön de Comunidades de Base
Möns. Oscar Arnulfo Romero)
macht sich Gedanken, auf welche
Weise es seine Arbeit zukünftig
finanzieren kann, ohne in die
Abhängigkeit von grossen
Entwicklungsprojekten zu geraten. Zudem
interessiert neben der Möglichkeit
einer direkten Finanzierung
einzelner pastoraler Arbeitsfelder der
inhaltliche Süd-Nord-Austausch,
um von den Erfahrungen anderer

Gemeinden und Organisationen

des Nordens zu lernen und
einen Austausch auf Augenhöhe
zu pflegen.

Gründe für den
Versuch einer Partnerschaft

aus Sicht
der Basisgemeinden
El Salvadors:

- das gegenseitige Lernen und
Achten;

- finanzielle Unterstützung für
lokale Pastoralarbeit und
Initiativen, ein Jugendstipendienprogramm,

etc;

- eine neue Sicht auf die
«entwickelten» Länder des Nordens
gewinnen, Probleme Nord-Süd
erkennen;

- eine Kirche kennenlernen, in
der Laien (Männer und Frauen)
sich einen grossen Spielraum
errungen haben.

Aus Sicht der Schweiz:

- Helfen ist weit mehr als ein
Projektthema/Organisation
auswählen und Geld überweisen.

Helfen kann auch sein:
gemeinsam mit Partnern über
Projekte austauschen;
Ziele klären, auf verschiedene
Weise unterstützen (z.B.
Personalaustausch, Erfahrungsaustausch,

Kampagnen, etc.);

- Typisch schweizerische
Kirchenthemen aus Sicht der
Basisgemeinden El Salvador
erkunden; Basisarbeit,
Engagement von Laien, Kirche
«ohne» Priester, neuartige
Gemeinde- und Liturgiemodelle,

Kampfum gerechtere
Lebensverhältnisse;

- Kennenlernen einer Kirche
von Armen, Laien, die sich
(ohne Unterstützung von
Priestern oder Gemeindeleitenden)

selber organisieren,
um Gemeinwohl mit geringsten

Mitteln zu gestalten;

- Kennenlernen der Volkskirche
Romeros und der Einsatz für
Gerechtigkeit, Menschenrechte,

Geschichtsaufarbeitung;
- Besuche im Süden, Kennenlernen

von Land, Realität,
Geschichte; Eintauchen via
Mitleben bei lokalen Gemeinden;

Ferien verbringen;
- Gäste in die Schweiz einladen,

Begegnungen mit
Pfarreiangehörigen, Jugendlichen, etc.
ermöglichen;

- Volksbibelarbeit, Entdecken,
wie politisch und sozial-aktiv

Glauben sein kann,
Rückfragen für das Verhältnis
von Glaube und weltweitem
Engagement in der Schweiz
stellen...

Voraussetzungen:

- Engagierte Person/en in der
Schweiz, die sich Zeit und
Energie nehmen, sich auf dieses

Projekt-Abenteuer für
einige Jahre einzulassen
(Kommunikation, Lobbying, Besuche

in El Salvador u.a.);

- Jemand, der zumindest passiv
gut spanisch versteht, idealerweise

auch spricht;

- Kerngruppe des Pastoralteams/
Kirchgemeinde/Verband,
die das Vorhaben aktiv unterstützt

und entsprechend vor
Ort weiterträgt.

Projektvorschlag
(Phasen)

- Oktober 2019: Vorstellen der
Konzeptidee in Kirchgemeinden

und Verbänden in der
Schweiz, Austausch über
gegenseitige Vorstellungen,
Entscheid über Aufnahme einer
Partnerschaft.

- Dezember 2019/Januar 2020:
Reise von Interessierten nach
El Salvador. Kennenlernen
von Land und Geschichte;
Basisgemeinden, Personen,
Kontext und Projekte;
Strandferien

2020ff.: Aufnahme
von konkreten
partnerschaftlichen
Initiativen:

- z.B. Studienstipendien,
Programm im Bereich der
Kinder-, Jugend-, Frauenoder

Senior/innenarbeit, Bau
eines Bildungshauses, etc.

Kontakt, Vermittlung
Andreas Hugentobler-Alvarez lebt
seit 2014 mit Partnerin und zwei
Kindern in El Salvador und
begleitet die Basisgemeinden von
ACOBAMOR als Theologe und
Erwachsenenbildner.

Er ist als Bindeglied bereit, die

notwendigen Partnerschaftsbeziehungen

einzufädeln, entsprechende

Besuche zu machen und
organisiert die Kennenlern-Reise
nach El Salvador im Dezember/Januar

2019/2020.

O andreashugentobler@yahoo.de,
+503 7051 1846,
www.ecosdelpulgarcito.
wordpress.com

O Mehr Informationen zu den
Hintergründen aufwww.thebe.ch

32 Erwägungen 2/19



Aus den

Arbeitsgruppen

Still und doch stark:
Friedensschweigen
Luzern an neuem Ort

Das Schweigen für den Frieden
findet weiter jeden Donnerstag
von 18.30 bis 19.00 Uhr statt. Aber
an einem neuen Ort: auf dem Ka-
pellplatz vor der Peterskapelle,
der neuen City-Kirche in Luzern.

Frauen-Lesegruppe
«Feministische
Theologie»

Unsere feministisch-theologische
Lesegruppe trifft sich maximal

sechs Mal im Jahr in Bern zum
gemeinsamen Diskutieren eines
vorgängig ausgewählten
feministisch-theologischen Buches. Auf
das nächste Treffen (im September,

das Datum steht noch nicht
fest) lesen wir frei wählbare Artikel

aus dem letzten Teil (Teil V)
des Sammelbands von Virginia
R. Azcuy/Margit Eckholt (Hg.):
Friedens-Räume. Interkulturelle

Friedenstheologie in
feministisch-befreiungstheologischen
Perspektiven. Ostfildern 2018.
Als gemeinsamer Ausgangspunkt
wird uns der Artikel Müssen wir
uns verstehen, um zu verstehen?
Die Eröffnung von Friedensräu-
men im anerkennenden
Nichtbestehen von Gunda Werner
dienen, Professorin für Dogmatik in
Graz/Österreich. Vorschläge für
nachfolgende Lektüre können
ans nächste Treffen mitgebracht
werden. U.a. als Möglichkeiten
genannt wurden bereits die Autorin

Carolin Emcke, die 2016 mit
dem Friedenspreis des Deutschen
Buchhandels ausgezeichnet wurde.

Die Autorin Beatrice Bowald,
Co-Leiterin des Industrie- und
Wirtschaft-Pfarramts der beiden
Basel, oder das Buch der 2015
verstorbenen Luise Schottroff: Der
Anfang des Neuen Testaments.
Matthäus 1-4 neu entdeckt. Stuttgart

2019.

O Weitere Lesegruppe-Daten wer¬
den wir ebenfalls während des
nächsten Treffens vereinbaren.

O Theologinnen, die an feminis¬
tischer Theologie interessiert
sind und sich mit anderen
Frauen austauschen möchten,
sind jederzeit herzlich
willkommen. Auskunft erteilt gerne:

Eveline Gutzwiller Perren,
evgu@pe-gu.ch.

WärchtigsChrischtlnne
«Systemwandel» ist das Wort, das
in diesem Jahr die Leute beschäftigt,

die sich mit der Welt und ihrer
Zukunft auseinandersetzen. Auch
die WärchtigsChrischtlnne. Uns
ist tief bewusst, dass die heutige
Weltordnung, der Kapitalismus,
nicht so wie bisher weitergehen
kann. Klimaerwärmung, soziale
Ungerechtigkeiten und Umwelt-
krisen führen die Welt in den
Abgrund. Dieses System muss geändert

werden. Eine andere Welt ist
nötig und möglich, aber welche?

Ein kleines Buch hat unser
Interesse gepackt: Pablo Solon:
Systemwandel. Alternativen
zum globalen Kapitalismus.
Wien 2018. (Das Fastenopfer ist
Mitherausgeber.) Dieses Buch
zeigt verschiedene Weltvisionen
auf: Buen vivir, Konzept der
Commons, Ökofeminismus, Degloba-
lisierung, Degrowth, es zeigt
deren Stärken und Schwächen auf
und ermöglicht so ein kritisches
gegenseitiges Verständnis.

O Die WärchtigsChrischtlnne
haben begonnen, sich mit Buen
vivir auseinanderzusetzen.
Weitere Interessentinnen sind
herzlich zum Mitdenken und
Mitreden eingeladen. Wir treffen

uns alle zwei Monate,
abends, in der Nähe des Bahnhofs

Ölten. Nähere Auskunft:
031 869 33 46,
graenicher.jeannerat@gmx.ch

Arbeitsgruppe Kirche?
NordSüdUntenLinks!
(KNSUL)

Auf den 15. Mai 2019 hat unser
Netzwerk zu einem weiteren
Austausch nach Bern eingeladen.

Nach dem Hören eines Textes

von Arnos Oz, in dem drei
unterschiedlichste Menschen einen

ganzen Winter über bei literweise
Tee miteinander reden und dabei

so etwas wie Liebe zwischen
ihnen zu atmen beginnt, haben
auch wir den Teilnehmenden
zuerst einmal Tee serviert. Dann
haben wir einander erzählt, wo und
wie wir Orte erfahren, gestalten
und selber sein können, die für
andere von der Güte, der Gerechtigkeit

und der Befreiung Gottes
erfahrbar machen.

Es war ein schöner, wohltuender

und gastfreundlicher Abend,
der auf schlichte und persönliche
Weise mit Wesentlichem des
Lebens in Berührung gebracht hat.

Der nächste Kirche?Nord-
SüdUntenLinks!-Abend findet
am Mittwoch, 13. November 2019
(17.30 - 20.30 Uhr), wiederum bei
Brot für alle in Bern statt.

Thema wird sein: Was für
Hilfswerke brauchenwir bzw. sind
not-wendig? Dazu habenwir auch
Verantwortliche von Hilfswerken
eingeladen - nicht als Referierende,

sondern als Mitdenkende und
Zuhörende.

Wir haben uns aufgrund des

geplanten Zusammengehens von
Brot für alle und HEKS für das
Thema entschieden, aber auch,
weil wir uns Kirche immer nur
auch als prophetische denken
können. Eine herzliche Einladung
schon heute an euch alle!

O Für die AG KNSUL, Jacqueline
Keune

Erwägungen 2/19 33



Aus dem
Vorstand
Am 15. Juni 2019 fand in Zürich
die 37. Jahresversammlung der
Theologischen Bewegung mit 18

Mitgliedern und Gästen statt. Am
gleichen Tag und Ort wie die
Jahresversammlungen der Religiösen
Sozialist'innen und der Freundinnen

der Neuen Wege.
Mit wichtigen vereinsverbindenden

Gesprächen. Alle
normalen Vereinsgeschäfte
(Jahresberichte von Vorstand und
Arbeitsgruppen, Rechnung, Budget)

konnten erfolgreich
abgeschlossen werden. Der Vorstand
informierte über die Pläne, die
Kooperation zwischen den Erwägungen

und den Neuen Wegen fortzusetzen.

Die (geringen) Mehrkosten
wurden genehmigt.

Im Vorstand gibt es personelle
Veränderungen. Francisco Gmür
tritt nach langjährigem Mitwirken
ab sofort aus dem Vorstand zurück.
Peter Zürn kündigt seinen Rücktritt

auf die nächste JV an. Die
Suche nach neuen Vorstandmitgliedern

hat begonnen, und bei der JV
fanden sich Interessierte für ein
Schnuppertreffen im Vorstand. Es

findet am Samstag, 16. November
um 13.30 Uhr in Basel statt. Weitere

Interessierte sind herzlich
eingeladen und melden sich bitte
beim Vorstand.

Gesucht:
Redaktor*in
für die
Erwägungen
Peter Zürn wird als Redaktor der
Erwägungen zurücktreten. Die
Ausgabe 2/2020 wird die letzte

sein, für die er verantwortlich
zeichnet. Wir suchen also eine/n
Redakteur/in für die Erwägungen
ab dem Heft 1/2021. Interessierte
melden sich bitte beim Vorstand.

Theologische Bewegung
für Solidarität und Befreiung

Redaktion
Peter Zürn,
peter.zuern@swissonline. ch

Administration
TheBe, Postfach 4203, 6002 Luzern
info@thebe.ch, www.thebe.ch

Abopreis
Das Journal der Theologischen
Bewegung für Solidarität und
Befreiung erscheint zwei Mal
im Jahr - im März und September
als Beilage der Neuen Wege.
Das Abonnement ist Bestandteil
der Mitgliedschaft der TheBe.

Mitgliedschaft
Wollen Sie Mitglied der Theologischen

Bewegung für Solidarität
und Befreiung werden? Schicken
Sie ein E-Mail mit Ihrer Adresse
an info@thebe.ch.
Der Mitgliederbeitrag liegt
bei Fr. 30.-, der Solidaritätsbeitrag
bei Fr. 50.-.

34 Erwägungen 2/19


	Erwägungen 2/2019 : Journal der Theologischen Bewegung für Solidarität und Befreiung. Von der Heiligkeit Oscar Romeros

