
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 113 (2019)

Heft: 4

Artikel: Zerbrochen ganz

Autor: Meier, Iren

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-868064

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 29.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-868064
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Anstoss!

Zerbrochen

ganz
Iren Meier

Kintsugi. Wenn in Japan eine
Keramikschale zerbricht, werden
die Scherben nicht zusammengekehrt

und in den Abfall geworfen.
Nicht einfach: kaputt und weg.
Nein, die einzelnen Teile werden
sorgfaltig zusammengefügt in
einem mehrstufigen Verfahren. Dabei

wird ein besonderer Kitt
verwendet. In diesen wird feinstes
Pulvergold eingestreut. Das
reparierte Gefäss - die Schale, die
Tasse, der Krug - erhält seine
ursprüngliche Form wieder, wird
wieder ganz, aber es sieht
anders aus: Es ist nun durchzogen
von goldenen Linien und Streifen.
Ganz feine manchmal, oft aber
auch breite, auffallige. Die Bruchlinien

werden zu Gold. Und die
Keramik wird Kunst. Der Makel
Schönheit. Es entsteht eine richtige

Landschaft auf dem Objekt,
eine völlig neue Optik. Wer einmal

eine solche Schale gesehen
hat, ist fasziniert. Zerbrochene
Vollkommenheit. Vergoldetes
Leben. Seine Spuren und Risse werden

betont und hervorgehoben,
nicht übertüncht. Man nennt diese

Reparaturtechnik Kintsugi. Es

heisst, sie gehe auf das 16.
Jahrhundert zurück und sei unter
anderem vom Zen-Buddhismus
beeinflusst worden, der sich
damals in Japan stark verbreitete.
Die Wertschätzung von
Fehlerhaftem, die Einfachheit und die
Ablehnung jeder Verschwendung
steht mit im Zentrum der buddhistischen

Anschauung. Und jedes so
wiederhergestellte Gefäss ist
Ausdruck dieser Haltung.

Ich schaue diese Objekte an
und beginne zu träumen. Was,
wenn die Keramik nur der
Anfang wäre? Was, wenn sich Kintsugi

in unserem ganzen Leben und
auf unserem Planeten ausbreitete?

Ich sehe Häuser vor mir,
beschädigt und zerstört durch

Kriege oder Naturkatastrophen.
Und plötzlich erscheint ein goldenes

Netzwerk auf diesen Ruinen.
Mauerrisse, geborstene
Fensterscheiben, Löcher von Granateinschlägen

- goldumrandet. Wenn
ich an Gaza denke, ein Trümmerfeld

am Meer, sehe ich nun einen
goldenen Küstenstreifen. Wenn
ich an Syrien denke, leuchtet es
in der Dunkelheit. Im Jemen, die
Nacht wäre nicht mehr tiefschwarz.
In lateinamerikanischen, in
afrikanischen, in asiatischen Slums:
Staub und Dreck, durchsetzt von
Gold. Baracken in Flüchtlingslagern,

lecke Boote auf dem Mittelmeer.

Und was, wenn wir Pflanzen,
Bäume, Berge und Meere liebevoll
mit goldenem Blick betrachten und
behandeln würden? Ihre Wunden
und ihre Verletzlichkeit. Von den
Gletschern bis zum Regenwald.
Uns nicht auf das unwiderruflich
Verlorene konzentrierten, sondern
aufdas immernoch Mögliche, das
die schmerzlichen Spuren der
Ausbeutung durch uns Menschen
offen trägt. Aber uns immer noch
die Chance lässt, zu retten, zu
reparieren, zu heilen - was möglich
ist. Und es wirklich zu tun.

Und wir Menschen? Ich gehe
manchmal durch die Strassen und
sehe den einen oder die andere vor
mir mit einer feinen goldenen
Linie über der linken Seite. Dort wo
das Herz ist. Ich begegne einem
obdachlosen Menschen oder
jemandem mit einem körperlichen
Handicap, und ich denke an das
feine Pulvergold. Allein der
Gedanke verändert den Blick. Macht
ihn sanfter, zärtlicher. Offenbart
die Schönheit der Versehrten. Die
Schönheit des Unvollkommenen.
Jetzt fallt sie mir auf. Und auch,
dass der Widerspruch nur einer ist,
solange man ihn denkt, solange
ich in meiner Vorstellung Grenzen

ziehe. Und meine Haltung
dies spiegelt.

Bei Leonard Cohen heisst es:
«There is a crack in everything.
That's how the light gets in.»
Der Mystiker Rumi sprach
Jahrhunderte früher nicht von einem
«Riss» (crack) sondern von der
«Wunde», als dem Ort, wo das
Licht eintrete.

Viele Menschen, denen ich in
den letzten Jahren begegnet bin,
trugen und tragen die Schönheit
und das Licht der Versehrten.

Besonders im Gedächtnis sind
mir die kleinen Menschen
geblieben, die Kinder. Zum Beispiel
Zora. Ein Roma-Mädchen in
einem Elendsviertel in Belgrad.
Dort, inmitten von Schmutz und
Wellblechhütten, gibt es einen
Kindergarten für die Roma-Kinder.

Die Tür steht weit offen an
jenem warmen Frühlingstag, die
Kinder, vertieft in ihr Spiel,
bemerken unser Eintreten gar nicht.
An der Wand, neben vielen
Zeichnungen, grossgeschrieben ein
Text: «Jedes Kind auf der Welt
hat das Recht zu lernen», heisst
es da. «Kein Kind darf
geschlagenwerden.» «Jedes Kind soll
geliebt werden.»

Die Kindergärtnerin, selbst
eine Roma, kommt aufuns zu und
sagt: «Wir sprechen oder singen
diesen Text jeden Tag. Und dann
öffnen die Kinder ihre Herzen,
erzählen, was ihnen geschieht.»
Alle Kinder in diesem Hort kommen

direkt von der Strasse.
Zerlumpt, abgerichtet zum Betteln.
Kinder, die täglich erleben, wie
sie mit einer Handbewegung
verscheucht werden wie lästige Fliegen.

Keiner neigt sich ihnen zu,
alle wehren sie ab. Sie erfahren
Ausgrenzung und Rassismus. Diese

Kinder nicht verloren zu geben,
sondern ihnen einen würdigen
Platz in der Gesellschaft zu
erkämpfen, für ihr Recht auf Schule

und Bildung einzustehen, dafür
arbeiten die Erzieherinnen Tag
für Tag. Sie bleiben dran, hartnäckig.

Sisyphus ist ihnen vertraut.
Aber sie widerlegen ihn immer
wieder. Weil sie die Ungerechtigkeit

nicht aushalten wollen.
Jeden Tag waschen sich die Kinder
im Hort und bekommen saubere,
schöne Kleidung. Sie üben soziales

Verhalten, lernen, miteinander
umzugehen, ohne dass ein
Überlebenskampf daraus wird. Dann
gehen sie nach Hause und kommen

am nächsten Tag genauso
schmutzig wieder. Oder sie müssen

zuhause geholt werden.
Die erste Zeit sei oft zum

Verzweifeln, sagen die Betreuerinnen.

Dann aber veränderten
sich die Kinder. Auch zuhause.
Was die Eltern verunsichere und
aggressiv mache. Sie fürchteten,
ihre Kinder würden ihnen überlegen

sein und fremd werden und
wollten sie, die Eltern, erziehen.

Neue Wege 4.19 3



Das einzige, was diese Eltern
letztlich zugänglich mache, sei
die Tatsache, dass die Erzieherinnen

selber Roma seien und ihre
Arbeit Konsequenz ihrer eigenen

schmerzlichen Kindheit und
Erfahrung.

Wenn sich die Eltern auf diesen

schwierigen Prozess einlassen,

sitzt am Ende ein Kind wie
Zora im Hort. Ein Mädchen, das
nicht mehr geschlagen wird und
das nicht mehr auf der Strasse
betteln muss. Ein kleiner Mensch,
der langsam Vertrauen ins Leben
und in sich selbst und seine eigene
Stärke fasst. Ein Roma-Mädchen
im Elendsviertel, das die
städtische Schule in Belgrad besuchen

kann. «Morgen ist ihr erster
Schultag», sagt die Kindergärtnerin

und winkt sie heran. Unter
tiefschwarzem, glänzendem Haar ein
scheuer Blick. «Was möchtest du
lernen in der Schule, Zora?» Einen
Moment lang ist es ganz still.
Auffallend schmal ihre Gestalt, die
Füsse berühren kaum den Boden,
Kopfund Rücken richten sich auf.
Dann nur ein Wort. Ganz leise,
aber entschieden : «Sve !» «Alles »

Ich seh sie vor mir, wie sie da sitzt.
Gezeichnet. Versehrt. Und ich seh

die feinen Linien aus Gold. Leuchtend.

Wunderschön. #
O Iren Meier, *1955, arbeitete von

1981 bis 2018 als Journalistin
bei Radio SRF. 1992 bis 2001
war sie Korrespondentin für
Osteuropa und den Balkan mit
Sitz in Prag und Belgrad.
2004 bis 2012 arbeitete sie als
Nahostkorrespondentin von
Beirut aus. Seit 2012, zurück in
Bern, berichtete sie
hauptsächlich über die Türkei und
den Iran. Abwechselnd mit dem
Autorinnenkollektiv Bla*Sh
schreibt sie alle zwei Monate an
dieser Stelle.
irendo@bluewin.ch

O Die japanische Technik des
Kintsugi diente als Inspiration
für die grafische Gestaltung
dieses Heftes

Zu den Bildern in
diesem Heft

Alle Fotos in diesem Heft stammen
aus dem Archiv des Basler Mission
und sollen im Sinne der Visuellen
Anthropologie unseren Blick auf
«die Anderen» damals wie heute
thematisieren. Das Eigene und das
Fremde: Wo treffen sie sich? Was
sind meine Gefühle beim Anblick
von zeitgenössischen Aufnahmen
aus der Zeit von Kolonisation und
Mission? Wie viel Fremdheit
ertrage ich?

O
O

-»

Quelle: bmarchives.org
Auswahl der Bilder und
Kommentar: Esther Gisler Fischer,
*1968, Theologin und Ethnologin.

Im Auftrag der Bethlehem
Mission Immensee betreute
sie Entwicklungsprojekte in
Ecuador und Kolumbien. Dort
arbeitete sie eng mit Vertreterinnen

der Mission21 zusammen.
Sie ist Mitglied der Redaktion
Neue Wege.

«Miss Voll and Miss Wuhrmann
in a palm grove.»
Zwei Frauen unter Palmen in
Kamerun. Könnte aus heutiger
Sicht ein Ferienbild sein. Es
dokumentiert den Exotismus,
dem die Frauen, die damals
in die Mission gingen, auch
irgendwie erlegen sind. Die
Mission war gerade auch für
unverheiratete Frauen eine
Möglichkeit, der Enge ihrer
meist pietistischen Herkunftsmilieus

zu entkommen und
ihrer Abenteuerlust zu frönen.

4 Neue Wege 4.19



IBS« j


	Zerbrochen ganz

