
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 113 (2019)

Heft: 11

Artikel: "Wenn wir deine und meine Philosophie vereinen, können wir die Welt
verändern"

Autor: Oscamayta, Nicole Maron

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-868129

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 29.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-868129
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


«Wenn wir deine
und meine

Philosophie
vereinen, können

wir die Welt
verändern.»

Nicole Maron Oscamayta

Indigene Frauenorganisationen
in den Anden engagieren sich
in den Themenbereichen Frauenrechte

und Umwelt. Dabei stützen
sie sich auf die andine Kosmovision,

die für sie kein theoretisches

Konzept ist, sondern gelebte
Realität.
Das mit dem «Buen Vivir» ist so eine Sache. In
Europa wird es als Alternative zum kapitalistischen

Wirtschaftsmodell hochstilisiert, während

verschiedene lateinamerikanische Länder
es in ihrer Verfassung verankert haben, ohne es
in der Realpolitik tatsächlich umzusetzen. Als
«Buen Vivir» oder «Vivir Bien» wird das Prinzip

des «Guten Lebens» bezeichnet, das sich
aus der andinen Kosmovision ableitet - dem
indigenen Weltbild, das den Menschen nicht in
den Mittelpunkt der Welt stellt, sondern als Teil
des grossen Ganzen betrachtet. «Mutter Erde»
stellt dabei kein Ressourcen-Reservoir dar, aus
dem sich der Mensch nach Belieben bedienen
kann, sondern einen lebendigen Organismus,
dem man mit Respekt begegnen muss.

Die bolivianische Verfassung erklärt das «Vivir
Bien» zu einem Grundprinzip. Was das genau
bedeutet, wird nicht weiter ausgeführt. Evo
Morales, der erste indigene Präsident des Landes,

hält bei internationalen Konferenzen den
Globalen Norden gern dazu an, mehr für den
Umweltschutz zu tun. Gleichzeitig werden in
Bolivien Naturschutzgebiete und indigene
Territorien Projekten zur Ausbeutung der natürlichen

Ressourcen geopfert: Staudämme, Minen,
Ölförderung und seit neustem auch Fracking
sind auch in Gebieten erlaubt, die eigentlich
Schutzstatus geniessen.

«Wir Frauen ähneln
Mutter Erde»

Während immer mehr Indigene darauf hinweisen,

dass das «Vivir Bien» als Konzept eine
Erfindung von ausländischen Wissenschaft-
ler'innen sei und der theoretisch-akademische

Zugang seine wirkliche Bedeutung nicht
erfassen könne, nehmen dennoch viele Bezug
auf ihre Kosmovision, um sich vom
sogenannten fortschrittlichen, modernen Lebensstil

abzugrenzen. In Wirklichkeit ist dies nicht
ganz so einfach. Yeny Paucar von der
«Organisation Union de Mujeres Aymaras del Abya
Yala» (Vereinigung der Aymara-Frauen
Lateinamerikas) im südperuanischen Puno spricht
vom Spagat der indigenen Bevölkerung
zwischen dem traditionellen Leben in den ländlichen

Gemeinden und den Einflüssen der sich
ausbreitenden Städte und ihrem «modernen»
Lebensstil. Immer mehr Indigene leben in der
Stadt, teilweise bereits in der dritten Generation.

Und auch wenn sich die meisten immer
noch stark mit ihrer Kultur identifizieren, sprechen

viele nur noch Spanisch und kennen das
Leben im Dorf nur noch von Wochenendbesuchen.

Yeny Paucar lebt heute in der Stadt, ist
aber in einer Aymara-Gemeinde aufgewachsen.
Sie hält deren Werte, gerade was den Umgang
mit der Umwelt betrifft, bewusst aufrecht. «Wir
können der Realität der heutigen Zeit nicht
entfliehen», sagt sie, «und natürlich benutzen wir
auch Plastik. Doch ich habe von meiner Mutter

gelernt, nichts zu verschwenden. Bei uns
landet eine Plastiktüte nicht nach einem
einzigen Gebrauch im Müll, wir waschen sie und
verwenden sie wieder, mindestens fünf Mal,
bis sie auseinanderfällt.» Das Thema Umweltschutz

habe dabei anders als in den sogenannten
modernen Gesellschaften keinen

akademisch-theoretischen Hintergrund, betont Yeny
Paucar: «Bei indigenen Frauen ist die Sorge um
Mutter Erde geradezu intrinsisch, und das ist
auch logisch: Wir haben eine ganz besondere

Neue Wege 11.19 19



Beziehung zu ihr, weil wir ihr ähneln. Schliesslich

bringt die Frau, genauso wie die Erde,
Leben hervor und ernährt die Gemeinde.»

Der sorgsame Umgang mit der Natur ist bei
den Aymara genauso wie in anderen indige-
nen Kulturen eng mit dem sorgsamen Umgang
untereinander verbunden. Die Gemeinschaft
zu pflegen, bedeutet, sich auf respektvolle Art
und Weise in Beziehung mit allem und allen
zu setzen, was einen umgibt: «Dem Nachbarn
zum Beispiel einen Teller Suppe zu bringen,
wenn man gekocht hat», sagt Yeny Paucar. «Die
Tante zum Essen einzuladen, wenn ein Schaf
geschlachtet wird. Sich auch um die Kinder
anderer zu kümmern, wenn es nötig ist.»

Yeny Paucars Mutter, Rosa Palomino, ist
seit den achtziger Jahren in Projekten zur
Stärkung von indigenen Frauen engagiert. In
den letzten vierzig Jahren hat sie vor allem
im Kommunikationsbereich gearbeitet, um
indigenen Frauen zu ermöglichen, ihre Realität

und ihre Anliegen sichtbar zu machen. Es
hat sie einiges gekostet, diese Tätigkeit und
ihre familiären Aufgaben unter einen Hut zu
bringen. Yeny erinnert sich, dass ihre Mutter
sie - die jüngste Tochter - oft kurzerhand
zu Workshops aufs Land mitgenommen hat.
«Einmal war ich krank, ich hatte Zahnschmerzen

und habe die ganze Zeit geweint», erzählt
sie. «Damals habe ich mich lautstark darüber
beklagt, dass meine Mutter die Arbeit priori-
siert hat, statt sich um mich zu kümmern, doch
heute bewundere ich sie dafür. Schliesslich war
ich gut aufgehoben - eine der Teilnehmerinnen

des Workshops hat mich im Arm gehalten

und sich um mich gekümmert, damit meine
Mutter sich einer Aufgabe widmen konnte, die
für alle von grosser Wichtigkeit war: die
Ausbildung der Frauen. Das ist es, was Gemeinschaft

bedeutet: aufgehoben sein, einander
begleiten.»

«Ich kann einer Aymara-
Grossmutter nicht mit

Ökofeminismus kommen»
Eine ideale Beziehung ist laut Aymara-Tra-
dition nach dem Prinzip der Komplementarität

oder «Chacha-Warmi» aufgebaut: zwei
Hälften, die sich perfekt ergänzen. «Chacha-
Warmi» bedeutet auf Deutsch Mann-Frau, und
ihre Vereinigung zu einem kompletten Ganzen
bedeutet eine klare Aufgabenteilung, aber auch

grossen gegenseitigen Respekt. Doch Rosa
Palomino, die betont, dass sie nicht in den
Hörsälen, sondern in der Universität des Lebens
gelernt hat, sagt: «Dieser Respekt ist heute
verlorengegangen. Dass Frauen als ignorant

betrachtet beziehungsweise ihre Kenntnisse
abgewertet werden, entspricht nicht unserer
Kultur. Das Prinzip der Komplementarität ist
heute drauf und dran zu zerbrechen.»

Dies bestätigt auch Yanett Medrano, die
zurzeit an ihrer Doktorarbeit zur Genderthematik

in den Anden schreibt. Yanett Medranos
Mutter kommt aus einer Aymara-, ihr Vater aus
einer Quechua-Familie, doch sie ist in der Stadt
aufgewachsen, hat in Spanien studiert und
spricht zu ihrem eigenen Bedauern keine
indigene Sprache. Sie forscht seit Jahren zu Gender

und dekolonialem Feminismus, vor allem
auch im Umfeld ihrer Heimatstadt Puno. «Was
ich in den indigenen Gemeinden sehr oft höre,
ist, dass die Vorherrschaft der Männer und die
Gewalt gegen Frauen dem Prinzip der
Komplementarität vollkommen widersprechen.
Dass da etwas zerbrochen ist.» Doch Yanett
Medrano hat dafür eine interessante Erklärung:

«Das ganze System von Unterdrückung,
von der Erhebung einer sozialen Gruppe über
eine andere, und auch der patriarchale Mechanismus

von Macht und Gewalt kam eindeutig
mit der Kolonialisierung nach Lateinamerika.»

Das macht die Feminismus- und Genderdebatte

geradezu perfide: Während die heutigen
Gesellschaftsstrukturen, unter denen Indigene
im Allgemeinen und Frauen im Besonderen
leiden, ein Kolonialerbe sind, werden die
indigenen Gemeinschaften von europäischer Seite
als machistisch kritisiert. Die
Entwicklungszusammenarbeit will fast mit Gewalt Projekte
zum Thema Gender und Frauenförderung
durchdrücken. «Seit den 2000er Jahren ist das
Thema in den vom Ausland finanzierten
Projekten allgegenwärtig», sagt Yanett Medrano,
die selbst als lokale Fachkraft in einem Projekt

der Entwicklungszusammenarbeit tätig
war. «Aber im Lauf der Jahre habe ich gemerkt,
dass die Arbeit mit Konzepten und Begrifflichkeiten

wie Gender und Feminismus im hiesigen
Kontext nicht funktioniert.» Sie ist zwar selbst
überzeugte Feministin, warnt aber vor
Werkzeugen, die aus einem derart anderen Kontext
stammen. Damit könne nichts Sinnvolles
konstruiert werden. «Ich kann einer Aymara-Gross-
mutter nicht mit Ökofeminismus kommen»,
sagt sie, «und ich kann ihr auch nicht sagen,
dass sie aufhören soll, zu kochen und sich um
die Enkel zu kümmern.» Doch viele indigene
Frauenorganisationen engagieren sich ohnehin

in den Themenbereichen Frauenrechte und
Umwelt, auch ohne Bezug zu theoretischen
Konzepten, betont Yanett Medrano. «Schon
bevor die Entwicklungszusammenarbeit sich
auf diese Bereiche fokussiert hat, haben sich
Frauen hier die Frage gestellt, warum Männer

20 Neue Wege 11.19



Der
patriarchate

Mechanismus

von
Macht une

alle Bereiche des Lebens dominieren. Auch
das Thema häusliche Gewalt ist aktuell und
wird angegangen - nur eben nicht mit
kontextfremden Konzepten und Methoden.»

Ohne die Frau
stürzt der Mann ab

und rollt davon
Vielleicht liegt das Problem, welches die
Entwicklungszusammenarbeit hier erkennen

und lösen will, nicht darin, dass auch
viele junge indigene Frauen - vor allem in
ländlichen Gebieten - nach wie vor genau
das wollen: kochen, Kinder und Tiere
versorgen und Felder bestellen. Vielleicht
liegt das Problem vielmehr am Anspruch
der sogenannten modernen Gesellschaft,
dass «Frauen auch arbeiten dürfen sollen».
Denn damit wird eigentlich nichts anderes
zum Ausdruck gebracht als die Annahme,
dass Haus- und Feldarbeit sowie Kindererziehung

keine Arbeit seien - und es wird
unhinterfragt die patriarchate Denkweise
übernommen, dass nur bezahlte Arbeit
wirklich Arbeit sei und Anerkennung
verdiene. An diesem Paradigma wird durch
die Debatte um Care-Arbeit auch in der
Schweiz seit Jahren gesägt. In diesem
Zusammenhang kann man von Frauen wie
Rosa Palomino viel lernen. Sie spricht nicht
von Care-Arbeit, wenn sie sich auf die
Aufgaben bezieht, die die Frauen in den indi-
genen Gemeinden übernehmen. Sie spricht
von Arbeit. Und zwar ohne Umschweife,
ohne ergänzende Klausel oder Erklärung.
Von Arbeit, die fundamental für das
Funktionieren und den Erhalt der Gemeinschaft

ist, auch wenn das heute kaum mehr
anerkannt werde, weder in den indigenen
Gemeinden noch vom Staat. «Das Prinzip
von <Chacha-Warmi> wird immer weniger
angewandt», so Rosa Palomino.

«Chacha-Warmi» aus europäischem
Blickwinkel zu verstehen, ist allerdings
nicht ganz einfach, und oft wird der Machis-
mus-Vorwurf (vor)schnell eingebracht. Da
ist zum Beispiel die Geschichte mit den
Steinen. Indigene Schamanen identifizieren

flache Steine als weiblich und runde
als männlich, weil letztere davonroilen
können und erstere an Ort und Stelle bleiben.

Damit wird unter anderem visualisiert,
dass die Frauen in den Gemeinden bleiben,
während die Männer zum Arbeiten in die
Städte fahren. Zugleich lässt sich am
Steinmodell zeigen, dass der Mann immer oberhalb

der Frau platziert sein muss, damit die

21



Vielleicht
müssten wir

XI ••aufhören
Hii urteilen
und stattdes

einander
zuzuhören
und vonei
ander
zu lerr

Beziehung stabil ist. Liegt der flache auf dem
runden Stein, stürzt er ab. Das bedeutet aber
nicht, dass der Mann wichtiger oder wertvoller

ist als die Frau, denn die Identifizierung
von «oben» mit «wichtiger» oder «besser»
entstammt der europäischen Symbolik. Dass
der flache Stein unten liegt, zeigt im Kontext
der indigenen Gemeinden vielmehr auf, dass
die Frau die Basis für die Beziehung und das
gemeinsame Leben bildet: Der Mann stützt
sich auf ihr ab, ohne sie hat er keinen Halt und
rollt davon.

In einer harmonischen Beziehung zu allem
und allen zu leben und so das kosmische
Gleichgewicht aufrecht zu erhalten - dies ist
für die Aymara und andere Indigene das Rezept
zum «Vivir Bien», auch wenn es nicht explizit

so bezeichnet wird. Doch genauso wie das

Konzept eines «weissen Feminismus» in
diesem Kontext nicht greift, weil es einer anderen

Logik und einer anderen Lebensrealität
entstammt, bezweifle ich, dass sich die andine
Kosmovision so ohne Weiteres in Europa
umsetzen lässt. Bestimmte Lebensformen und
Spiritualitäten zu verteufeln und andere zu
idealisieren, bringt uns weder bei der Suche nach
persönlichem Wohlbefinden noch im Bemühen
um die Bewahrung des Planeten weiter.
Vielleicht müssten wir aufhören zu urteilen, zu
gewichten und zu kategorisieren, und stattdessen

anfangen, einander zuzuhören, voneinander

zu lernen und uns gegenseitig zu inspirieren.

Ja, das Gefühl von Fassungslosigkeit und
Ohnmacht angesichts der globalen Zerstörung
löst auch bei mir immer wieder den Wunsch
aus, alles radikal umzukrempeln. Doch
vielleicht reicht es für den Anfang, die eine oder
andere indigene Weisheit in meinen
Erfahrungsschatz aufzunehmen. Mein verstorbener

Mann, ein Aymara-Indigener, hat immer
gesagt: «Wenn wir deine und meine Philosophie

vereinen, können wir die Welt verändern. »

Ich trage ihn und seine Weisheit für immer in
meinem Herzen, in der Hoffnung, dass er mich
zu einem echten «Vivir Bien» führt. •
Im Gedenken an Juan Râul Oscamayta Flores

O Nicole Maron Oscamayta, *1980, ist Journalistin
und Autorin. Sie studierte Germanistik, Philosophie,
Politikwissenschaft, Islamwissenschaft und
Interreligiösen Studien. Seit 2017 ist sie bei einem Auslandseinsatz

mit COMUNDO in Santa Cruz de la Sierra,
Bolivien. 2020 geht sie nach Puno, Peru.

nicole@maron.ch
www.maron.ch

Neue Wege 11.19


	"Wenn wir deine und meine Philosophie vereinen, können wir die Welt verändern"

