
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 113 (2019)

Heft: 11

Artikel: Zum Nutzen aller Wesen

Autor: Bertschinger, Dolores Zoé

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-868128

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-868128
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Zum Nutzen aller
Wesen

Dolores Zoé Bertschinger

Das Bild der
Grünen Tara erinnert

Buddhist*
innen daran, Mitgefühl

mit allen
Wesen zu haben.
Darin liegen
Anknüpfungspunkte
für ökologisches
und feministisches
Engagement.

Vor Äonen, in einem anderen
Universum, gab es einst eine
Prinzessin Namens Yeshe Dawa. Sie
hatte grosses Vertrauen in die
sogenannten drei Juwelen: Buddha
(den erleuchteten Geisteszustand),
Dharma (die buddhistische Lehre)
und Sangha (die Gemeinschaft).
Sie ging davon aus, dass alle Wesen

genauso glücklich sein wollten

wie sie, und gelobte, noch vor
dem Frühstück Millionen von
Wesen den Weg zur Befreiung zu
zeigen. Dasselbe wollte sie auch

vor dem Mittag- und Abendessen
tun. Weil ihr dies auch gelang,
gab man Yeshe Dawa alsbald den
Namen Arya Tara, «Edle Befreierin».

Gewisse religiöse Autoritäten

rieten ihr, dass sie doch im
nächsten Leben in einem männlichen

Körper wiederkommen solle,
weil sie dann mehr Autorität hätte.

Arya Tara erwiderte darauf, dass
sich bereits zahlreiche Buddhas
in männlichen Körpern manifestiert

hätten. Sie hingegen wolle so
lange in einem weiblichen Körper
wiederkommen, bis alle Wesen
aus dem Daseinskreislauf des
bedingten Lebens (Samsara) befreit
seien.1 Dies ist einer von vielen
Mythen, die sich um die Edle
Befreierin, auch Grüne Tara genannt,
ranken. Sie wird im tibetischen

Buddhismus für ihr tatkräftiges
Mitgefühl verehrt, mit dem sie
Wünsche erfüllt, Hindernisse aus
dem Weg räumt und einen von
allen Ängsten befreit.

In der tibetischen Kunst wird
die Grüne Tara nach ikonometri-
schen Vorgaben und gemäss den
in Meditationstexten beschriebenen

Attributen in einer offenen,
freundlichen Haltung dargestellt.
Ihr Gesichtsausdruck ist milde
und aufmerksam. Die rechte
Körperseite ist den Betrachtenden
zugewandt, die Hand ruht auf dem
rechten Knie in der Geste der Frei-
giebigkeit, die Liebe, Schutz und
all das gewährt, was Menschen
und Tiere brauchen. Das
ausgestreckte rechte Bein zeigt, dass
die Grüne Tara niemals zögern
wird, sich in weltliche Lebensbereiche

zu stürzen, um allen Wesen
beizustehen. Ihre Tatkraft und ihr
Mitgefühl sindunermesslich, dies
symbolisieren die Lotosknospe
und die offene Lostosblüte, die
sie in ihren Händen hält. Die linke

Körperseite der Grünen Tara
ist aufrecht, dies steht für
unerschütterliche Weisheit und
Geduld. Daumen und Ringfinger
berühren sich vor dem Herzen und
symbolisieren die Einheit von
Mitgefühl und Weisheit. Die
smaragdgrüne Farbe der Tara steht für
das Luftelement, das Wachstum
in der Welt anregt und die guten
Eigenschaften der Menschen
erblühen lässt. Die Farbe der Tara
verbreitet Freude, Hoffnung und
Optimismus.

Im tibetischen Buddhismus
gilt die Grüne Tara als Bodhi-
sattvadevi, als «Erleuchtungsmutige»,

die darauf hinarbeitet,
zum Wohle aller Wesen ein Buddha

zu werden. Dieses Bestreben
wird im Mahayana-Buddhismus
«Bodhicitta» genannt und bildet
die Grundlage von altruistischem
Handeln. Es drückt sich beispielsweise

in den sogenannten sechs

Paramitas (Vollkommenheiten)
aus: Freigiebigkeit, ethisches
Verhalten, Geduld, freudiges Bemühen,

meditative Sammlung und
Weisheit sind die vollkommenen
Handlungen eines Bodhisattvas,
einer Bodhisattvadevi. Darauf
basiert eine buddhistische Ethik,
darunter auch Ansätze der Ökologie
und des Feminismus.

Buddhismus für
Ökofeminismus?

Um es vorweg zu nehmen: Tiere,
Pflanzen und die Natur insgesamt
spielen im Buddhismus weder in
historischer noch in aktueller
Perspektive eine zentrale Rolle.2

Einzig die feministische Religi-
onswissenschaftlerin Rita Gross
(1943-2015) dachte aus buddhistischer

Perspektive über Feminismus

und Ökologie nach.3 Sie geht
davon aus, dass das ethische und
soziale Verhalten, welches die
sechs Paramitas vorgeben, ein
zentraler Ansatzpunkt für eine
buddhistisch-feministische Ökologie

sind. Einen weiteren Ansatzpunkt

sieht sie im buddhistischen
Verständnis der wechselseitigen
Abhängigkeit aller Phänomene.
Damit unterbreitet die buddhistische

Philosophie den «westlichen»

ökologischen Ansätzen
einen relevanten Vorschlag, weil sie
das Selbst als nicht-getrennt von
den umgebenden Bedingungen
begreift.4 Rita Gross betont, dass
die «westliche» Hierarchisierung
von Kultur über Natur und die
sexistische Zuschreibung dieser
Sphären zu «Mann» und «Frau»
in der buddhistischen Philosophie
keine Resonanz finden. Dichotomien

wie «weiblich» und «männlich»

gehören zu jenen dualistischen

Sichtweisen, von denen sich
Buddhist*innen befreien wollen.
Nichtsdestotrotz haben sich in
den allermeisten buddhistischen
Gesellschaften und Institutionen
patriarchale Strukturen etabliert.
Hier wiederum müsse der
Buddhismus von ökofeministischen
Ansätzen lernen, so Gross. Sie

kritisiert, dass in derbuddhistischen
Ethik zu sehr auf individuelle
karmische Bedingungen statt auf
kollektive Verantwortlichkeiten fo-
kussiert werde und fordert eine
Analyse der systematischen Ver-
linkungen von geschlechtlichen,

16 Neue Wege 11.19



TAfcA,<5R.&u



ökonomischen, kulturellen oder
ökologischen Zuschreibungen,
die in Leid und Unterdrückung
resultieren.

Gier und Glück
In ihrem interreligiösen Dialogbuch

zu religiösem Feminismus

und der Zukunft des Planeten

kommen Rita Gross und die
Theologin Rosemary Radford
Ruether zum Schluss, dass die
Ökologie das gemeinsame Anliegen

feministisch-buddhistischer
Ansätze und feministisch-christlicher

Theologie sei.5 Aber für
Rita Gross verpassen (christliche)
ökofeministische Ansätze einen
entscheidenden Punkt: Bei aller
Kritik am Konsumismus und dem
unbeschränkten Ressourcenverbrauch

werde nie danach gefragt,
woher die unersättliche Gier der
Menschen eigentlich komme. In
der buddhistischen Lehre ist die
Begierde zusammen mit Zorn und
Unwissenheit der Antrieb für den
immerwährenden Kreislauf der
Existenz. Die Kraft der Anhaf-
tung und Bedürfnisbefriedigung
kann aber auch eine Ressource
sein, freigiebig und mitfühlend zu
sein. Im Vajrayana-Buddhismus
spielen Bilder wie jenes der Grünen

Tara in diesem Zusammenhang

eine wichtige Rolle, denn
sie halten Buddhist*innen vor
Augen, dass ihnen dasselbe tatkräftige

Mitgefühl wie der Tara
innewohnt. Im Alltag dienen Statuen
und Bilder der Erinnerung daran,
die sechs Paramitas - Freigebigkeit,

ethisches Verhalten, Geduld,
freudiges Bemühen, meditative
Sammlung und Weisheit - zum
Nutzen aller Wesen in die Tat
umzusetzen. In der Meditation
können sich Menschen dank der
Darstellungen mit den erleuchteten

Qualitäten von Buddhas und
Bodhisattvas identifizieren - so
lange, bis sie die freudvollen,
mitfühlenden, tatkräftigen Qualitäten

voll entfaltet haben.
Die Ökologie mag kein dem

Buddhismus inhärentes Konzept
sein. Das buddhistische Verständnis

von der gegenseitigen Abhängigkeit

allen Lebens und die
Prämisse, dass alle fühlenden Wesen
Glück haben und Leid vermeiden
wollen, können trotzdem als
Leitplanken für ökologische Ansätze

dienen. Auf einer gesellschaftlichen

Ebene verdeutlichen sie,
dass in punkto Umweltschutz
idealerweise möglichst viele
Menschen und Institutionen
eingebunden und zum tatsächlichen
Handeln angeleitet werden müssen.

Auf einer individuellen Ebene

hilft ein solches Verständnis,
nicht ob der eigenen Widersprüche

zu verzweifeln - denn auch
wenn der Wunsch, zum besten
aller Wesen zu handeln, die
Maxime ist, so entscheiden wir uns
doch täglich meistens zuerst für
das eigene Frühstück und denken
nicht daran, bereits davor Millionen

Wesen zu helfen.
Aus feministischer Perspektive

darf kritisch angemerkt werden,

dass in der Geschichte von
Yeshe Dawa das Ideal der Frau, die
allzeit bereit ist, zum Nutze aller
Wesen ihr eigenes Wohl beiseite
zu lassen, transportiert wird. Dem
liesse sich im Namen des
Gleichstellungsfeminismus entgegnen,
dass es mit dem Bodhisattva Ava-
lokiteshvara einen männlichen
Gegenpart zur Grünen Tara gibt.
Aus differenzfeministischer Sicht
viel interessanter ist aber, dass die
Grüne Tara nur eine von insgesamt

21 Formen der Tara ist. Jede
dieser Taras verkörpert weibliche
Qualitäten, von liebevollmitfühlend

bis kraftvoll schützend. Und
mit den 21 Taras ist die buddhistische

Darstellung des Weiblichen
noch längst nicht erschöpft. Die
Mythologie und Geschichte des
Buddhismus hält unzählige Bo-
dhisattvadevis, Dakinis, Yoginis,
bewusst wiedergeborene
Meisterinnen und mutige, freudvolle,
weise Frauen bereit.6 Die
Frauenbewegung hat erst ganz wenige

von ihnen für sich entdeckt.

O Dolores Zoé Bertschinger,
*1988, ist feministisch im
Frauen'Zentrum Zürich
zuhause, schreibt an der LMU
München eine Dissertation
über tibetische Wandmalerei
und ist mit der Thangka-
Malerina Katharina Rähmi
in den Dialog über buddhistische

Kunst getreten.
O Katharina Rähmi, *1957,war

Artist in Residence in Tibet,
China, Japan, Indien, Nepal und
in der Schweiz. Ihre 3x3 Meter
grossen Thangkas fertigt sie
nach ikonometrischen Vorgaben
in Zusammenarbeit mit
buddhistischen Lehrern und Malern.
Die Details der Rollbilder
erarbeitet sie in Skizzen wie jener
zur Grünen Tara (S. 17).

https://raehmi.com

1 Zu dieser Geschichte, den
ikonographischen und
mythologischen Darstellungen:
Chodron, Thubten: Tara - die
Befreierin. Hommage für eine
Erwachte. München 2015.

2 Zur Geschichte des Buddhis¬
mus mit Fokus auf Ökologie
siehe Harris, Ian: Buddhism
and Ecology. In: Gottlieb,
Roger S. (Hg.): Religion and
the Environment. Critical
Concepts in Religious Studies.
Vol. II. London 2010, S. 213-
235. Zur buddhistischen
Moderne siehe Kaza, Stephanie:
To Save All Beings. Buddhist
Environmental Activism. In:
Gottlieb, Roger S. (Hg.): This
Sacred Earth. Religion, Nature,
Environment. New York 2004,
S. 330-350.

3 Gross, Rita: Buddhism After
Patriarchy. A Feminist History,
Analysis, and Reconstruction
of Buddhism. Albany 1993. Für
die Überlegungen in diesem
Abschnitt siehe Gross, Rita:
Buddhism and Ecofeminism.
Untangling the Threads of
Buddhist Ecology and Western
Thought. In: Journal for the
Study of Religion 24(2011), H. 2,
S. 17-32.

4 Diesen Gedanken ausgearbeitet
hat Macy, Joanna: Mutual
Causality in Buddhism and General
Systems Theory. The Dharma of
Natural Systems. Albany 1991.

5 Gross, Rita/Radford Ruether,
Rosemary: Religious Feminism
and the Future of the Planet.
A Christian-Buddhist Conversation.

London 2001.

6 Diese Vielfalt sichtbar macht
zum Beispiel die Plattform
yoginiproject.com.

18 Neue Wege 11.19


	Zum Nutzen aller Wesen

