Zeitschrift: Neue Wege : Beitrdge zu Religion und Sozialismus
Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 113 (2019)

Heft: 11

Artikel: Bewahrung der Schépfung

Autor: Lenzin, Rifa'at / Knoch-Mund, Gaby / Moser, Geneva
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-868127

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 28.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-868127
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Bewahrung
der Schopfung

Neue Wege-Gesprach mit
Rifa’at Lenzin und Gaby Knoch-Mund
von Geneva Moser

Der Schutz des Klimas ist eine
Menschheitsaufgabe — und damit
auch ein Thema fiir den Dialog
der Religionen. Ein interreligio-
ser Austausch iiber die Verant-
wortung des Menschen und den
Beitrag von Religionsgemein-
schaften zur Umweltdebatte.

w  Die Klimastreikbewegung und die Klima-
krise sind zur Zeit prasente Themen. Das
Bewusstsein fiir die Klimakrise wiachst.
Beschéftigt Sie dieses Thema? Sind Sie an
der Klimastreikbewegung beteiligt?

sxm Das Thema ist ein ganz wichtiges. Es geht
um die Bewahrung der Schopfung. In dem Sinne
ist das Thema nicht neu, aber es freut mich, dass
sich eine junge Generation dafiir engagiert.
Auch wenn ich nicht mitstreike, versuche ich,
mich im privaten Umfeld bewusst zu verhalten.

st Beimiristdas dhnlich. Man ist konfrontiert
mit dem Thema. Im Interreligiosen Thinktank

10

haben wir uns schon frith Gedanken rund um
Okologie gemacht. Deshalb beschiftigt mich
das Thema natiirlich, auch wenn ich nicht an
der Streikbewegung beteiligt bin. Ich beob-
achte sie aber.

ekm Meine erste internationale interreligiose
Tagung fand auf einer der Halligen statt. Das
sind Inseln in der Nordsee, die vor Uberflu-
tung bei steigendem Meeresspiegel oder bei
Stiirmen kaum geschiitzt sind. Es ging dort
ums Thema Schopfung und Religion, organi-
siert vom Internationalen Rat der Christen und
Juden im Jahr 1982.

w Sie sind beide also schon lange an dieser
Schnittstelle zwischen Religion und Oko-
logie titig. Welche Rolle spielt Okologie in
Ihrer Theologie, Ihrer Religionspraxis?

okm Okologie gehort zur Bewahrung der Schop-
fung. Es geht darum, dass der Mensch der
Schopfung dient und sie schiitzt. Das gehort zu
meinem Leben, auch wenn ich keine Okofun-
damentalistin bin. Natiirlich stellt sich immer
die Frage, wie religiose Quellentexte iibersetzt
und interpretiert werden. Jede Textstelle kann
politisch in die eine oder andere Richtung aus-
gelegt oder instrumentalisiert werden. Das gilt
auch fiir die Stellen, die die Grundlage von
Okotheologien sind. Daher muss die Inter-
pretation mit Vorsicht angegangen werden.
Mir personlich sind zwei Dinge wichtig: Das
eine ist der Schabbat, also der Ruhetag, eine
Rhythmisierung der Woche, des Lebens, um
auch Pausen in das Leben und die Bewirtschaf-
tung der Schopfung einzubauen. Ein zweites
Prinzip ist Tikkun Olam: Das bedeutet, die
zerbrochenen Teile zusammenzufiigen, also
an einer Welt zu arbeiten, die wieder ein Gan-
zes werden soll.

w Was bedeutet das genau?

exm Es geht darum, an das Gute in den Men-
schen zu glauben, also darum, ein Prinzip
Hoffnung in das Leben zu integrieren: Es
ist lohnend, sich mit einem ganzheitlichen
Zugang in dieser Welt zu engagieren und sie
zu verbessern suchen.

st Im Koran gibt es keinen Schopfungsbericht
analog der Bibel, und theologisch hat sich auch
nichts entwickelt, was man als Schopfungs-
theologie bezeichnen kénnte. Auf der anderen
Seite ist der Koran durchzogen von Attribu-
ten, die auf Gott als Schopfer verweisen. Der
Koran betont immer wieder, dass die ganze

Neue Wege 11.19



Schopfung einem gottlichen Plan folgt und
durch den Willen Gottes entstanden ist und
weiterbesteht. Die Schopfung gilt als perfekt.
Das ist vielleicht ein Unterschied zum gerade
gehorten jidischen Verstandnis des «Zusam-
menfiigens». Die Frage ist: Welche Rolle
kommt dem Menschen in der Schépfung zu?
Der Mensch ist Teil der Schopfung und wird
im Koran als Sachwalter, arabisch Khalifa,
bezeichnet. Die Welt, die Schopfung sind ihm
anvertraut. Er darf sie nutzen, sollte aber sorg-
sam damit umgehen. Aus heutiger Sicht wiirde
man dort theologisch ankniipfen und fragen:
Was bedeutet diese Aufgabe des Menschen in
Anbetracht der weit fortgeschrittenen Zersto-
rung der Lebensgrundlagen?

mw Dieses Verstandnis des Menschen als
Sachwalter*in unterscheidet sich deutlich
vom kapitalistischen Besitzen, Ausbeuten
und Beherrschen der Schopfung. Gibt es
dieses Verstandnis des Sachwaltens auch im
Judentum?

exm Das anthropozentrische Bild des Menschen
als Herrscher iiber die Natur ist zeitverhaftet.
Es wird mehr und mehr abgelost vom Prinzip

Neue Wege 11.19

der moralischen Verantwortung, das einen
sorgsamen Umgang mit Menschen, Tieren und
Pflanzen fordert. Es gibt viele Mizwot, religi-
o0se Gebote, die sich damit im Detail beschifti-
gen. Beim Bewirtschaften der Erde soll es alle
sieben Jahre ein Ruhejahr (Schmitta) geben, in
dem das Land brach liegt. Und nach sieben mal
sieben Jahren folgt ein Joweljahr, quasi ein Jubi-
laumsjahr. Dabei geht das verpfindete Land
zuriick an den Besitzer, versklavte Menschen
erhalten die Freiheit zuriick. Diese Vorschrif-
ten sind in der Antike entstanden, wir lesen
und interpretieren sie heute mit unserem zeit-
geschichtlichen, politischen und juristisch-ver-
tragsrechtlichen Hintergrund. Genauso, wie es
positiv gesehen werden kann, dass das Land
nach sieben Jahren ruht, kann es auch negativ
gewertet werden: Es ist doch Unsinn, ein Stiick
Land im siebten Jahr nicht zu nutzen, wenn die
Ernte benétigt wiirde! Ein weiteres Beispiel
sind die Speisegesetze, die Kaschrut. Auch sie
zeugen vom Respekt vor der Schopfung und
den Tieren: Es geht darum, Tiere nicht leiden
zu lassen, Jungtiere nicht von ihren Miittern
zu trennen oder Vogelnester nicht im Beisein
der Vogelmutter auszurauben. All das ist bib-
lisch fundiert. In den Kaschrutregeln ist auch

1



die Praxis des Schéichtens verankert, die nicht
grausamer ist als eine andere Totungsart. Sie
istleider ziemlich umstritten und im Schweizer
Tierschutzgesetz zu Ungunsten von jiidischen
und muslimischen Menschen geregelt, so dass
Koscher und Halal-Fleisch importiert werden
muss.

w Der Umgang mit religiésen Quellen war
jetzt schon mehrmals Thema. Und auch
die Schwierigkeiten ihrer Auslegung. Aus
welchen Quellen schopfen Sie konkret?

re  Die Hauptquellen im Islam sind der Koran
und die Hadithe, die Propheten-Uberlieferungen.
Sie sind auch die Grundlage fiir heutige 6ko-
theologische oder philosophische Konzepte.
Das Beispiel des Propheten dient als Vorbild fiir
praktische Handlungsanweisungen. Anders als
die Bibel, in der der agrarische Kontext im Vor-
dergrund steht, liegt in der islamischen Tradi-
tion der Fokus auf dem Umgang mit Wasser. Im
Kontext, in dem der Islam entstanden ist, war
Wassermangel ein grosses Problem und wird
darum stdrker thematisiert als beispielsweise
Fruchtfolgen.

skm Im Judentum sind die Quellen zunichst die
Tora oder der Tenach, also die fiinf Biicher
Moses, dazu die Propheten und die kleineren
Schriften, dann der Talmud in der Jerusalemer
und der babylonischen Fassung. Hinzugezogen
werden auch zentrale mittelalterliche Exegeten,
beispielsweise Maimonides oder Raschi, und
viele moderne Gelehrte. Das Wasser ist in den
jiidischen Quellen weniger zentral als im Koran.
Aber das 18-Bitten-Gebet, die Schmone Esre,
enthilt beispielsweise jahreszeitenabhingig
Bitten um Tau oder Regen. Es wird in jedem
Gottesdienst gebetet. Die Ankniipfung an den
nahostlichen Kontext, den Sie gerade beschrie-
ben haben, ist also gegeben. Und wenn wir die
Klimaentwicklung hier in Europa anschauen,
betrifft Wasserknappheit zunehmend auch uns.

w Welche aktuellen Ansdtze gibt es in Juden-
tum und Islam zum Thema Okologie?

ekm Im Judentum ist die Halacha zentral.
Halacha heisst eigentlich «das Gehen». Die
Gebote der Tora haben sich zu einer Religi-
onspraxis entwickelt, eine Praxis, die es fort-
zuschreiben gilt in unserer Welt, mit unseren
technischen Bedingungen. Es gibt Rabbiner
und Rabbinerinnen sowie andere religitse




Gelehrte, die sich wissenschaftlich und prak-
tisch damit beschéftigen, wie die Vorschriften
der Tora an die Gegebenheiten unserer Zeit
angepasst werden konnen. Eine dieser Bewe-
gungen ist hauptsichlich im angelsidchsischen
Raum und in Israel verbreitet und lauft unter
der Bezeichnung Eco-Kosher. Sie interpretiert
die religiosen Texte unter einem okologischen,
teilweise sehr alternativen Fokus und bietet
interessante Ansatze. Es geht um ein religios
fundiertes 6kologisches Verhalten und die Sen-
sibilisierung einer breiten, religios sehr hetero-
genen Gesellschaft.

=t Ein Schlagwort im Islam in diesem Kontext
istder «Oko-Djihad». Djihad bedeutet, sich fiir
etwas einzusetzen, sich zu engagieren. Was
Greta Thunberg macht, ist islamisch gespro-
chen Djihad. Eine andere Uberlegung ist die
Frage nach halal, also dem religiés Erlaubten.
Was bedeutet «halal» eigentlich? Gemeinhin
wird halal im Zusammenhang mit Essensvor-
schriften verstanden. Man kann das aber auch
breiter fassen. Solche Stromungen verstehen
halal als etwas, was nachhaltig produziert ist.
Eine Sdule des Islam ist die Pilgerfahrt. Pilge-
rinnen und Pilger achten heute vermehrt dar-
auf, diese umweltbewusst zu absolvieren. Es
ist dann etwa von «Green Hajj» die Rede. Im
letzten Ramadan war es in gewissen Kreisen
«in», auf bewussten Konsum und Vermeidung
von Foodwaste zu achten.

Neuere theologisch-philosophische Ansitze
fragen danach, was die Nutzniessung der Schop-
fung durch den Menschen heute konkret bedeu-
tet. Shari’a-rechtlich hat der Mensch als Khalifa
eine gewisse Verfiigungsgewalt iiber das Univer-
sum. Im Koran heisst es: «Und Er hat das fiir
euch dienstbar (taskhir) gemacht, was in den
Himmeln und auf Erden ist». Der arabische
Begriff taskhir bedeutet, dass man einen Nutzen
von einer Sache hat, ohne dafiir eine Entscha-
digung leisten zu miissen, zum Beispiel indem
man ein Nutztier besitzt. Shari‘a-rechtlich
bedeutet dies, dass es dem Menschen erlaubt
ist, die Ressourcen des gesamten Universums
zu nutzen, und dass dieses Nutzungsrecht allen
Menschen gleichermassen zukommt. Keine
Nation oder sonstwie partikulare Gruppe von
Menschen hat das Recht, fiir sich einen grosse-
ren Anteil an den Ressourcen zu fordern.

w  Mit dem Blick auf Ressourcenverteilung
kommt auch die Frage nach Klimage-
rechtigkeit auf. Kbnnten Religionsgemein-
schaften in dieser Frage einen spezifi-
schen Beitrag zur Klimadebatte leisten?
Welche Rolle spielen theologische und

Neue Wege 11.19

religitse Perspektiven auf Okologie in
politischen Debatten, beziehungsweise
welche Rolle kénnten oder sollten sie
spielen?

re  Religionen sind wenig priasent in der politi-
schen Debatte tiber das Klima, aber sie haben
eine Stimme und sollten sie einsetzen. Ahnlich
wie im Menschenrechtsdiskurs konnen Religi-
onen eine Legitimation fiir 6kologisches Han-
deln liefern. Das Bewusstsein dafiir, dass die
Schopfung nur anvertrautes Gut ist, wiirde
auf jeden Fall etwas veridndern. In der isla-
mischen Welt, wo Religion noch einen ande-
ren gesellschaftlichen Stellenwert hat, konn-
ten religios-begriindete Argumente durchaus
zielfiihrend sein. Wenn Sie in weiten Teilen der
nichtwestlichen Welt mit westlichen Konzep-
ten kommt, kann das Anliegen zwar gut sein,
hat aber das Image eines westlichen Import-
gutes. Dann wird gesagt: Nicht schon wie-
der! Die wollen uns belehren... Dort kann es
hilfreich sein, wenn Sie autochthon islamisch
argumentieren konnen. Ein Beispiel: Weil in
Sansibar die Fischgriinde durch den industri-
ellen Fischfang leer waren, haben die lokalen
Fischer angefangen, mit Dynamit zu fischen,
und damit die Korallenriffe zerstort. Die UNO
und NGOs haben jahrelang vergeblich versucht,
sie von diesem zerstorerischen Tun abzubrin-
gen. Dies gelang erst der Islamic Foundation
for Ecology and Environmental Sciences, die
vor Ort religiés argumentierende und koranba-
sierte Workshops durchfiihrte. Auf die Frage,
was die Fischer zum Umdenken brachte, ant-
wortete einer von ihnen: «Wir miissen den
Gesetzen des Schopfers gehorchen, weil sie
Teil der Schopfung sind, aber den Gesetzen
der Regierung miissen wir nicht gehorchen.»

ekm Ich sehe es ganz dhnlich. Religiose Stim-
men in der Schweiz und in Mitteleuropa sind
kaum prisent in dieser Debatte. Diese Stim-
men konnten aber durchaus zum Tragen kom-
men, sowohl innerreligids, interreligios, als
auch in der breiten Gesellschaft. Wenn ich
die jiidische Gemeinschaft in der Schweiz
anschaue, sehe ich noch viele Moglichkei-
ten, erste Schritte in die Richtung eines 6ko-
logischeren Verhaltens anzuregen. An bib-
lische Texte und ihre Vorschriften kann gut
angekniipft werden. Zum Beispiel an ethische
Prinzipien, Mitleid mit allen GeschOpfen zu
haben und sich um sie zu sorgen, oder an das
Gebot Bal Taschchit, das bedeutet, nichts
unnotig zu zerstoren. In der ganzen Diskus-
sion um Foodwaste konnte dies eine religi-
Ose Begriindung fiir den sorgsamen Umgang

13



mit Lebensmitteln sein. Bal Taschchit basiert
auf dem Verbot sinnloser Zerstorung, so sol-
len auch im Konfliktfall keine Baume gerodet
werden, insbesondere keine fruchttragenden
Bdaume. Ein anderes Beispiel: Die Tora wird in
der Liturgie und in der jiidischen Mystik auch
als Ez Chaim, Baum des Lebens, bezeichnet.
Die Holzstdbe, an denen die Tora aufgerollt
ist, werden so genannt, ebenso wie zahlreiche
Synagogen oder Werke der Mystik. Auch so
konnte der Bezug zur Natur hergestellt werden
im aktuellen Diskurs, beispielsweise wenn wir
an die Brinde im Amazonasgebiet denken.

re  Die junge Generation, egal welcher religi-
osen Zugehorigkeit, steht in Sachen Umwelt-
bewusstsein an einem anderen Punkt als ihre
Eltern. Das gilt insbesondere fiir die mus-
limische Gemeinschaft in Europa. Fiir die
Ersteinwanderer war Umweltschutz schlicht
kein Thema. Jungen Musliminnen und Mus-
limen gibt das Engagement fiir die Umwelt
auch ein neues Selbstbewusstsein: Indem sie
der Umwelt, in der sie leben, Sorge tragen, kon-
nen sie zeigen, dass sie dazugehoren zu dieser
Gesellschaft. Ihre Message an die Mehrheitsbe-
volkerung ist: Wir leisten unseren Beitrag zum

14

Wohle der Gesellschaft; wir wollen beitragen
zur Erhaltung der Schopfung im Interesse aller.
Mit diesem Engagement ist auch die Hoffnung
verbunden, endlich als Teil dieser Gesellschaft
wahrgenommen und anerkannt zu werden.

w  Die christliche Theologin Doris Strahm
schreibt in ihrem Text in diesem Heft,
das Christentum habe mit einer anthro-
pozentrischen Weltsicht den Boden
bereitet fiir unsere ausbeuterische Haltung
zur Erde. Im Kolonialismus war und ist
diese Sicht auf die Schépfung zusammen
mit dem Missionsauftrag verheerend
fiir Menschen und Okosysteme. Welche
Rolle spielt die Bearbeitung solcher
Fragen nach 6kologischer Schuld und
Verantwortung im interreligiésen Dialog?

skm Verantwortung ist ein grosseres Thema als
Schuld, wenn es um die Schopfung geht. Schuld
ist prisenter, wenn es um die Geschichte des
Judentums im 20. Jahrhundert geht. Verantwor-
tung ist vor allem in einer gemeinsamen Pra-
xis priasent, in interreligiésen Begegnungen;
in Bezug auf die Schépfung geht es um das
Bebauen und Bewahren, nicht um Herrschaft.

Neue Wege 11.19



re  Natiirlich gibt es in der islamischen Welt
Stimmen, die dem Christentum und dem
Kolonialismus die Schuld an der Umweltzer-
storung geben. Andere wiederum machen
eher die mit der Sdkularisierung einherge-
hende Entsakralisierung der Welt dafiir ver-
antwortlich. Solche Argumente haben sicher
eine Berechtigung. Andererseits ist es nicht
so, dass in der islamischen Welt nach dem
Ende des Kolonialismus ein Umdenken in
eine Richtung stattgefunden hitte, in der der
Mensch als Sachwalter der Schopfung agiert.
Die Zerstorung der Umwelt ist ein Phinomen
der Moderne, und daran hat auch die islami-
sche Welt ihren Anteil. Im Vordergrund des
interreligiosen Dialogs stehen daher weniger
die Schuldfragen als die gemeinsamen Hand-
lungsoptionen und Ankniipfungspunkte in
den jeweiligen Religionen.

w Sind feministische Theologien oder feminis-
tische Okotheologien fiir Sie auch solche
Anknipfungspunkte? Gibt es diese in lhrer
Theologietradition?

vt Es gibt im islamischen Kontext Frauen, die
sich als Feministinnen verstehen und bezeich-
nen — und andere, die das nicht tun, obschon
sie eine dhnliche Haltung vertreten. Das hat
damit zu tun, dass Feminismus als Konzept
unter muslimischen Intellektuellen umstritten
ist. Vielen gilt es als westliches Konzept, das
im islamischen Denken keinen Platz hat. Oko-
feminismus ist eine weitere Variante davon.
Einem gemeinsamen Handeln stehen diese
unterschiedlichen Label und Zuginge aber
nicht im Weg.

skm Es gibt feministisches Engagement von
Frauen aus dem Spektrum von der Orthodoxie
bis hin zum liberalen Judentum. Das dussert
sich sehr unterschiedlich, insbesondere hin-
sichtlich der Partizipation im religiésen Kon-
text. Feministisches Engagement fliesst in
die Reflexionen iiber Religionspraxis ein und
fiihrt zur Frage, wie Texte exegetisch aus-
gelegt werden. Okofeministische Theologie
ist eher Teil eines linken, religiésen Juden-
tums. Auf den Punkt gebracht geht es bei 6ko-
theologischen Grundsitzen im Judentum um
Respekt, Heiligung und Schutz der Schop-
fung. Diese drei Prinzipien miinden in sozi-
ale Fragen und sozialem Engagement. Diese
Prinzipien wurden zwar seit jeher zeit- und
personenabhingig ausgelegt, sind aber tief
verankert, so dass sich Juden und Jidinnen
unterschiedlichster religiéser Ausrichtung
damit identifizieren konnen.

Neue Wege 11.19

re  Die Funktion und Rolle des Menschen wird
im Koran als Khalifa bezeichnet, was ich hier
mit Sachwalter iibersetzt habe. Die Frage nach
der Bedeutung von Khalifa zieht sich durch die
ganze Ideengeschichte des Islams. Heute stellt
sich diese Frage nicht zuletzt in Bezug auf die
Schopfung. Sie muss innerhalb der islamischen
Community diskutiert werden. Aber wir leben
in einer globalisierten Welt, deshalb ist der
interreligiose Austausch dariiber wichtig und
bereichernd. Der Auftrag zur Bewahrung der
Schopfung zieht sich durch alle Religionen. @

O Rifa'at Lenzin, *1954, ist Islamwissenschafterin und
Mitglied des Interreligiosen Thinktanks. Sie war bis
2018 Fachleiterin Islam beim Ziircher Institut fiir in-
terreligiosen Dialog.

QO Gaby Knoch-Mund, *1958, war von 2010 bis 2015 Lei-
terin des Jidischen Museums der Schweiz in Basel
und ist Studienleiterin am Historischen Institut der
Uni Bern. Sie ist Mitglied der jiidischen Gemeinde Bern.

15



	Bewahrung der Schöpfung

