
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 113 (2019)

Heft: 11

Artikel: Bewahrung der Schöpfung

Autor: Lenzin, Rifa'at / Knoch-Mund, Gaby / Moser, Geneva

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-868127

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 28.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-868127
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Bewahrung
der Schöpfung

Neue Wege-Gespräch mit
Rifa'at Lenzin und Gaby Knoch-Mund

von Geneva Moser

haben wir uns schon früh Gedanken rund um
Ökologie gemacht. Deshalb beschäftigt mich
das Thema natürlich, auch wenn ich nicht an
der Streikbewegung beteiligt bin. Ich beobachte

sie aber.

gkm Meine erste internationale interreligiöse
Tagung fand auf einer der Halligen statt. Das
sind Inseln in der Nordsee, die vor Überflutung

bei steigendem Meeresspiegel oder bei
Stürmen kaum geschützt sind. Es ging dort
ums Thema Schöpfung und Religion, organisiert

vom Internationalen Rat der Christen und
Juden im Jahr 1982.

Der Schutz des Klimas ist eine
Menschheitsaufgabe - und damit
auch ein Thema für den Dialog
der Religionen. Ein interreligiöser

Austausch über die
Verantwortung des Menschen und den
Beitrag von Religionsgemeinschaften

zur Umweltdebatte.

Nw Die Klimastreikbewegung und die Klima¬
krise sind zur Zeit präsente Themen. Das
Bewusstsein für die Klimakrise wächst.
Beschäftigt Sie dieses Thema? Sind Sie an
der Klimastreikbewegung beteiligt?

gkm Das Thema ist ein ganz wichtiges. Es geht
um die Bewahrung der Schöpfung. In dem Sinne
ist das Thema nicht neu, aber es freut mich, dass
sich eine junge Generation dafür engagiert.
Auch wenn ich nicht mitstreike, versuche ich,
mich im privaten Umfeld bewusst zu verhalten.

rl Bei mir ist das ähnlich. Man ist konfrontiert
mit dem Thema. Im Interreligiösen Thinktank

nw Sie sind beide also schon lange an dieser
Schnittstelle zwischen Religion und
Ökologie tätig. Welche Rolle spielt Ökologie in
Ihrer Theologie, Ihrer Religionspraxis?

gkm Ökologie gehört zur Bewahrung der Schöpfung.

Es geht darum, dass der Mensch der
Schöpfung dient und sie schützt. Das gehört zu
meinem Leben, auch wenn ich keine Ökofun-
damentalistin bin. Natürlich stellt sich immer
die Frage, wie religiöse Quellentexte übersetzt
und interpretiert werden. Jede Textstelle kann
politisch in die eine oder andere Richtung
ausgelegt oder instrumentalisiert werden. Das gilt
auch für die Stellen, die die Grundlage von
Ökotheologien sind. Daher muss die
Interpretation mit Vorsicht angegangen werden.
Mir persönlich sind zwei Dinge wichtig: Das
eine ist der Schabbat, also der Ruhetag, eine
Rhythmisierung der Woche, des Lebens, um
auch Pausen in das Leben und die Bewirtschaftung

der Schöpfung einzubauen. Ein zweites
Prinzip ist Tikkun Olam: Das bedeutet, die
zerbrochenen Teile zusammenzufügen, also
an einer Welt zu arbeiten, die wieder ein Ganzes

werden soll.

nw Was bedeutet das genau?

gkm Es geht darum, an das Gute in den
Menschen zu glauben, also darum, ein Prinzip
Hoffnung in das Leben zu integrieren: Es
ist lohnend, sich mit einem ganzheitlichen
Zugang in dieser Welt zu engagieren und sie
zu verbessern suchen.

rl Im Koran gibt es keinen Schöpfungsbericht
analog der Bibel, und theologisch hat sich auch
nichts entwickelt, was man als Schöpfungstheologie

bezeichnen könnte. Auf der anderen
Seite ist der Koran durchzogen von Attributen,

die auf Gott als Schöpfer verweisen. Der
Koran betont immer wieder, dass die ganze

10 Neue Wege 11.19



T?achter

gesproc
n-Hi

Schöpfung einem göttlichen Plan folgt und
durch den Willen Gottes entstanden ist und
weiterbesteht. Die Schöpfung gilt als perfekt.
Das ist vielleicht ein Unterschied zum gerade
gehörten jüdischen Verständnis des
«Zusammenfügens». Die Frage ist: Welche Rolle
kommt dem Menschen in der Schöpfung zu?
Der Mensch ist Teil der Schöpfung und wird
im Koran als Sachwalter, arabisch Khalifa,
bezeichnet. Die Welt, die Schöpfung sind ihm
anvertraut. Er darf sie nutzen, sollte aber sorgsam

damit umgehen. Aus heutiger Sicht würde
man dort theologisch anknüpfen und fragen:
Was bedeutet diese Aufgabe des Menschen in
Anbetracht der weit fortgeschrittenen Zerstörung

der Lebensgrundlagen?

ww Dieses Verständnis des Menschen als
Sachwalter'in unterscheidet sich deutlich
vom kapitalistischen Besitzen, Ausbeuten
und Beherrschen der Schöpfung. Gibt es
dieses Verständnis des Sachwaltens auch im
Judentum?

gkm Das anthropozentrische Bild des Menschen
als Herrscher über die Natur ist zeitverhaftet.
Es wird mehr und mehr abgelöst vom Prinzip

der moralischen Verantwortung, das einen
sorgsamen Umgang mit Menschen, Tieren und
Pflanzen fordert. Es gibt viele Mizwot, religiöse

Gebote, die sich damit im Detail beschäftigen.

Beim Bewirtschaften der Erde soll es alle
sieben Jahre ein Ruhejahr (Schmitta) geben, in
dem das Land brach liegt. Und nach sieben mal
sieben Jahren folgt ein Joweljahr, quasi ein
Jubiläumsjahr. Dabei geht das verpfändete Land
zurück an den Besitzer, versklavte Menschen
erhalten die Freiheit zurück. Diese Vorschriften

sind in der Antike entstanden, wir lesen
und interpretieren sie heute mit unserem
zeitgeschichtlichen, politischen und
juristisch-vertragsrechtlichen Hintergrund. Genauso, wie es

positiv gesehen werden kann, dass das Land
nach sieben Jahren ruht, kann es auch negativ
gewertet werden: Es ist doch Unsinn, ein Stück
Land im siebten Jahr nicht zu nutzen, wenn die
Ernte benötigt würde! Ein weiteres Beispiel
sind die Speisegesetze, die Kaschrut. Auch sie

zeugen vom Respekt vor der Schöpfung und
den Tieren: Es geht darum, Tiere nicht leiden
zu lassen, Jungtiere nicht von ihren Müttern
zu trennen oder Vogelnester nicht im Beisein
der Vogelmutter auszurauben. All das ist
biblisch fundiert. In den Kaschrutregeln ist auch

Neue Wege 11.19 11



die Praxis des Schächtens verankert, die nicht
grausamer ist als eine andere Tötungsart. Sie
ist leider ziemlich umstritten und im Schweizer
Tierschutzgesetz zu Ungunsten von jüdischen
und muslimischen Menschen geregelt, so dass
Koscher und Halal-Fleisch importiert werden
muss.

m« Der Umgang mit religiösen Quellen war
jetzt schon mehrmals Thema. Und auch
die Schwierigkeiten ihrer Auslegung. Aus
welchen Quellen schöpfen Sie konkret?

rl Die Hauptquellen im Islam sind der Koran
und die Hadithe, die Propheten-Überlieferungen.
Sie sind auch die Grundlage für heutige
ökotheologische oder philosophische Konzepte.
Das Beispiel des Propheten dient als Vorbild für
praktische Handlungsanweisungen. Anders als
die Bibel, in der der agrarische Kontext im
Vordergrund steht, liegt in der islamischen Tradition

der Fokus auf dem Umgang mit Wasser. Im
Kontext, in dem der Islam entstanden ist, war
Wassermangel ein grosses Problem und wird
darum stärker thematisiert als beispielsweise
Fruchtfolgen.

gkm Im Judentum sind die Quellen zunächst die
Tora oder der Tenach, also die fünf Bücher
Moses, dazu die Propheten und die kleineren
Schriften, dann der Talmud in der Jerusalemer
und der babylonischen Fassung. Hinzugezogen
werden auch zentrale mittelalterliche Exegeten,
beispielsweise Maimonides oder Raschi, und
viele moderne Gelehrte. Das Wasser ist in den
jüdischen Quellen weniger zentral als im Koran.
Aber das 18-Bitten-Gebet, die Schmone Esre,
enthält beispielsweise jahreszeitenabhängig
Bitten um Tau oder Regen. Es wird in jedem
Gottesdienst gebetet. Die Anknüpfung an den
nahöstlichen Kontext, den Sie gerade beschrieben

haben, ist also gegeben. Und wenn wir die
Klimaentwicklung hier in Europa anschauen,
betrifft Wasserknappheit zunehmend auch uns.

Nw Welche aktuellen Ansätze gibt es in Judentum

und Islam zum Thema Ökologie?

gkm Im Judentum ist die Halacha zentral.
Halacha heisst eigentlich «das Gehen». Die
Gebote der Tora haben sich zu einer
Religionspraxis entwickelt, eine Praxis, die es
fortzuschreiben gilt in unserer Welt, mit unseren
technischen Bedingungen. Es gibt Rabbiner
und Rabbinerinnen sowie andere religiöse

Der Schutz der
Schöpfung gehört

Leben.zu mein
auch wenn ich

• •

keine Okofunda-
mpntalktin hin



Gelehrte, die sich wissenschaftlich und praktisch

damit beschäftigen, wie die Vorschriften
der Tora an die Gegebenheiten unserer Zeit
angepasst werden können. Eine dieser
Bewegungen ist hauptsächlich im angelsächsischen
Raum und in Israel verbreitet und läuft unter
der Bezeichnung Eco-Kosher. Sie interpretiert
die religiösen Texte unter einem ökologischen,
teilweise sehr alternativen Fokus und bietet
interessante Ansätze. Es geht um ein religiös
fundiertes ökologisches Verhalten und die
Sensibilisierung einer breiten, religiös sehr heterogenen

Gesellschaft.

rl Ein Schlagwort im Islam in diesem Kontext
ist der «Öko-Djihad». Djihad bedeutet, sich für
etwas einzusetzen, sich zu engagieren. Was
Greta Thunberg macht, ist islamisch gesprochen

Djihad. Eine andere Überlegung ist die
Frage nach halal, also dem religiös Erlaubten.
Was bedeutet «halal» eigentlich? Gemeinhin
wird halal im Zusammenhang mit Essensvorschriften

verstanden. Man kann das aber auch
breiter fassen. Solche Strömungen verstehen
halal als etwas, was nachhaltig produziert ist.
Eine Säule des Islam ist die Pilgerfahrt.
Pilgerinnen und Pilger achten heute vermehrt darauf,

diese umweltbewusst zu absolvieren. Es
ist dann etwa von «Green Hajj» die Rede. Im
letzten Ramadan war es in gewissen Kreisen
«in», auf bewussten Konsum und Vermeidung
von Foodwaste zu achten.

Neuere theologisch-philosophische Ansätze
fragen danach, was die Nutzniessung der Schöpfung

durch den Menschen heute konkret bedeutet.

Shari'a-rechtlich hat der Mensch als Khalifa
eine gewisse Verfügungsgewalt über das Universum.

Im Koran heisst es: «Und Er hat das für
euch dienstbar (taskhîr) gemacht, was in den
Himmeln und auf Erden ist». Der arabische
Begriff taskhîr bedeutet, dass man einen Nutzen
von einer Sache hat, ohne dafür eine Entschädigung

leisten zu müssen, zum Beispiel indem
man ein Nutztier besitzt. Shari'a-rechtlich
bedeutet dies, dass es dem Menschen erlaubt
ist, die Ressourcen des gesamten Universums
zu nutzen, und dass dieses Nutzungsrecht allen
Menschen gleichermassen zukommt. Keine
Nation oder sonstwie partikulare Gruppe von
Menschen hat das Recht, für sich einen grösseren

Anteil an den Ressourcen zu fordern.

Nw Mit dem Blick auf Ressourcenverteilung
kommt auch die Frage nach
Klimagerechtigkeit auf. Könnten Religionsgemeinschaften

in dieser Frage einen spezifischen

Beitrag zur Klimadebatte leisten?
Welche Rolle spielen theologische und

religiöse Perspektiven auf Ökologie in

politischen Debatten, beziehungsweise
welche Rolle könnten oder sollten sie
spielen?

rl Religionen sind wenig präsent in der politischen

Debatte über das Klima, aber sie haben
eine Stimme und sollten sie einsetzen. Ähnlich
wie im Menschenrechtsdiskurs können Religionen

eine Legitimation für ökologisches Handeln

liefern. Das Bewusstsein dafür, dass die
Schöpfung nur anvertrautes Gut ist, würde
auf jeden Fall etwas verändern. In der
islamischen Welt, wo Religion noch einen anderen

gesellschaftlichen Stellenwert hat, könnten

religiös-begründete Argumente durchaus
zielführend sein. Wenn Sie in weiten Teilen der
nichtwestlichen Welt mit westlichen Konzepten

kommt, kann das Anliegen zwar gut sein,
hat aber das Image eines westlichen Importgutes.

Dann wird gesagt: Nicht schon wieder!

Die wollen uns belehren... Dort kann es
hilfreich sein, wenn Sie autochthon islamisch
argumentieren können. Ein Beispiel: Weil in
Sansibar die Fischgründe durch den industriellen

Fischfang leer waren, haben die lokalen
Fischer angefangen, mit Dynamit zu fischen,
und damit die Korallenriffe zerstört. Die UNO
und NGOs haben jahrelang vergeblich versucht,
sie von diesem zerstörerischen Tun abzubringen.

Dies gelang erst der Islamic Foundation
for Ecology and Environmental Sciences, die
vor Ort religiös argumentierende und koranbasierte

Workshops durchführte. Auf die Frage,
was die Fischer zum Umdenken brachte,
antwortete einer von ihnen: «Wir müssen den
Gesetzen des Schöpfers gehorchen, weil sie
Teil der Schöpfung sind, aber den Gesetzen
der Regierung müssen wir nicht gehorchen.»

gkm Ich sehe es ganz ähnlich. Religiöse Stimmen

in der Schweiz und in Mitteleuropa sind
kaum präsent in dieser Debatte. Diese Stimmen

könnten aber durchaus zum Tragen kommen,

sowohl innerreligiös, interreligiös, als
auch in der breiten Gesellschaft. Wenn ich
die jüdische Gemeinschaft in der Schweiz
anschaue, sehe ich noch viele Möglichkeiten,

erste Schritte in die Richtung eines
ökologischeren Verhaltens anzuregen. An
biblische Texte und ihre Vorschriften kann gut
angeknüpft werden. Zum Beispiel an ethische
Prinzipien, Mitleid mit allen Geschöpfen zu
haben und sich um sie zu sorgen, oder an das
Gebot Bai Taschchit, das bedeutet, nichts
unnötig zu zerstören. In der ganzen Diskussion

um Foodwaste könnte dies eine religiöse

Begründung für den sorgsamen Umgang

Neue Wege 11.19 13



mit Lebensmitteln sein. Bai Taschchit basiert
auf dem Verbot sinnloser Zerstörung, so sollen

auch im Konfliktfall keine Bäume gerodet
werden, insbesondere keine fruchttragenden
Bäume. Ein anderes Beispiel: Die Tora wird in
der Liturgie und in der jüdischen Mystik auch
als Ez Chaim, Baum des Lebens, bezeichnet.
Die Holzstäbe, an denen die Tora aufgerollt
ist, werden so genannt, ebenso wie zahlreiche
Synagogen oder Werke der Mystik. Auch so
könnte der Bezug zur Natur hergestellt werden
im aktuellen Diskurs, beispielsweise wenn wir
an die Brände im Amazonasgebiet denken.

rl Die junge Generation, egal welcher religiösen

Zugehörigkeit, steht in Sachen Umwelt-
bewusstsein an einem anderen Punkt als ihre
Eltern. Das gilt insbesondere für die
muslimische Gemeinschaft in Europa. Für die
Ersteinwanderer war Umweltschutz schlicht
kein Thema. Jungen Musliminnen und
Muslimen gibt das Engagement für die Umwelt
auch ein neues Selbstbewusstsein: Indem sie
der Umwelt, in der sie leben, Sorge tragen, können

sie zeigen, dass sie dazugehören zu dieser
Gesellschaft. Ihre Message an die Mehrheitsbevölkerung

ist: Wir leisten unseren Beitrag zum

Wohle der Gesellschaft; wir wollen beitragen
zur Erhaltung der Schöpfung im Interesse aller.
Mit diesem Engagement ist auch die Hoffnung
verbunden, endlich als Teil dieser Gesellschaft
wahrgenommen und anerkannt zu werden.

Nw Die christliche Theologin Doris Strahm
schreibt in ihrem Text in diesem Heft,
das Christentum habe mit einer
anthropozentrischen Weltsicht den Boden
bereitet für unsere ausbeuterische Haltung
zur Erde. Im Kolonialismus war und ist
diese Sicht auf die Schöpfung zusammen
mit dem Missionsauftrag verheerend
für Menschen und Ökosysteme. Welche
Rolle spielt die Bearbeitung solcher
Fragen nach ökologischer Schuld und
Verantwortung im interreligiösen Dialog?

gkm Verantwortung ist ein grösseres Thema als
Schuld, wenn es um die Schöpfung geht. Schuld
ist präsenter, wenn es um die Geschichte des
Judentums im 20. Jahrhundert geht. Verantwortung

ist vor allem in einer gemeinsamen Praxis

präsent, in interreligiösen Begegnungen;
in Bezug auf die Schöpfung geht es um das
Bebauen und Bewahren, nicht um Herrschaft.

14 Neue Wege 11.19



RL Natürlich gibt es in der islamischen Welt
Stimmen, die dem Christentum und dem
Kolonialismus die Schuld an der Umweltzerstörung

geben. Andere wiederum machen
eher die mit der Säkularisierung einhergehende

Entsakralisierung der Welt dafür
verantwortlich. Solche Argumente haben sicher
eine Berechtigung. Andererseits ist es nicht
so, dass in der islamischen Welt nach dem
Ende des Kolonialismus ein Umdenken in
eine Richtung stattgefunden hätte, in der der
Mensch als Sachwalter der Schöpfung agiert.
Die Zerstörung der Umwelt ist ein Phänomen
der Moderne, und daran hat auch die islamische

Welt ihren Anteil. Im Vordergrund des
interreligiösen Dialogs stehen daher weniger
die Schuldfragen als die gemeinsamen
Handlungsoptionen und Anknüpfungspunkte in
den jeweiligen Religionen.

zw Sind feministische Theologien oder feminis¬
tische Ökotheologien für Sie auch solche
Anknüpfungspunkte? Gibt es diese in Ihrer
Theologietradition?

RL Es gibt im islamischen Kontext Frauen, die
sich als Feministinnen verstehen und bezeichnen

- und andere, die das nicht tun, obschon
sie eine ähnliche Haltung vertreten. Das hat
damit zu tun, dass Feminismus als Konzept
unter muslimischen Intellektuellen umstritten
ist. Vielen gilt es als westliches Konzept, das
im islamischen Denken keinen Platz hat. Öko-
feminismus ist eine weitere Variante davon.
Einem gemeinsamen Handeln stehen diese
unterschiedlichen Label und Zugänge aber
nicht im Weg.

gkm Es gibt feministisches Engagement von
Frauen aus dem Spektrum von der Orthodoxie
bis hin zum liberalen Judentum. Das äussert
sich sehr unterschiedlich, insbesondere
hinsichtlich der Partizipation im religiösen Kontext.

Feministisches Engagement fliesst in
die Reflexionen über Religionspraxis ein und
führt zur Frage, wie Texte exegetisch
ausgelegt werden. Ökofeministische Theologie
ist eher Teil eines linken, religiösen Judentums.

Auf den Punkt gebracht geht es bei
ökotheologischen Grundsätzen im Judentum um
Respekt, Heiligung und Schutz der Schöpfung.

Diese drei Prinzipien münden in soziale

Fragen und sozialem Engagement. Diese
Prinzipien wurden zwar seit jeher zeit- und
personenabhängig ausgelegt, sind aber tief
verankert, so dass sich Juden und Jüdinnen
unterschiedlichster religiöser Ausrichtung
damit identifizieren können.

RL Die Funktion und Rolle des Menschen wird
im Koran als Khalifa bezeichnet, was ich hier
mit Sachwalter übersetzt habe. Die Frage nach
der Bedeutung von Khalifa zieht sich durch die
ganze Ideengeschichte des Islams. Heute stellt
sich diese Frage nicht zuletzt in Bezug auf die
Schöpfung. Sie muss innerhalb der islamischen
Community diskutiert werden. Aber wir leben
in einer globalisierten Welt, deshalb ist der
interreligiöse Austausch darüber wichtig und
bereichernd. Der Auftrag zur Bewahrung der
Schöpfung zieht sich durch alle Religionen. •
O Rifa'at Lenzin, *1954, ist Islamwissenschafterin und

Mitglied des Interreligiösen Thinktanks. Sie war bis
2018 Fachleiterin Islam beim Zürcher Institut für
interreligiösen Dialog.

O Gaby Knoch-Mund, *1958, war von 2010 bis 2015 Lei¬
terin des Jüdischen Museums der Schweiz in Basel
und ist Studienleiterin am Historischen Institut der
Uni Bern. Sie ist Mitglied der jüdischen Gemeinde Bern.

Neue Wege 11.19 15


	Bewahrung der Schöpfung

