
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 113 (2019)

Heft: 11

Artikel: Ökologie und Feminismus : eine zukunftsweisende Verbindung

Autor: Strahm, Doris

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-868126

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 29.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-868126
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Ökologie
und Feminismus
- eine zukunftsweisende

Verbindung
Doris Strahm

Der aus den 1980er Jahren
stammende Begriff «Ökofeminis-
mus» wird heute wiederentdeckt.
Er weist auf Parallelen zwischen
der Unterdrückung von Frauen und
der Natur hin und zeigt Perspektiven

für eine andere, gerechtere
Zukunft auf.

Ökofeminismus — eine Spiritualität des Lebens:
So lautete der Titel eines Textes, der im Mai
1999 in den Neuen Wegen erschienen ist. Es
handelte sich um den Abdruck eines Vortrags,
den ich im Rahmen des ökumenischen
Ausbildungskurses Feministische Theologie an
der Paulus-Akademie gehalten hatte. Im
selben Jahr organisierte ich zusammen mit Brigit
Keller, Studienleiterin an der Paulus-Akademie,
eine Veranstaltung mit Ivone Gebara aus
Brasilien, einer der führenden ökofeministischen
Theologinnen Lateinamerikas, zum Thema
«Ökofeminismus - eine Ethik des Lebens».
Ökofeminismus, der heute angesichts der
Klimakrise unter Feminist*innen neu ins Spiel
gebracht wird, war also vor zwanzig Jahren

bereits einmal Thema innerhalb der Frauenbewegung

sowie der feministisch-theologischen
Bewegung in der Schweiz. Leider wurde der
ökofeministische Ansatz damals kaum
rezipiert und ging wieder vergessen. Es ging ihm
«wie anderen Strömungen der Frauenbewegung:
Seine Tradition ist unterbrochen», schrieb
Bettina Dyttrich unlängst in der WOZ. Dabei wäre
gerade heute die Verbindung von Feminismus
und Ökologiebewegung von höchster Brisanz.

Ich selbst war in den 1990er Jahren durch
die Beschäftigung mit feministischen Ansätzen
lateinamerikanischer Befreiungstheologinnen
und über Autorinnen der feministischen
Zeitschrift Con-spirando auf den Begriff des
Ökofeminismus gestossen. Mit der Verbindung der
Begriffe «Ökologie» und «Feminismus» sollte
der Kampf für die Würde der Frauen mit dem
Kampf für den Respekt vor der Natur verbunden

werden. Ökofeminismus meint also nicht
einen esoterischen «Mutter-Erde-Kult», wie
linke und feministische Kreise bis heute
argwöhnen. Als Ökofeminismus werden vielmehr
soziale und politische Bewegungen und
Philosophien bezeichnet, die ökologische Fragen
mit einer feministischen Analyse verbinden.

Geprägt wurde der Begriff 1974 von der
Französin Françoise d'Eaubonne, die auf die
Parallelen zwischen der patriarchalen Unterdrückung

der Frauen und der Unterdrückung der
Natur aufmerksam machen wollte, die zur
Zerstörung der Umwelt führen. Bekannter wurde
der Begriff in den 1980er Jahren durch die indische

Naturwissenschaftlerin und Umweltaktivistin

Vandana Shiva, die den verachtenden
und zerstörerischen Umgang mit der Natur in
der Wissenschaft kritisierte und zusammen mit
der deutschen feministischen Soziologin Maria
Mies wichtige Beiträge zur ökologischen Krise
veröffentlichte.1 Ökofeministinnen argumentieren,

dass die Beziehung zwischen Mensch
und Natur ähnlich hierarchisch und gewalt-
förmig geprägt ist wie die zwischen Mann und
Frau. Und sie zeigen, dass Frauen von den Folgen

der Umweltzerstörung in besonderer Weise
betroffen sind, zum Beispiel als Mütter und als
Klein- und Subsistenzbäuerinnen im Süden. Die
ökofeministische Utopie zielt auf die Beendigung

von Herrschafts- und Gewaltstrukturen
im Geschlechterverhältnis und im Verhältnis
gegenüber der Umwelt.

Konstruktionen
von «Natur» und «Frau»

Einige Strömungen des Ökofeminismus befassen

sich hauptsächlich mit den kulturellen und
symbolischen Konstruktionen von «Natur» und

Neue Wege 11.19 5



«Frau»: Sie untersuchen, wie Philosophie, Religion

und Wissenschaft das Verhältnis von Frau
und Natur in unserer westlichen Kultur definiert
und beide der männlichen Kontrolle unterworfen

haben. Sie zeigen auf, wie die Gleichung:
Frau Natur, Mann Kultur die abendländische

Kultur von der Antike bis in unser
Jahrhundert durchzieht. So hat die patriarchale
Kultur Frauen als naturnäher definiert und den
weiblichen Körper in grössere Nähe zur Natur
gerückt. Frauen hätten aufgrund ihres Körpers

die Aufgabe, neues Leben zu produzieren,
während die Männer ihre natürliche Existenz
transzendieren, indem sie die Natur gestalten
und nach ihren Interessen formen. Zudem wurden

der Frau aufgrund ihrer «weiblichen Natur»
auch andere psychische Qualitäten zugeschrieben:

Mütterlichkeit, Emotionalität, Perso-
nenbezogenheit, Sinnlichkeit, Intuition. Die
Männer dagegen identifizierten ihr Selbst mit
Geist, Vernunft und Wille. So wurde die Frau
während Jahrhunderten auf die Naturseite der
Natur-Kultur-Opposition gesetzt und mit all
dem identifiziert, was dem männlichen Geist
als minderwertig galt: Natur, Körper, Sexualität,

Vergänglichkeit und Sterblichkeit. Öko-
feministinnen geht es um eine Dekonstruktion
dieser dualistisch-hierarchischen Geschlechter-
und Kulturordnung und um ein ökologisches
Bewusstsein, das Mensch und Natur als Teil
eines grösseren Ökosystems begreift. Einzelne
Vertreterinnen postulieren eine alternative
weibliche Kultur, die auf sogenannt weiblichen
Werten beruht, sowie ein anderes Verhältnis zur
Natur als unserer «Mutter Erde» (wie es etwa in
indigenen Kulturen praktiziert wird).

Die Gleichsetzung von Frau und Natur steht
auch am Anfang der modernen Naturwissenschaft.

Im 16. und 17. Jahrhundert wurde durch
das Entstehen der Naturwissenschaft die Natur
als reine Materie begriffen und zu einem Objekt
degradiert, das in seiner Passivität oder seiner
Wildheit vom Menschen beziehungsweise vom
Mann beherrscht werden soll. Francis Bacon
(1561-1626), der als Begründer der
wissenschaftlichen Methode gilt, spricht von der
Natur stets in weiblichen Bildern: Die Natur
muss genötigt und erobert werden; es muss in
sie eingedrungen werden, sie wird gezwungen,
etwas zu liefern, ihre Geheimnisse preiszugeben.

Bacons Sprache ist durchdrungen von
Bildern der Vergewaltigung und Unterwerfung der
Frau, die er auf die Natur überträgt. Diese Sicht
hat ein Verständnis von moderner Naturwissenschaft

grundgelegt, das durch Kontrolle,
männliche Aggressivität und Herrschaft über
die als weiblich konnotierte Natur charakterisiert

ist und bis heute nachwirkt.

Andere Strömungen des Ökofeminismus
untersuchen die sozio-ökonomischen und politischen

Strukturen, die dazu führen, dass Frauen,
ihre Körper und ihre Arbeitskraft ebenso wie
die natürlichen Ressourcen ausgebeutet werden.

Der Siegeszug des Kapitalismus, das
ungebremste Wirtschaftswachstum und das
Konsumverhalten der reichen Industrienationen

führen nicht nur zur Zerstörung der Natur,
sondern bedrohen auch das Leben unzähliger
Menschen in der sogenannt Dritten Welt. Vor
allem Frauen in den armen Ländern des Südens
sind Opfer der ökologischen Krise. Als jene,
die für die Reproduktion des Lebens zuständig

sind beziehungsweise zuständig gemacht
werden, ist ihre Arbeit in besonderer Weise
auf die Natur bezogen: Sie sind es, die das
Wasser holen müssen, die für den Anbau der
Nahrungsmittel und die Ernährung der Kinder

zuständig sind. Doch die Abholzung der
Wälder, die Zerstörung des Ackerbodens durch
Monokulturen und die Klimaerhitzung berauben

sie ihrer Lebensgrundlagen. Für diese
Frauen ist die ökologische Frage eine
Überlebensfrage. «Frauen, Natur und Dritte Welt»
sind nach Ansicht von Ökofeministinnen des
Südens die drei Kolonien des «weissen» Mannes;

Ihre Ausbeutung und Zerstörung hängen
zusammen. Zur Lösung der ökologischen Krise
braucht es daher nicht nur eine andere Einstellung

zur Natur und eine andere Beziehung
zwischen den Geschlechtern, sondern ebenso eine
andere, gerechte Wirtschaftsordnung,
umweltverträgliche Formen des Wirtschaftens sowie
eine radikale Veränderung unseres
Konsumverhaltens und Lebensstils.

Ökofeministische
Theologien

Angeregt durch die Ökologiebewegung und
den Ökofeminismus haben Theologinnen,
insbesondere aus den USA, Lateinamerika und
Asien, bereits in den 1980er und 1990er Jahren
begonnen, eine ökofeministische Theologie
zu entwickeln und anders über die Welt, über
Gott und die Menschen zu reden. Einer pat-
riarchalen Weltsicht setzen ökofeministische
Entwürfe eine ganzheitliche und relationale
Sicht der Welt und des Menschseins entgegen.
Eine Veränderung der traditionellen theologischen

Sichtweisen ist für diese Theologinnen
eine zutiefst politische Aktion. Ihrer Ansicht
nach kann nur eine radikale Veränderung der
Beziehungen zwischen Frauen und Männern,
zwischen den Menschen und dem Göttlichen,
zwischen den Menschen und der Erde den Biozid

verhindern.

6 Neue Wege 11.19



Ökofeministische Theologinnen hinterfragen
auch das traditionelle christliche Gottesbild.
Gott wird nicht als das ganz Andere, als höchstes

und autonomes Wesen gedacht, das
beziehungslos über der Welt und den Menschen steht,
sondern als das innig in und mit allem Geschaffenen

Verbundene. Oder wie Ivone Gebara
schreibt: Gott ist jenes Geheimnis, in dem wir
leben und sind. Eine ökofeministische Theologie

unterstreicht, «dass Gott überall und
deshalb alles heilig ist»3. Die göttliche Kraft wohnt

7

scher
«Mu
Erd£-
Kult"

Ökofeministische Theologie ist mehr als nur
eine Ergänzung zur traditionellen christlichen

Theologie. Denn sie stellt ihr
philosophisches Fundament in Frage - den
hierarchischen Dualismus von Gott und Welt, Gott
und Mensch, Mann und Frau, Seele und Körper,

Geist und Materie. Dieser Dualismus muss
überwunden und durch eine Weltsicht ersetzt
werden, die von der Verbundenheit und Inter-
dependenz allen Lebens ausgeht: Alle Lebewesen

und alle vitalen Prozesse sind voneinander
abhängig. Diese Sicht sieht die Wirklichkeit
gekennzeichnet durch Diversität, Relationali-
tät, Vielfalt und Einheit; sie versteht Vielfalt
und Verschiedenheit nicht als Bedrohung,
sondern als Bereicherung - auch gesellschaftlich,
kulturell und religiös.

Ökofeministische Theologien unterstreichen

die Vorstellung, dass wir und die ganze
Schöpfung ein einziger Körper sind, die auf
einer tiefen Ebene zusammengehören. Die
Schöpfung wird wie ein grosser Organismus
gesehen, der sich in einem ständigen kreativen
Prozess befindet. Verbunden mit einem solch
neuen Schöpfungsverständnis, in dem wir
Menschen uns als Teil eines lebendigen Leibes
verstehen, verbunden mit der ganzen Erde, den
Sternen, dem Sonnensystem und dem ganzen
Kosmos, ist für die brasilianische Ordensfrau
und Befreiungstheologin Ivone Gebara eine
globale Verhaltensänderung. Diese muss aber
bei unseren lokalen Gewohnheiten anfangen:
«in unseren Häusern, in unserem kreativen
täglichen Tun, bei unseren Körpern. Wir sollten
anfangen, unsere Strassen als unsere Körper zu
empfinden, das Wasser, das wir trinken, und
die Luft, die wir atmen, wie unseren eigenen
Körper zu spüren, unsere Nahrung. Wir sollten
den Hunger von anderen stärker als eigenen
Hunger empfinden, die Arbeitslosigkeit von
anderen als unsere Arbeitslosigkeit. Wir sollten

einen neuen gemeinschaftlicheren Begriff
von sozialer Gerechtigkeit entwickeln.»2

Neues Verständnis
des Göttlichen



mitten unter uns und in allem, was lebt. Diese
Sicht wird auch «Pan-en-theismus» genannt,
das heisst: In allem ist «Gott», was aber nicht
bedeutet: alles ist «Gott». Wären wir ein wenig
mehr panentheistisch, meint Gebara, dann hätten

wir vielleicht auch mehr Respekt vor den
Menschen, vor denen, die im Elend leben, vor
der Natur, den Flüssen und Meeren. Wir wären
wohl auch kontemplativer. Die US-amerikanische

Theologin Sallie McFague hat für diese
Sicht die Metapher von der Welt als Körper
Gottes geprägt.4 Diese Metapher könnte helfen,
gegenüber der Schöpfung eine Art praktischen
Respekt einzuüben, der gewaltsame Eingriffe
vermeidet und sich bewusst ist, dass Schöpfung

und Umwelt keine Objekte sind, sondern
ein lebendiger Körper, durch den hindurch wir
Gott berühren und «be-greifen».

Embodiment, verkörpertes Denken, ist
für viele ökofeministische Theologinnen ein
wichtiger Ansatz für eine solch inkarnatori-
sche Theologie. Diese führt dazu, den Körper-
Geist-Dualismus zu überwinden und unsere
eigene Verkörperlichung und Körperlichkeit
ernst zu nehmen. Es geht um eine neue
Wertschätzung des Körpers, der in der christlichen
Theologie stets gegenüber dem Geist abgewertet

worden ist. Für Ivone Gebara wird der Körper

neu zum Ausgangspunkt der Theologie:
«Ich plädiere für den Körper, den menschlichen,
lebendigen Körper — das Zentrum aller
Beziehungen. Für den Körper, dessen Schönheit wir
zu bejahen lernen, den wir nicht länger als
Hindernis für das Göttliche ansehen, das als reiner
Geist gedacht wurde. Für den Körper, den Ort
der Ekstase, aber auch der Unterdrückung, den
Ort der Liebe und des Hasses. Für den Körper
als den Ort des Gottesreiches und seiner
Zeichen, als den Ort der Auferstehung.»5

Ökologische
Spiritualität und Ethik

Die Klimakrise und der Vorwurf, das
Christentum habe mit der Entgöttlichung der Welt,
einer anthropozentrischen Weltsicht («Der
Mensch ist die Krone der Schöpfung») und
vor allem mit dem aus Genesis 1,28 abgeleiteten

Herrschaftsauftrag («Macht euch die Erde
Untertan») den Boden bereitet für unsere
ausbeuterische Haltung zur Erde, hat in den letzten

Jahren in der christlichen Theologie da und
dort zu einem Umdenken und zur Entwicklung

ökologischer Theologien der Schöpfung
geführt. Diese sehen die Menschen als Teil der
Schöpfung und des Ökosystems. Der Mensch
ist nicht Herrscher über die Geschöpfe, die
Erde und ihre Ressourcen, denn allein «Gott

Menschen
sollen
die Welt
mitschöpferisch

fürsorgenc

8



gehört die Erde und was sie erfüllt» (Ps 24,1; 1

Kor 10,26). Die Menschen haben nur Gast- und
Nutzniessungsrecht. Als Bild Gottes sollen sie
den Lebensraum, die Welt, mitschöpferisch
so gestalten, wie es der göttliche Schöpfer als
Vorbild getan hat: fürsorgend, ordnend, weise
und gerecht.

Eine ökologische Spiritualität, die in
verschiedenen Teilen der Welt entsteht, geht von
zwei Voraussetzungen aus: 1) Von der Annahme
der Vergänglichkeit des Ich, der Sterblichkeit,
die uns mit allen anderen Lebewesen verbindet
und uns einbettet in den Kreislauf alles Lebendigen.

Die damit verbundene Spiritualität des
Loslassens könnte uns einüben in ein anderes
Verhältnis zum Leben und zur Schöpfung. 2)
Von der Erkenntnis der gegenseitigen Abhängigkeit

alles Seienden. Alles, was ist, steht
in einer wechselseitigen Beziehung. Diese
Erkenntnis ist die Grundlage für eine Spiritualität,

die uns Menschen nicht mehr als Ausbeu-
ter*innen und Besitzerinnen der Erde ansieht,
und stellt ein Gegenmodell dar zum
abendländisch-männlichen Modell von Herrschaft.

Die biblische und christliche Tradition
bietet nicht per se Grundlagen für eine solche

ökologische Spiritualität, aber sie enthält
wichtige Ansatzpunkte, die weiterentwickelt
werden können. So führt eine neue Lesart von
Genesis 1,28, die der ursprünglichen Intention
des hebräischen Textes entsprechend das
Sorgerecht und die Verantwortung der Menschen
der Schöpfung gegenüber betont, zu einem
neuen Schöpfungsverständnis. Auch die biblische

Vorstellung von der Weisheit Gottes, die
bei der Erschaffung der Welt anwesend ist und
als immanente, göttliche Wirkkraft das
Universum in Gang hält, kann als Quelle für eine
ökologische Spiritualität fruchtbar gemacht
werden; ebenso die neutestamentliche kosmo-
logische Christologie, in der Christus als
kosmische Manifestation Gottes betrachtet wird.
In vielen Psalmen begegnen wir dem Bild eines
Gottes, der sich am Werk seiner Schöpfung
freut, der alles, was existiert, ins Dasein ruft
und ständig im Dasein erhält und in der Natur
als gegenwärtig erfahren wird. Und mit dem
theologischen Begriff der creatio continua
kann eine alte theologische Tradition wieder
aufgegriffen werden, die das fortlaufende Wirken

Gottes in der Welt betont: Schöpfung meint
nicht nur einen einmaligen Akt am Anfang der
Welt, sondern zugleich ein fortlaufendes,
kontinuierliches Geschehen. An diese Lehre einer
schöpferischen Immanenz Gottes knüpfen
viele heutige Ansätze einer ökologischen und
ökofeministischen Schöpfungstheologie an.
Ökofeministische Spiritualität geht aber auch

über die christliche Tradition hinaus, indem
sie neu die Natur, die Erde, in eine christliche
Ethik miteinbezieht und die christliche
Botschaft von der Befreiung der Unterdrückten
und dem Heilwerden der Leidenden auch auf
die ausgebeutete und verwundete Natur
ausweitet. Eine ökofeministische Ethik betont die
Verantwortung der Menschen, sich aktiv am
weitergehenden Schöpfungsprozess zu beteiligen,

indem wir neue, auf Gerechtigkeit und
Respekt basierende Beziehungen zwischen
Männern und Frauen, zwischen uns und
Menschen anderer kultureller und religiöser
Herkunft, zwischen uns und unseren Mitgeschöpfen

aufbauen. Nicht allein aus moralischer
Pflicht, sondern weil wir erkennen, dass wir
Teil der Erde, dass wir aufeinander angewiesen

und in einem gemeinsamen Ursprung
verbunden sind. •
0 Doris Strahm, *1953, feministische Theologin und

Publizistin, Vorstand IG Feministische Theologinnen
und Mitgründerin des Interreligiösen Think-Tank.
www.doris-strahm.ch
www.feministische-theologinnen.ch
www.interrelthinktank.ch

1 Vandana Shiva: Staying Alive. Women, Ecology and
Development. New Delhi, London 1988; Maria Mies,
Vandana Shiva: Ökofeminismus. Beiträge zur Praxis
und Theorie. Zürich 1995.

2 Ivone Gebara: Das Seufzen der Schöpfung und unser
Seufzen. In: Bärbel Fünfsinn, Christa Zinn (Hg.):
Das Seufzen der Schöpfung. Ökofeministische
Beiträge aus Lateinamerika. Hamburg 1998, S.33.

3 Mary Judith Ress: Ganzheitlicher Ökofeminismus.
Interview mit Ivone Gebara. In: Bärbel Fünfsinn,
Christa Zinn (Hg.): Das Seufzen der Schöpfung, S.22.

4 Sallie Mc Fague: The Body of God. An Ecological
Theology. Minneapolis 1993.

5 Ivone Gebara: Der Körper - neuer Ausgangspunkt für
die Theologie. In: FAMA. Feministisch-theologische
Zeitschrift, Heft 4/1997, S.14.

Neue Wege 11.19 9


	Ökologie und Feminismus : eine zukunftsweisende Verbindung

