
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 113 (2019)

Heft: 10

Artikel: Religion unter Kontrolle der Partei

Autor: Evers, Georg

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-868121

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 28.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-868121
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Religion
unter Kontrolle

der Partei
Georg Evers

Die Politik der chinesischen
Führung gegenüber den
Religionsgemeinschaften unterscheidet
sich wesentlich vom westlichen
Verständnis. Das hat nicht nur
mit der jüngeren Geschichte
Chinas zu tun. Trotz repressiver
Grundhaltung zeigen sich
erstaunliche Entwicklungen.

Seit der Gründung der Volksrepublik China im
Jahr 1949 verfolgen die Kommunistische Partei
und die chinesische Regierung eine Religions -

politik, die in einer erstaunlichen Kontinuität
mit der traditionellen Religionspolitik der Kai-
serzeit steht. Zentrales Element istdie Kontrolle
aller religiösen Tätigkeiten unter der strikten
Kontrolle des Staates. In dieser Epoche galt der
Kaiser als Sohn des Himmels und stellte durch
seine gerechte Regierung sicher, dass Harmonie

zwischen Himmel und Erde herrschte. Die
im Kaiserreich vorhandenen Religionen hatten

die Aufgabe, für das Wohl des Herrschers
und des Landes durch ihre Gebete und Opfer

zu sorgen. Eine prophetisch-kritische Funktion,

die Herrschenden auf Fehlverhalten
hinzuweisen und sie zu Reformen aufzufordern,
wie es sie in der jüdisch-christlichen Tradition
immer gegeben hat, wurde den Religionen in
China nie eingeräumt. Die wenigen Fälle, wie
die Rebellion der «Roten Turbane» der
buddhistischen «Weissen-Lotos-Sekte» in der
Mitte des 14. Jahrhunderts oder die «Taiping
Revolution» in der zweiten Hälfte des 19.

Jahrhunderts, bei denen religiöse Vorstellungen für
eine Reform der Gesellschaft eine Rolle spielten,

sind grosse Ausnahmen.
An die Stelle des Kaisers ist in der

Volksrepublik China die Kommunistische Partei
getreten mit einem absoluten Führungsanspruch

in sämtlichen Bereichen von Politik
und Gesellschaft. Dieser Führungsanspruch
ist in allen Verfassungen der Volksrepublik
China als fundamentaler Grundpfeiler von
Staat und Gesellschaft immer wieder
festgeschrieben worden. Neben der Kontinuität mit
dem traditionellen Verständnis der Rolle der
Religion war die offizielle Religionspolitik
in der frühen Geschichte der Volksrepublik
China von der Übernahme der marxistischen
Betrachtungsweise geprägt. Danach sind alle
Religionen «Opium des Volkes», die nach dem
Aufbau einer sozialistischen Gesellschaft ihre
Funktion als Sedativ und Trostmittel von selbst
verlieren werden. Bis dieses Stadium erreicht
ist, dürfen sie noch eingeschränkt ihre traditionelle

Rolle ausüben, in den Widrigkeiten des
Lebens den noch nicht aufgeklärten einfachen
Menschen Trost und Halt zu versprechen.

Restriktion
religiöser Aktivitäten

Seitens der kommunistischen Regierung wird
zwischen «vorläufig als legitim angesehenen
religiösen Tätigkeiten» in den fünf vom Staat
offiziell anerkannten Religionen - Daoismus,
Buddhismus, Islam, katholische Kirche und
protestantische Kirchen - und «feudalistischen
abergläubischen Praktiken» unterschieden.
Zu den letzteren gehören Wahrsagerei, Geo-
mantik (Wissen über Energien aus der Erde,
die Steine, Berge, Orte, Wasser und Pflanzen
beseelen) und die alten Formen von Opferkulten

in Ahnentempeln, die wegen Gefährdung
der öffentlichen Ordnung und der Gesundheit

generell verboten und verfolgt wurden. In
jüngster Zeit ist eine Wiederherstellung von
Ahnentempeln, eine Neubelebung der Vereinigung

von Familienclans sowie die vermehrte
Erstellung von Stammbäumen zu beobachten.
Magie spielt eine zunehmende Rolle.

Neue Wege 10.19 19



Die
Behörden

definieren,

was
religiös
«normal)
ist.

In der Religionspolitik hat die Kommunistische
Partei von Anfang an zwischen den religiösen
Glaubensinhalten und den religiösen Aktivitäten

unterschieden. Was die Glaubensinhalte
anging, überliess man es den Religionsgemeinschaften,

diese selbst zu bestimmen. Aber alle
religiösen Aktivitäten standen von Anfang an
unter strenger staatlicher Kontrolle, um zu
verhindern, das s die Religionen Einfluss auf die
gesellschaftlichen oder politischen Verhältnisse

im Lande nehmen konnten. Insbesondere
von den christlichen Kirchen bislang ausgeübte
Tätigkeiten auf den Gebieten der Erziehung,
der Medizin und der sozialen Dienste wurden
ihnen verwehrt, da hier der kommunistische
Staat das Monopol beansprucht. Den Religionen

wird höchstens zugestanden, in sozialen
Randbereichen wie der Sorge für Leprakranke
und der Betreuung von Schwerbehinderten oder
auf anderen Feldern, in denen staatliche Stellen
nicht wirksam werden wollen, eingeschränkt
tätig zu werden.

Zusammenschlüsse
unter Druck

In der ersten Verfassung der Volksrepublik
China aus dem Jahr 1954 wurde zur Religionsfreiheit

lapidar festgestellt: «Jeder Bürger der
Volksrepublik China soll das Recht auf freie
Ausübung seiner Religion haben.» Trotz dieser
Zusicherung der Religionsfreiheit waren in den
frühen Jahren der Volksrepublik vor allem die
christlichen Kirchen wegen ihrer Parteinahme
für die Guomindang-Regierung unter Tschiang
Kai-Shek während des Bürgerkrieges sowie
ihren internationalen Verbindungen Verfolgungen

und Repressalien ausgesetzt. Alle ausländischen

Missionskräfte mussten das Land verlassen,

und die Kontakte der katholischen Kirche
zum Vatikan wurden unterbunden. 1957 wurden
die protestantischen Kirchen unter Übernahme
der Drei-Selbst-Prinzipien von Selbst-Verwaltung,

Selbst-Erhaltung und Selbst-Verbreitung
zum «Chinesischen Christenrat» zusammengeschlossen.

Innerhalb der katholischen Kirche
wurde die «Chinesische Katholische Patriotische

Vereinigung» gegründet. Diese auf Druck
der staatlichen Religionsbehörden erfolgten
Zusammenschlüsse sollten sicherstellen, dass
die chinesischen Christen und Christinnen ihre
Aufgabe, am Aufbau des sozialistischen Staates
in China mitzuwirken, auch erfüllten.

Über die Frage, inwieweit Christen und
Christinnen mit dem atheistischen Staat auf
dem Gebiet der Religion zusammenarbeiten
könnten, kam es zu Spaltungen zwischen den
mit den staatlichen Behörden kooperierenden

Neue Wege 10.19



und den Haus- oder Untergrundkirchen. Die
wegen der unterbrochenen Beziehungen zum
Vatikan ab 1958 ohne Zustimmung des Papstes

erfolgten illegitimen, wenn auch gültigen,
Bischofsweihen verstärkten die Spaltungen;
die katholischen Gläubigen in der Untergrundkirche

wiederum weihten Bischöfe mit päpstlicher,

aber fehlender staatlicher Zustimmung.
Neben den christlichen Kirchen wurden in der
Auseinandersetzung um die Person des im
indischen Exil sich befindenden Dalai Lama auch
die Buddhisten und Buddhistinnen in Tibet
immer wieder das Ziel von repressiven
Massnahmen, die bis heute andauern.

Kulturrevolution
und Reformpolitik

Die Exzesse der Kulturrevolution (1966-1976)
bedeuteten das Ende der schon ziemlich
restriktiven Religionspolitik, weil nun de facto jede
öffentliche Ausübung von religiösen Handlungen

geächtet war und von den «Roten Garden»
erbarmungslos verfolgtwurde. Für sie spielte es
keine Rolle, ob sie es mit Christen und Christinnen

aus dem Untergrund oder mit Mitgliedern
der patriotischen Vereinigungen zu tun hatten.
Ihr ideologisches Sendungsbewusstsein zur
Zerstörung allen «alten Gedankenguts» war so
stark, dass sie wahllos alles vernichteten, was
nach alter Religion roch. Alle Religionen wurden

ohne Unterschied als «alt» und «überholt»
verfolgt sowie alle Formen religiösen Lebens
in der Öffentlichkeit in dieser Zeit unterbunden.
Vom Ausland aus gesehen hatte es den Anschein,
als ob es den «Roten Garden» gelungen sei, jede
Form religiösen Lebens auszurotten.

Unter der Reformpolitik von Deng Xiaoping
kam es zu einer eingeschränkten Wiederherstellung

der Religionsfreiheit. In der 1982
verabschiedeten Verfassung wurde jedem Chinesen
und jeder Chinesin das Recht eingeräumt, einer
Religion anzugehören oder nicht anzugehören.
Der Staat schützt die «normalen» religiösen
Tätigkeiten, wobei die Definition, welche
religiösen Handlungen «normal» sind, den staatlichen

Religionsbehörden vorbehalten ist.
Religionen dürfen von keiner ausländischen Macht
abhängig sein- ein Passus, der sichvornehmlich
gegen die katholische Kirche wendet. Die
Religionsfreiheit gilt allerdings nicht für Angehörige
der Kommunistischen Partei, die als aufgeklärte
atheistische Elite Religion nicht länger nötig
haben. Dass die Parteiführung sich in der Folge
immer wieder genötigt sah, dieses Verbot
einzuschärfen, macht deutlich, dass nicht wenige
Parteimitglieder sich der einen oder anderen
Religion verbunden fühlen und in ihr leben.

«Sinisierung»
des religiösen Lebens

Die chinesische Religionspolitik stand von
Anfang an immer unter dem Zeichen einer
möglichst absoluten Kontrolle aller religiösen
Tätigkeiten durch Partei und Regierung. Die
praktische Umsetzung dieser Maxime hat sich in
Einzelheiten manchmal geändert, ist aber im
Wesentlichen das durchgängige Charakteristikum

für die Arbeits- und Betätigungsmöglichkeiten
der fünfoffiziell im Lande zugelassenen

Religionen gewesen. Unter Xi Jinping, der seit
2012 als Generalsekretär der Kommunistischen
Partei Chinas und seit 2013 als Präsident und
Vorsitzender der Militärkommission die zentralen

Regierungs- und Parteiämter innehat, hat
sich an dieser Ausgangslage nichts geändert.
Die Erwartungen an einer generellen Liberalisierung

der Regierung, die mit dem Amtsantritt
von Xi Jinping verbunden waren, wurden leider
enttäuscht.

Die von der nationalen Religionsbehörde
(SARA) lancierte Kampagne einer «Sinisierung»
aller Religionen setzt vor allem die christlichen

Kirchen unter grossen Druck. Das von der
Regierung beschlossene Programm respektiert
in keiner Weise die Autonomie der Religionen.
Ihnen werden von aussen kommende Vorschriften

auferlegt, die das Eigenverständnis der
Religionen ignorieren. Das von Präsident Xi
Jinping ausdrücklich und persönlich unterstützte
Programm der Sinisierung bedeutet erstens die
politische Forderung, die Vorherrschaft der
Kommunistischen Partei anzuerkennen, zweitens

die Unterstützung des neu erwachten
chinesischen Nationalismus, der in der Forderung
gipfelt, immer im Interesse der chinesischen
Nation zu handeln, und drittens, sich auf dem
ideologischen Gebiet von den sozialistischen
und traditionellen chinesischen Werten leiten
zu lassen. Verbunden damit läuft die Kampagne
der «Vier-Hinein»-Aktionen: Die
Religionsgemeinschaften werden aufgefordert, neben dem
Hissen der Nationalflagge die chinesische
Verfassung und Gesetze, sozialistische Kernwerte
sowie die traditionelle chinesische Kultur zu
achten und zu fördern.

Politik
der Einschüchterung

Am 21. März 2018 verfügte das Zentralkomitee
der Kommunistischen Partei Chinas, gefolgt
vom Staatsrat, die Eingliederung des staatlichen

Büros für religiöse Angelegenheiten in
die Einheitsfrontabteilung der Partei. Damit
wird die bisherige Regierungsbehörde für

Neue Wege 10.19 21



die Religionen direkt der Partei unterstellt.
Diese Massnahme verwischt die ohnehin nur
auf dem Papier bestehende Trennung von
Regierungs- und Parteiorganen und zielt ganz
offensichtlich auf eine Verstärkung der
Kontrolle aller religiösen Aktivitäten durch die
Kommunistische Partei. Schon davor hat es
in den letzten drei Jahren eine Reihe von Aktionen

staatlicher Stellen gegeben, die gegen
die christlichen Kirchen gerichtet waren. In
der Provinz Zhejiang, in der sehr viele, vor
allem protestantische Christen und Christinnen

leben, haben die staatlichen Religionsbehörden

Kreuze von den Kirchtürmen entfernen

und in einigen Fällen Kirchen abreissen
lassen. Begründet wurden diese Aktionen
damit, dass die Kreuze eine Gefährdung der
Sicherheit darstellten und die abgerissenen
Kirchen nicht den Bauvorschriften entsprochen

beziehungsweise die Baugenehmigungen
gefehlt hätten.

Anfang 2019 wurde angeordnet, dass alle
Kirchen und religiöse Einrichtungen aus Gründen

der öffentlichen Sicherheit Videokameras
einbauen müssen. Alle diese Massnahmen dienen

dazu, die einer Religion anhängenden
Chinesen und Chinesinnen einzuschüchtern und
ihnen zu zeigen, dass das «Auge der Regierung
und der Partei» sie überall im Blick hat. In der
Provinz Henan, in der Christen und Christinnen

fast zehn Prozent der Bevölkerung
ausmachen, wurden von den lokalen Religions-
behörden Verordnungen erlassen, nach denen
die religiöse Unterweisung von Kindern und
Jugendlichen und ihre Teilnahme an
Gottesdiensten verboten sind.

Überraschendes
Abkommen

Bei der gegenwärtig herrschenden allgemeinen

Verschärfung der restriktiven Massnahmen

gegen die Religionen war es überraschend,
dass am 22. September 2018 zwischen dem
Heiligen Stuhl und der chinesischen Regierung

in Beijing ein provisorisches Abkommen
unterzeichnet wurde. Dem Abkommen waren
mehrjährige Verhandlungen zwischen dem
Vatikan und Beijing vorausgegangen, die unter
grösster Diskretion stattfanden. Meist wurde
nur die Tatsache, dass ein Treffen stattgefunden

hatte, veröffentlicht, während es über die
Inhalte der Verhandlungen keine konkreten
Angaben gab. Staatssekretär Kardinal Pietro
Parolin erklärte, der Heilige Stuhl habe mit
dem Abkommen ein pastorales Ziel verfolgt.
Auf diese Weise sollten die Bedingungen
geschaffen werden, damit sich die katholische

Kirche in grösserer Freiheit und Autonomie
ihrer Aufgabe, die Botschaft Christi zu
verkünden, widmen und so zum grösseren geistlichen

und materiellen Wohl und zur Harmonie
in China beitragen könne. Das jetzige Abkommen

sei nur vorläufig und weitere Verhandlungen

würden folgen. Das sei auch der Grund,
warum der vollständige Text des vorläufigen
Abkommens nicht bekannt gegeben werde (vgl.
UCA-News, 24. September 2018).

Immerhin wurde mitgeteilt, dass es ein
neues Verfahren zur Besetzung vakanter
Bischofssitze in der Volksrepublik China
geben wird. Kandidaten für das Bischofsamt
sollen von einem diözesanen Wahlgremium
von Priestern, Ordensleuten und Laien
demokratisch bestimmt werden. Die Namen der
Bischofskandidaten sollen, wenn sie auch von
den staatlichen Religionsbehörden approbiert
wurden, dem Papst vorgelegt werden, der dann
die Kandidaten anerkennen oder zurückweisen

könne. Die so gefundene neue Form der
Bischofsernennungen ist bemerkenswert: Die
chinesische Regierung hat sich erstmals bereit
erklärt, dass eine «ausländische Macht», wie
sie der Papst als Oberhaupt des souveränen
Heiligen Stuhls darstellt, aktiv Amtshandlungen

in der Volksrepublik China ausüben kann.
Bislang wurde dies als «Einmischung in innere
Angelegenheiten» stets strikt abgelehnt.

«Dialog als Risiko»
(Papst Franziskus)

Andere Punkte des vorläufigen Abkommens
beinhalten die Aufnahme von acht Bischöfen,
die ohne päpstliches Mandat geweiht wurden, in
die volle kirchliche Gemeinschaft sowie die
Aufhebung der Exkommunikation von drei Bischöfen.

Mit diesem Abkommen sind erstmals alle
in China tätigen Bischöfe vom Papst anerkannt.
Nicht geklärt ist, ob mit dem Abkommen die
bisher vom Vatikan nicht anerkannte chinesische

Bischofskonferenz legitimiert worden ist.
Damit verbunden ist die Frage, wie die Stellung
der 36 bisher im Untergrund tätigen und staatli-
cherseits nicht anerkannten Bischöfe sein wird.
Von der chinesischen Seite ist für das
Zustandekommen des provisorischen Abkommens
die Frage der diplomatischen Beziehungen zu
Taiwan offensichtlich zunächst ausgeklammert

worden. Bisher wurde der Abbruch dieser
Beziehungen stets als unabdingbare Vorbedingung

für ein Abkommen bezeichnet.
Schon während der mehrjährigen Verhandlungen

zwischen dem Vatikan und Beijing,
die ohne Veröffentlichung von Gesprächs-
Protokollen vor sich gingen, gab es kritische

22 Neue Wege 10.19



Die
Religioner
sind nicht
verschwur
den - sie
sind im
Gegenteil
gewachsen.

Stimmen. Sie warnten den Vatikan, sich auf
Zugeständnisse gegenüber der chinesischen
Regierung einzulassen, die zu Lasten der
katholischen Gläubigen in der Untergrundkirche

gehen könnten. Mitglieder der
Untergrundkirche zeigten ihr Unverständnis über
das Vorgehen des Papstes, weil sie sich durch
die Bestimmungen im provisorischen Abkommen

verraten vorkommen. Franziskus zeigte
Verständnis dafür, das s das Abkommen viele
Menschen in China und in der Welt enttäuscht
habe. Das Ziel des Abkommens sei es, die volle
und sichtbare Einheit der katholischen Gläubigen

in China zu erreichen. Der Papst begründete

seine Bereitschaft, auch unter
Schwierigkeiten mit der chinesischen Führung zu
verhandeln und ein Abkommen mit ihr treffen
zu wollen, so: «Dialog ist ein Risiko, aber ich
ziehe das Risiko der sicheren Niederlage des
Nicht-Miteinander-Redens vor» (VaticanNews,
26. September 2018).

Pragmatische
Position

Der Blick auf die Religionspolitik der
Volksrepublik China macht deutlich, dass die
Kommunistische Partei und die Regierung einsehen
mussten: Die Religionen sind nicht verschwunden

- sie sind im Gegenteil eher wieder gewachsen.

Die pragmatische Schlussfolgerung daraus

ist eine Politik gegenüber den Religionen,
die sie auf der einen Seite unter absoluter
Kontrolle hält und ihnen andererseits eingeschränkt
eine positive Rolle im Aufbau und Erhalt der
chinesischen Gesellschaft einräumt. Aus dem
Ausland wird der chinesischen Religionspolitik,

alle religiösen Tätigkeiten einer strikten
Kontrolle zu unterwerfen, immer wieder
vorgeworfen, gegen das Menschenrecht auf
Religionsfreiheit zu Verstössen. Die chinesische
Regierung reagiert darauf immer mit der stets
gleichen Antwort, dass alle «legitimen religiösen

Tätigkeiten» frei seien und ihr restriktives
Vorgehen sich nur gegen kriminelle Verstösse
gegen in der Volksrepublik China bestehende
gesetzliche Vorschriften richte. •
O Georg Evers *1936, ist Japanologe und Theologe.

Er hat bei Karl Rahner mit einer Arbeit über Theologie
der Mission und der Religionen promoviert, Tätigkeiten

in der Erwachsenenbildung und im
Missionswissenschaftlichen Institut Mission in Aachen ausgeübt,
zahlreiche Reisen in asiatische Länder unternommen,
und Gastdozenturen an den Universitäten in Leuven
und Nijmegen innegehabt.
evers@skynet.be

23




	Religion unter Kontrolle der Partei

