
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 113 (2019)

Heft: 9

Artikel: Aufrecht stehen : Simone Weil und der Anarchismus

Autor: Büchel Sladkovic, Angela

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-868112

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-868112
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Aufrecht stehen.
Simone Weil

und der
Anarchismus

Angela Büchel Sladkovic

Die französische Philosophin
Simone Weil lebte zwischen
revolutionärer Politik und christlicher

Mystik. Ihr Denken und ihr
Aktivismus wurzelten in Zeiten
yon Unterdrückung und Gewalt
im Anarchismus.

Plötzlich aufstehn
vom Mittagstisch
nur mit dem Leib bewaffnet
zu den lachenden Hyänen wandern.1

So schrieb Nelly Sachs vermutlich Ende der
1950er Jahre in ihrem Simone Weil gewidmeten

Gedicht In Wüsten gehn. Die lachenden
Hyänen, mit denen die französische
Gewerkschafterin und Philosophin (1909-1943) in
'hrem kurzen Leben zu tun hatte, waren «Hitler,

Franco, Stalin und die monotone Maschinerie

der Arbeitswelt».2 Ihre Biographie ist
geprägt vom Aufkommen der Totalitarismen
m Ost und West, von Krieg, Flucht und dem
Elend der Massen. Das Bild «nur mit dem Leib
bewaffnet» erinnert an die Gewaltlosigkeit,

um die Simone Weil ihr Leben lang gerungen
hatte. Zudem klingt ihre Überzeugung an, dass
nicht gedacht werden kann, was nicht erfahren
oder erlitten wurde. Den Mittagstisch Hess die
junge Frau aus gutem Haus stehen und wurde
Gewerkschafterin und Anarchistin.

Gewerkschaftliches
Engagement

1931 trat Simone Weil ihre erste Stelle als
Philosophielehrerin am Mädchengymnasium von
Le Puy an. Sie hätte der Provinz eine Industrie-

oder Hafenstadt vorgezogen, galten doch
von Kindheit an ihre «Sympathien den
Organisationen, die sich auf die verachteten Glieder

der gesellschaftlichen Hierarchie
berufen».3 Im drei Stunden entfernten St. Etienne
fand sie mit den Syndikalisten Albértine und
Urbain Thévenon, der Zeitschrift La Révolution

prolétarienne um Pierre Monatte und dem
Stalinkritiker Boris Souvarine dennoch, was
sie suchte. Mehr noch, sie traf auf Freundinnen

im Geiste. Geprägt vom Anti-Autoritaris-
mus ihres Philosophielehrers Emile Chartier,
genannt Alain, war Simone Weil den politischen

Parteien gegenüber misstrauisch. Der
revolutionäre Syndikalismus in der Tradition
Pierre-Joseph Proudhons kämpfte innerhalb
der Gewerkschaftsbewegung für Unabhängigkeit

und eine eigenständige Arbeiterkultur.
«Es ist wichtig [...], unter den Bestrebungen
im Hinblick auf die Arbeiterkultur zu
unterscheiden zwischen denjenigen, die dazu angetan

sind, den Einfluss der Intellektuellen auf
die Arbeiter zu verstärken, und denjenigen,
die dazu angetan sind, die Arbeiter von diesem

Einfluss zu befreien»4, resümierte Simone
Weil, die wöchentlich in der «Bourse des
travailleurs» von St. Etienne unterrichtete. In den
anarchistisch-libertären Wurzeln der Bewegung

konnte Simone Weil ihre Ideale wiederfinden:

die Wertschätzung des Denkens, der
Aktion, die Würde des Individuums und auch
ihren Pazifismus.

Weils anarchistisches Herz ist spürbar in
ihrem Artikel zum Streik der Metallarbeitefinnen

im Juni 1936. Voller Begeisterung schilderte

sie das grosse Aufatmen, das mit den
Fabrikbesetzungen einherging, und wie sie
selbst frei und ohne Angst durch die Hallen
jener Bude schritt, in der sie einige Monate
zuvor Arbeiterin gewesen war. «Aufrecht
stehen. Selbst das Wort ergreifen. Einige Tage
lang das Gefühl haben, ein Mensch zu sein.
Gänzlich unabhängig von den Forderungen ist
dieser Streik an sich eine Freude. Eine reine
Freude.»5

Neue Wege 9.19 39



Im Angesicht
totalitärer Systeme

Eingetaucht ins gewerkschaftliche Milieu fuhr
Simone Weil in den Sommerferien 1932 nach
Berlin und zeigte sich beunruhigt ob der
Passivität der deutschen Arbeiter*innenschaft
dem Nationalsozialismus gegenüber. Sie
kritisierte die Politik der linken Parteien und suchte
zugleich nach tieferliegenden Gründen des
Scheiterns der Arbeiter*innenbewegung. Mit
Versklavten lasse sich nur schwer eine Revolution

machen, so Weil, die in ihren Analysen
den Fokus stark auf den Maschinismus und das
moderne Industriesystem legte und nicht so sehr
auf die kapitalistische Ausbeutung. Ihre
pessimistische Einschätzung erzürnte vor allem
kommunistische Mitstreiter'innen. Simone
Weil hatte auch Trotzki im Blick, wenn sie
feststellte: «Wir sind in einer Übergangsepoche -
aber Übergang wohin? Niemand hat davon die
geringste Vorstellung.»6 In den Augen Weils
hatte die UdSSR mit ihrem totalitären
Staatsapparat aufgehört, revolutionär zu sein.

Mit ihrer Revolutions- und Marxismuskritik
bewegte sich Weil auf dem Boden des

Syndikalismus, formulierte sie jedoch auch aus
ihrer Analyse neuer Unterdrückungsformen.
Innovativ sprach Simone Weil von einer
funktionellen Unterdrückung, die mit der fortschreitenden

Rationalisierung zusammenhänge. Die
exzessive Industrialisierung unter Stalin und
der Siegeszug des Taylorismus bedeuten
Unterwerfung unter die Herrschaft eines
bürokratisch-technokratischen Apparats.

In der Krise

Für Simone Weil standen mit der Bürokratie
und den totalitären Systemen des Faschismus
und Stalinismus ganz neue Herausforderungen

und Fragen im Raum. Der Syndikalismus,
so beklagte sie sich in Briefen, operiere mit
überholten Kategorien. «Ich habe das Gefühl,
im revolutionären Bewegungsmilieu, wie es
sich heute darstellt, zu ersticken. Eine einzige
Anstrengung wird partout vermieden, diejenige
nämlich, die Augen aufdie aktuelle Situation zu
richten, eine Kritik der alten Dogmen im Lichte
der jüngsten Erfahrungen zu leisten und daraus
die Konsequenzen zu ziehen.»7 Die Frage, wie
Organisationen ohne Bürokratie aufzubauen
und die Gesellschaft auf mehr Freiheit hin zu
verändern sei, quälte Simone Weil. Die besten
Ideen würden sich in ihr Gegenteil verkehren.
Da sie keine Möglichkeit der politischen Aktion
mehr sah, die nicht dem Gegner in die Hände
spiele, ging sie als Arbeiterin in die Fabrik.

40



«Wirksame Gewaltlosigkeit»
Im August 1936 finden wir Simone Weil nochmals

aktiv auf der Seite der Anarchist'innen.
Für kurze Zeit kämpfte sie in der Colonna
Durruti gegen General Franco, bis ein Unfall
sie zur Rückkehr nach Frankreich zwang. Zu
dieser Zeit war sie erklärte Pazifistin und lob-
byierte für die Nichteinmischungspolitik Léon
Blums. Dass sie sich am Bürgerkrieg beteiligte,

war eine ethische Entscheidung, ein
persönlicher Akt der Solidarität. Zurück in Paris
unterstützte sie unermüdlich ihre republikanischen

Freundinnen, organisierte Hilfs- und
Waffentransporte.

Die Entwicklung in Spanien bestärkte
Simone Weil in ihrem Pazifismus: Auch der
revolutionäre Krieg werde zur Maschinerie und
verrate die (anarchistischen) Ideale. Erst 1939,
als Hitlers Truppen in der Tschechoslowakei
einmarschierten, rückte sie von ihrer radikal-
Pazifistischen Position ab. Ein fortgesetztes
Ringen und die Beschäftigung mit Traditionen
der Gewaltlosigkeit werden in den Aufzeichnungen

von 1941 greifbar: «Die Gewaltlosigkeit
ist nur dann gut, wenn sie etwas bewirkt.

Hierher gehört die Frage des jungen Mannes
an Gandhi bezüglich seiner Schwester. Die
Antwort müsste lauten: Wende Gewalt an, es sei
denn, du kannst sie mit genauso grosser Aussicht

auf Erfolg auch ohne Gewalt verteidigen.
[• .] Der heilige Franziskus. /Sich anstrengen so
zu werden, dass man gewaltlos sein kann. / Das
hängt <auch> vom Gegner ab. / Sich anstrengen,
in der Welt die Gewalt <immer mehr> durch
<wirksame Gewaltlosigkeit) zu ersetzen.»8

Ein neues Denken

Spanien war ein verborgener Wendepunkt in
Weils Biographie. Erste Spuren eines neuen
Denkens und mit seiner Gewaltkritik zugleich
ein anarchistisches Erbe zeigt der Brief an den
katholischen Schriftsteller Georges Bernanos,
dessen Veröffentlichung in den 1950er Jahren
eine hitzige Debatte auslöste. Der Brief aus
dem Frühjahr 1938 ist ein früher Versuch, die
Bürgerkriegserfahrung zu verarbeiten. Simone
Weil ging es nicht um eine Anklage ihrer
Combattants, sondern um die verstörende Entdeckung

der - sagen wir es mit Hannah Arendt -
«Banalität des Bösen» und die Rolle der Gewalt
in der Geschichte. «Ich hatte, ganz persönlich,
das Gefühl, dass es für Menschen nichts
Natürlicheres gibt als zu töten, wenn die weltlichen
und geistlichen Mächte eine bestimmte
Kategorie menschlicher Wesen ausserhalb von
denen angesiedelt haben, deren Leben einen

Wert hat.»9 Menschen sind zu Monströsem
fähig, ist erst einmal das «Territorium
[abgesteckt], zu dessen Innern das Gegensatzpaar
Gut und Böse keinen Zutritt hat.»10

Simone Weil längt neu an, die Geschichte
des Abendlandes als eine Gewalt- und
Siegergeschichte zu lesen. Sie reflektiert zunehmend
über die Gewaltförmigkeit der Vernunft und
fordert Selbstbeschränkung in Form von Aufmerksamkeit

für das Andere. Simone Weil sucht nach
alternativen Traditionen und findet die Kultur
der Anerkennung und Schönheit des Anderen in
der Ibas, beim heiligen Franziskus, in der Kat-
harer-Bewegung im Languedoc, im Christentum

des Jesus von Nazareth, nicht aber - und
das gehört zur Tragik ihres Lebens — in ihrer
Ursprungsreligion, dem Judentum. •
0 Angela Büchel Sladkovich, *1967, Theologin, arbeitet

bei der Fachstelle «Kirche im Dialog» Bern.

angela.buechei@kathbern.ch

1 Nelly Sachs: In Wilstengehn. Zit. nach Erika Schwei¬
zer: Geistliche Geschwisterschaft.
Nelly Sachs und Simone Weil - ein theologischer Diskurs.
Mainz 2005, S.478.

2 Lou Marin, in: Charles Jacquier (Hg.): Lebenserfah¬
rung und Geistesarbeit. Simone Weil
und der Anarchismus. Nettersheim 2006, S.26.

3 Brief an Georges Bernanos, in: Simone Weil: Krieg
und Gewalt. Essays und Aufzeichnungen. Zürich 2011,
59-64, S.59.

4 Simone Weil, zit. nach Athanasios Moulakis: Simone
Weil - die Politik der Askese. Stuttgart 1981, S.41.

5 Simone Weil: Fabriktagebuch und andere Schriften
zum Industriesystem. Frankfurt a.M. 1978, S. 186.

6 Simone Weil: Unterdrückung und Freiheit.
Politische Schriften. München 1987, S. 113.

7 Brief an Gilbert Serret, zit. nach Charles
Jacquier (Hg.): Lebenserfahrung und Geistesarbeit.
Simone Weil und derAnarchismus.
Nettersheim 2006, S.90.

8 Simone Weil: Cahiers. Aufzeichnungen, Bd. 1. München
1991, S.291.

9 Brief an Georges Bernanos, in: Simone Weil: Krieg
und Gewalt. Essays und Aufzeichnungen. Zürich 2011,
S.59-64, hier S.63.

10 Zit. nach Domenico Canciani: Die spanischen Bürger¬
kriege der Simone Weil. In: Charles Jacquier (Hg.):
Lebenserfahrung und Geistesarbeit. Simone Weil und
der Anarchismus. Nettersheim 2006, S. 129-160,
hier S. 156.

Neue Wege 9.19 41


	Aufrecht stehen : Simone Weil und der Anarchismus

