
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 113 (2019)

Heft: 9

Artikel: Herrschaftsfreiheit mit oder ohne Gott?

Autor: Saalfrank, Jürgen / Schrupp, Antje / Mauz, Andreas

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-868104

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 29.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-868104
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Herrschaftsfreiheit

mit oder
ohne Gott?

Neue Wege-Gespräch mit
Jürgen Saalfrank und Antje Schrupp
von Andreas Mauz und Matthias Hui

entwickeln kann. Ich bringe Essen und Trinken
an den Tisch. Der Kontakt zu den Menschen,
die trinken und essen, ist das Entscheidende.
Ich kann sie ansprechen - auch auf etwas in
ihrem Gespräch, was ich nicht in Ordnung
finde. Das Hirschi ist ein Freiraum, der
Möglichkeiten bietet für Diskussionen ganz
unterschiedlicher Menschen. Zuvor hatten wir uns
an unseren autonomen Orten in unserem Klüngel,

in unserer Blase aufgehalten. Im Hirschi
sind dagegen alle Generationen von alt bis jung
da; von der SP bis linksradikal ist hier alles
vertreten, und dazu kommen Leute, die sich nicht
einordnen lassen. Was denkt der, der soeben
aus der Novartis herausgekommen ist und bei
uns seine Mittagspause macht? Oder es stellt
sich heraus, dass ein Gast sehr weit rechts steht.
Wir fordern ihn auf, sich eine andere Beiz zu
suchen oder sich der Kritik zu stellen. Deshalb
bin ich im Hirschi: Ich kann mit den Menschen,
mit denen ich arbeite, und mit jenen, die zu mir
als Gast kommen, in ständiger Auseinandersetzung

stehen.

Nw Verstehen Sie sich als anarchistisches
Kollektiv?

Ist das Ideal der Herrschaftsfreiheit

im Anarchismus nur
ohne Gott denkbar, oder ist das
göttliche Andere gerade die
entscheidende Instanz für weltliche

Herrschaftsfreiheit? Eine
Spurensuche in Biografie, Theorie
und alltäglichem Anarchismus.

Nw Jürgen Saalfrank, seit 1992 arbeiten Sie im
Hirscheneck-Kollektiv, einem
genossenschaftlichen Restaurant in Basel. Sind Sie
dort als Anarchist im Dienst?

js Ich komme aus der autonomen Szene der
1980er Jahre. Wir setzten uns damals zum Ziel,
an Orten zu arbeiten, an denen man subversiv

tätig sein konnte. Aber ich wollte weder
vor Fabriktoren noch in den Fabriken stehen,
das war mir zu wenig selbstbestimmt. Im
Hirscheneck bot sich die Gelegenheit, mit zwanzig
Leuten einen selbstverwalteten Betrieb führen
zu können. Ich finde es bis heute sehr
spannend, was sich aus dem Arbeitsalltag heraus

js Unser Zusammenarbeiten ist mittlerweile
sehr anarchistisch geprägt. Die Begrifflichkeit
selber spielt allerdings für viele keine grosse
Rolle. Aber wir zeigen unsere Identität auch
gegen aussen mit Transparenten, die an unserem

Haus hängen oder mit einer schwarzroten
Fahne.

nw Was ist für Sie das Anarchistische an
diesem Kollektiv genau?

js Wie viel Zeit haben wir für dieses Gespräch?
(Lacht) Es ist das Erlernen, mit Freiräumen
umzugehen, diese Freiräume mit Inhalten zu
füllen, das Erreichte immer wieder in Frage zu stellen

und alles immer wieder neu zu diskutieren,
neu anzugehen, neue Impulse zuzulassen. Das
Anarchistische ist die Vielfalt, die Beweglichkeit
im Kopf. Die Strukturen in unserem Betrieb sind
sehr langsam und bedächtig. Wir sind im
Schneckentempo unterwegs. Anfangs ging mir das auf
den Geist. Aber die Entscheidungen, die wir
fällen, sind dadurch sehr nachhaltig. Das
Fundamentträgt. Stundenlang, monatelang, jahrelang
über etwas zu debattieren, zeichnet das
Anarchistische aus. Es geht um die Debatte selber, um
den Umgang untereinander, um das Aufdecken
von Machtspielchen, um das Thematisieren von
Hierarchien. Zum Schluss finden wir vielleicht:
Die Wandfarbe ist eigentlich ganz in Ordnung,
wir streichen doch nicht lila.

12 Neue Wege 9.19



Das
Anarchistische

nw Antje Schrupp, die jüdische Publizistin
Margarete Susman schrieb 1947 in den
Neuen Wegen: «Dies allein entscheidet
über Beginn und Verwirklichung des
Anarchismus: dass ein lebendiges Herz, ein
menschliches Gewissen die Ungerechtigkeit

der bestehenden Ordnungen nicht
erträgt, dass ein Mensch, ohne noch den
Abstand zum andern Ufer ganz auszumessen,

wie ein vom Element des Leidens und
der Ungerechtigkeit selbst angezogener
Schwimmer sich in den reissenden Strom
des Wirklichen hineinwirft, weil er es am
Ufer als blosser Zuschauer nicht aushält.»

as Krass. So etwas kommt uns gar nicht mehr
über die Lippen.

Nw Finden Sie sich in dieser Beschreibung
wieder? Sie fühlen sich ja Susman ziemlich
nahe, Sie sind beide Anarchistinnen,
Feministinnen und religiös - eine Kombination,

die nicht gerade häufig vorkommt.

as Ich finde mich in diesen Sätzen. Ich bin
allerdings auf diese Weise Feministin und nicht
Anarchistin geworden: den Ungerechtigkeiten
nicht mehr einfach zuzuschauen, sondern aktiv
zu werden. Wo ich aufgewachsen bin, war der
Anarchismus als politische Möglichkeit nicht
präsent. Ich komme vom Land, da hörten wir
mit Mühe und Not mal etwas von der
Frauenbewegung. Als ich mich in den 1980er Jahren
an der Uni politisierte, gab es auch dort keine
sichtbare anarchistische Bewegung. Das liegt
auch daran, dass die theoretischen Traditionen

der Linken in Deutschland oder auch in
der Schweiz sehr marxistisch geprägt sind.
Alternative Interpretationsmöglichkeiten der
Ursachen von Herrschaft und Ungerechtigkeit
sind oft gar nicht im Angebot, wenn junge
Menschen sich politisieren wollen.

Nw Was hat dazu geführt, dass Sie sich als
Feministin dann doch mit dem Anarchismus

beschäftigt haben?

as Ich bin über die Theorie Anarchistin geworden.

Ich schrieb meine Dissertation über
feministische Sozialistinnen in der Ersten
Internationalen im 19. Jahrhundert. Ich stellte fest,
dass die interessantesten Feministinnen keine
Marxistinnen, sondern Anarchistinnen waren.
Ich lernte, dass Marxismus nicht die einzige
linke Theorie ist. Ich versuche seither, ein
wenig Anarchismus in die Frauenbewegung
hineinzutragen - mit mittelmässigem Erfolg,
weil der Anarchismus ein Imageproblem hat.

13



Als Politikwissenschaftlerin finde ich die
Fokussierung auf einen Kanon von Schriften
und Personen problematisch. Dass jemand
wie Margarete Susman nicht bekannt ist und
nicht bekannt werden kann, weil ihre Texte
nicht herausgegeben werden, führt zu einer
Verengung. Mit dem Label «Anarchismus» bin
ich nicht glücklich, weil es viele unterschiedliche

Stimmen gibt. Im 19. Jahrhundert wurde
alles Sozialistische, das nicht marxistisch war,
Anarchismus genannt. Anarchismus ist ein
ungenauer Begriff. Die frauenhasserische Theorie

des Philosophen Pierre-Joseph Proudhon
kann man nicht in dieselbe Kategorie einteilen
wie Michail Bakunin und seine Leute, die
profeministische Theorien entwickelten. Wenn
man Proudhon zum Anarchismus zählt, bin
ich keine Anarchistin.

Nw Weshalb beziehen Sie sich dennoch
auf diese Tradition? Was macht den
Anarchismus aus?

as Im Anarchismus ist Herrschaftsfreiheit
Kristallisationspunkt für gutes Leben. Man
versucht, Gesellschaft zu organisieren ohne
Herrschaft und setzt sich damit auseinander,
wodurch Herrschaft entsteht. Die
Produktionsverhältnisse sind dabei ein wichtiger
Faktor, aber eben nicht der einzige, wie es im
Marxismus behauptet wurde. Über die Inter-
sektionalität kommt das heute in die Linke
zurück: Verschiedene Diskriminierungsmechanismen

fliessen zusammen. Zum Beispiel
sind dann Rassismus oder Sexismus eigenständige

Arten der Herrschaft, die sich nicht unter
Produktionsverhältnisse unterordnen lassen.
Im Anarchismus werden theoretische wie
praktische Wege gesucht, Herrschaftsfreiheit Realität

werden zu lassen.

Nw Für viele gehört zu dieser Herrschaftsfrei¬
heit zentral die Freiheit von diesem Gott
da oben, von religiöser Herrschaft: ni dieu,
ni maître. Wie erfahren Sie die Beziehung
zwischen Anarchismus und Religion?

js Mit den furchtbar netten Menschen von der
Caritas, die zu uns ins Hirschi essen kommen,
kann ich gute Gespräche führen. Wir sprechen
darüber, wo Haltung gefragt ist im Blick auf
Flüchtlinge, auf Menschen, die um die Ecke
in ihre Gassenküche gehen, oder im Blick auf
Räumlichkeiten der Caritas, die jahrelang leer
stehen, was nicht in Ordnung ist. Auch wenn
der Pfarrer der benachbarten reformierten Kirche

uns fragt, ob das Hirschi bei einer Suppenaktion

mit dabei ist, um Geld zu sammeln für

14



Flüchtlinge, machen wir das. Wenn es Schnittpunkte

gibt, ist das okay. Aber für mich gilt:
kein Gott, kein Staat, keine Herren. Ich habe
eine belastete Familiengeschichte. Noch heute
höre ich, dass meine Kinder nicht in den Himmel

kommen, weil sie nicht getauft sind. Ich
sage meiner Mutter, dass das ein sehr einfältiger

Gott sein müsse, an den sie glaubt. Das
gibt Streit und Tränen. In der Geschichte der
letzten 2000 Jahre zeigt sich eindrücklich, was
Religion mit Menschen anstellt. Mord und
Todschlag im Namen irgendeines Gottes - absurd!
Auch die Kommunistinnen und Kommunisten
sind in vielem einer Religionsgemeinschaft
sehr ähnlich. Auch dort komme ich an den
Punkt, wo ich ihnen sagen muss, dass sie ihre
Idee 1921 an die Wand gefahren haben und zur
selbstkritischen Reflexion nicht genügend
fähig sind.

as Meine Familie war nicht religiös. Ich habe
mich selbst in die Kirche «eingeschult». Ich bin
in einem Dorf grossgeworden und sah sonntags
auf dem Spaziergang, dass vor der Kirche viele
Kinder standen und auf irgendetwas warteten.
Das fand ich interessant. Mit fünfging ich in den
Kindergottesdienst. Ich lernte die Kirche als
Ort kennen, wo Gemeinschaft war, wo andere
Geschichten erzählt wurden. Mir als Kind ohne
bildungsbürgerlichen Hintergrund wurden dort
Bücher vermittelt und gesagt, ich könnte doch
aufs Gymnasium gehen. Der Pfarrer repräsentierte

für mich eine interessante Welt, deshalb
studierte ich Theologie. Allerdings stand die
Institution Kirche dazwischen. So wurde ich
nicht Pfarrerin. Die Kirche hat es in der Art
ihres Auftretens letzten Endes verkackt, schon
im 19. Jahrhundert schloss sie politische Allianzen

mit den Herrschenden. Deshalb muss jede
linke Bewegung kirchenkritisch sein.

ww Also doch kein Gott mehr?

as Der Glaube an Gott ist eigentlich ein sehr
gutes Werkzeug in der Praxis, Herrschaftsfreiheit

zu bekommen. Es gibt die starke Tradition,

Gott als Herrscher zu sehen im Gegensatz

zu jenen, die sich auf dieser Welt als
Herrscher aufspielen. Die Einführung einer
Instanz namens Gott ist eine Möglichkeit, das

ungleiche Kräfteverhältnis zwischen
Herrschenden und Beherrschten zu verändern. Die
Beherrschten haben eine andere Legitimation
für ihren Kampf; sie können auf einen Beistand
bauen, den sie in der politischen Wirklichkeit
nicht haben. Die Geschichte der revolutionären
Kämpfe ist bis heute eine Geschichte der
Niederlagen. Ich persönlich finde den Bezug zu

Gott notwendig, um nicht aufzugeben, wenn
alles aussichtslos erscheint und man mutlos
wird. Ich kann mir nicht vorstellen, wie man
das sonst hinkriegt. Aber es ist offensichtlich

möglich, es gibt ja Leute, die schaffen das

(Gelächter).

js Wer als Anarchist sagt, «ich glaube» an
die Revolution, «ich habe die Hoffnung, dass

...», greift auf religiöse Elemente zurück. Es
kann aber fatal sein, wenn man sich wieder
eine Religion schafft. Kirche hat für mich
eine Ähnlichkeit mit der Partei in der Sowjetunion.

Man schafft sich seine Ikonen, seine
Reliquien, man balsamiert Leichname ein und
hängt Transparente für einen Erlöser auf. Der
Apparat sorgt dafür, dass es einen gültigen
Katechismus gibt. Ich bin ja auch in der
Kirche, auf dem Land grossgeworden. Ich dachte,
die Welt liesse sich verändern mit dieser Idee
des Christentums. Ich war in der Katholischen

Jungen Gemeinde. Mit vierzehn Jahren
bin ich von meinem Pfarrer als roter Verräter

aus der Kirche herausgeschmissen worden.
Ich wollte ja nur - im Zuge der Friedensbewegung

—, dass keine Atomwaffen stationiert
werden. Aber der Pfarrer machte mir zum
Vorwurf, dass sein Vater während des Kriegs in
Russland gestorben sei. Ich fragte nur zurück,
was dieser denn dort zu suchen gehabt hätte,
worauf er ausflippte. Damals vollzog sich für
mich ein Bruch. Ich wusste auch um meinen
Grossvater. Er war in der kommunistischen
Partei und lief 1939 in Polen zu den Partisanen

über. Danach galt er als vermisst, starb
aber erst 1944 bei einem Überfall auf einen
deutschen Waffentransport.

ma/ Wohin führte Sie diese Erfahrung
mit der Kirche?

js Ich ging auf die Suche nach etwas Anderem,

aber doch etwas Ähnlichem wie das, was
ich unter eigentlichem Christentum verstand.
Relativ schnell landete ich bei den Anarchos.
Dort konnte ich frisch von der Leber weg reden.
Und ich merkte, dass viele in der anarchistischen

Bewegung denselben Ursprung hatten
wie ich - Katholische Junge Gemeinde oder
CVJM - und die Institution Kirche nicht mehr
ernst nehmen konnten. Denn dort wurde Wein
erzählt, und wir mussten Wasser saufen. Ich
trat aus dem Verein aus. Meinen Eltern hielt ich
einzig vor, dass sie meiner Meinung nach gar
nicht verstanden, worum es im Christentum
eigentlich geht. Letztlich müssten sie nur ein
Gesetz befolgen, das uns auf den Weg gegeben

worden ist: Liebe deinen Nächsten wie

Neue Wege 9.19 15



dich selbst. Für mich gab es das Bild: Jesus
war ans Kreuz genagelt worden, heute wird er
in einer Militärdiktatur an die Wand gestellt
und erschossen. Schlussendlich hat mich der
Bruch mit der Kirche und dem Christentum zu
einem politischen Menschen gemacht.

as Jesus ist ja aus christlicher Perspektive
nicht einfach eine Person, sondern Gott. Gott
ist sonst oft der grosse Zampano, der oben
sitzt und Daumen hoch, Daumen runter spielt.
Die christliche Idee, dass Gott ein Mensch ist,
der stirbt und wegen der Ungerechtigkeit der
Welt hingerichtet wird, ist originell. Natürlich
stimmt es, dass auch aus ihm im Lauf der
Kirchengeschichte der Zampano gemacht worden
ist. Aber im Christentum braucht es schon viel
Macht, Fantasie und theologische Anstrengungen,

um das so zu drehen. Mich hat sehr beeinflusse

wie Simone Weil, auch eine religiöse
Anarchistin, wenn man will, aus der
Wahrnehmung des aufkommenden Faschismus in
Deutschland den Schluss zog, dass man ohne
Gott da nicht mehr rauskommen konnte. Sie
stand vor der Notwendigkeit, fromm zu werden,

und suchte Gott in den Leidenden. Der
traditionelle Gottesglaube ist damit ausgehöhlt.
Die Zuwendung zu Religion hat immer damit
zu tun, in welchen Umständen man steht.

Nw Aufgrund Ihrer Biografien sprechen wir
über Zusammenhänge zwischen dem
Anarchismus und dem Christentum. Aber
die Jesusbewegung war eine jüdische
Bewegung. Und in der Geschichte des
Anarchismus gibt es - weit über Simone
Weil hinaus - sehr viele jüdische Stimmen,

auch Menschen mit diesem Hintergrund,

die sich gerade nicht mehr aus
dem Judentum heraus verstanden haben.

as Die Idee «Ich bin dein Gott, du sollst keine
anderen Götter haben neben mir» ist eigentlich

eine Grundlage für eine innerirdische
Herrschaftskritik. Das ist auch die Basis für
das Christentum und den Islam, die daraus
entstanden sind. Alle irdische Herrschaft ist
dem einen Gott untergeordnet. Gott ist das
Andere in einer Welt, in der politische Herrscher

dazu tendieren, sich zu Göttern
aufzuspielen - sei das im Alten Ägypten oder seien
das Putin oder Erdogan. Diese Figur findet
sich so in anderen Religionen nicht, wo das
Irdische und das Göttliche sich miteinander
vermengen und Gott in allem ist. Keine anderen

Götter zu haben, ist eine Ressource, die
man immer wieder neu ausschöpfen kann. Wir
können uns daraufbeziehen und sagen: «Nein!

Ich habe einen anderen Gott.» Das Judentum

hat dazu die Tora, an die man sich halten

muss, auch als Korrektiv gegen alle
irdischen Gesetze, wie Margarete Susman betont.
Menschen müssen sich nicht bedingungslos
an die staatlichen Gesetze halten, sondern es

gibt andere Gesetze, an die Menschen gebunden

sind. Das sagen doch Anarchistinnen und
Anarchisten auch. Wenn etwas Gott gehört,
kann es nicht gleichzeitig dem Kaiser gehören.

Weltliche Herrschaftssysteme können
sich bis heute damit nicht arrangieren, sondern
sich nur dadurch retten, dass sie die Religion
auf ihre Seite ziehen und sich selber zur
religiösen Chefinstanz erklären. «Du sollst keine
anderen Götter haben neben mir» ist fast noch
wichtiger als «Liebe deinen Nächsten wie dich
selbst». Das Liebesgebot folgt aus dem anderen.

Leider verzockt es die Kirche und kann
diese Botschaft nicht vermitteln.

js Ich habe ein anderes Gottesbild kennengelernt,

mit dem ich nichts mehr zu tun haben will :

ein Gott, der alles auf dieser Welt rechtfertigt
- Krieg, Unterdrückung, Kapitalismus - und
sich zum willfähigen Werkzeug machen lässt.
In der Kirche ging es erzreaktionär und
antisemitisch zu und her: jeden Karfreitag wurde
das Fürbittegebet für beziehungsweise gegen
die Juden gesprochen, weil sie Jesus an Kreuz
genagelt hatten; vor jeder Wahl sagte der Pfarrer,

wo das Kreuz zu machen sei, nämlich bei
der CDU/CSU. Eine solche moralische Instanz,
die eine Stütze der Herrschenden ist, akzeptiere

ich nicht. Meine Haltung, mein Gewissen,
meine Ethik haben bestimmt einen Boden in
der religiösen Geschichte, weil ich so erzogen
worden bin. Wenn das ein Rest der Religion
ist, die ich eigentlich nicht mehr brauche, ist
mir das egal. Mir ist es egal, ob es einen Jesus
gab, der ans Kreuz genagelt worden ist, einen
Gott, eine Dreifaltigkeit. Es geht darum, ob du
ein Leben lebst, von dem du sagen kannst: Ich
habe ein gutes Leben gelebt. Ich habe mir Mühe
gegeben, einen aufrechten Gang zu wahren und
solidarisch zu sein.

as Die Frage der Gottesfurcht kann man heute
nicht mehr daran messen, ob ein Mensch
sogenannt religiös ist oder mit einer Kirche verbunden.

Zwischen der Realität, wie man lebt, und
der verfassten Religion gibt es praktisch keine
direkten Verbindungen mehr. Die Wahrscheinlichkeit,

einen gottesfürchtigen Menschen zu
treffen, ist innerhalb wie ausserhalb der Kirche

gleich gross. Und man benennt das anders.
Das Wort «Gott» ist durch den langen
Missbrauch komplett unbrauchbar geworden.

16 Neue Wege 9.19



js Warum haltet Ihr dann so sehr an dieser

Idee des christlichen Glaubens fest, wenn
sie doch die Menschheit nicht weiterbringt?
Ich will die Welt nicht nur wissenschaftlich
begreifen. Ich will auch etwas wie einen Spirit

haben, mich wundern können, nicht alles
verstehen wollen, Leben hinnehmen. Sinnsuche

will ich nicht in einem religiösen System
betreiben. Den Sinn des Lebens sehe ich darin,
um mich zu schauen, mich mit den Menschen
um mich herum zu beschäftigen, mit ihnen zu
Ergebnissen zu kommen und etwas zu verändern.

Ich muss nicht zurückgreifen auf tausend
Jahre alte Geschichten - geschrieben und erlogen

von den Herrschenden, um ihre Macht zu
sichern. Die Geschichte der Unterdrückten ist
eben so alt und gibt mir mehr Möglichkeiten,
mein Leben als Anarchist zu gestalten und
Rückschlüsse daraus zu ziehen.

O Jürgen Saalfrank,*1966, ist Kollektivist und Anarchist
in Basel,

hirscheneck.ch

O Antje Schrupp, *1964, ist promovierte Politikwissen-
schafterin, Theologin und Journalistin. In Neue
Wege 5.19 veröffentlichte sie den Beitrag
Schwangerwerdenkönnen.

antjeschrupp.com

as Wir sind jetzt in einer Situation, in der die
Mehrheit der Menschen das Wort «Gott» in
ihrem Alltag nicht mehr benutzen. Wir müssen

aufpassen, dass wir mit unserem Vokabular

nicht esoterisch werden. Allerdings ist dieser

Säkularisierungsprozess ein europäisches
Phänomen. Wir brauchen auch Kompetenzen,
um weiterhin mit anderen, etwa mit Evangelikaien,

über diese Zusammenhänge sprechen
zu können. Abstrakte Debatten über die Existenz

Gottes blockieren allerdings das Gespräch
sowohl mit Frommen als auch mit Säkularen,
gerade auch anarchistischen. Ich will die Leute
ja nicht von Gott überzeugen, sondern etwa von
Nächstenliebe. Gegebenenfalls sage ich ihnen
dann schon, dass ich das übrigens Gott nenne.

js Ich ersetze Nächstenliebe mit solidarischem
Umgang. Bei Nächstenliebe gibt es immer noch
den Gebenden und den Nehmenden.
Solidarität findet auf Augenhöhe statt. Ich brauche

keine Helden. In Bern liegt der Anarchist
Michail Bakunin begraben. Er ist Teil meiner
Geschichte. Ich würde jetzt nicht auf die Idee
kommen, da hinzugehen und in Ehrfurcht
Blumen hinzulegen.

as Ich schon...

js Ich sehe den Anarchismus als lange
Geschichte. Natürlich gab es einzelne
Menschen, die Impulse gesetzt haben. Ich lebe aber
im Hier und Jetzt. Es gab und gibt neben den
«Grossen» tausend andere, die für das gleiche
Ideal gekämpft haben und kämpfen. Wir wollen

uns in unserer Politik keine Götter schaffen.
Das ist eine Qualität des Anarchismus. •

Neue Wege 9.19 17



18 Neue Wege 9.19


	Herrschaftsfreiheit mit oder ohne Gott?

