
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 113 (2019)

Heft: 9

Artikel: Anarchismus, Glaube, Befreiung

Autor: Kalicha, Sebastian

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-868103

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 29.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-868103
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Anarchismus,
Glaube,

Befreiung
Sebastian Kalicha

Religion hat in der Linken nicht
immer den besten Ruf. Gerade
deshalb gilt es, Schnittmengen zu
erkunden von Religion und
Christentum mit linken politischen
Traditionen. Konkret werden sie
etwa im christlichen Anarchismus.

Prinzipiell ist das bestimmende und grundlegendste

Merkmal anarchistischer Theorie und
Praxis die Kritik und Überwindung von
Herrschaftsformen. Als eigenständige politische
und soziale Bewegung nahm der Anarchismus
seinen Ausgang Ende des 19. Jahrhunderts in
der sozialistischen Arbeiter*innenbewegung.
Die «anarchistischen Genealogie» beginnt
zumeist bei - dem heute auch kritisch bewerteten

- Pierre-Joseph Proudhon («Eigentum ist
Diebstahl!»), führt uns weiter in die Erste
Internationale und den dort ausgefochtenen Disputen

zwischen dem autoritär-sozialistischen
Flügel unter Marx und Engels und der
antiautoritär-sozialistischen Fraktion, die zumeist mit
dem Anarchisten Michael Bakunin assoziiert
wird. Grösseren Einfluss erlangten auch Peter

Kropotkin, der viel zum theoretischen
Fundament des kommunistischen Anarchismus
beigetragen hat und mit seinem Hauptwerk
Gegenseitige Hilfe in der Tier- und Menschenwelt

(1902) einen frühen naturwissenschaftlichen

Beitrag zum Anarchismus leistete, sowie
Emma Goldman, die das Thema der
Frauenbefreiung prominenter im anarchistischen
Diskurs platzierte.

Diese Verortung des Anarchismus in der
Tradition der sozialistischen Arbeiter*innen-
bewegung wird oftmals ergänzt durch einen
Zugang, der den Anarchismus auch über
«Kernideen» definiert. Sie findet man auch bei
Personen oder Bewegungen, die nicht unmittelbar

mit der sozialistischen Arbeiter*innen-
bewegung des 19. Jahrhunderts in Erscheinung

traten beziehungsweise schon vor ihr. So
beginnt Peter Marshall in seinem Standardwerk
Demanding the Impossible. A History of Anarchism

seine Spurensuche beispielsweise beim
Taoismus und Buddhismus, den alten Griechen,
weiter über das frühe Christentum und
mittelalterliche ketzerische Bewegungen bis hin zu
Bewegungen im Englischen Bürgerkrieg (Diggers)

und der französischen Aufklärung.1
Die anarchistische Bewegung differenzierte

sich immer stärker aus, es entwickelten
sich diverse Subströmungen, die die mutualis-
tischen, kollektivistischen, individualistischen
und kommunistischen Anarchismen
weiterentwickelten. Dazu gehören zum Beispiel der
gewerkschaftlich orientierte Anarchosyndika-
lismus, der feministische Anarchismus/Anar-
chafeminismus (bis hin zu neueren queer-an-
archistischen Strömungen), der gewaltfreie
Anarchismus/Anarchopazifismus, der grüne
Anarchismus/Ökoanarchismus sowie der
christliche Anarchismus mit seinem Streben
nach einer Verbindung von Anarchismus und
Christentum.

Anarchismus, Christentum und
Leo Tolstois Einfluss

Auch heute sind Überzeugungen, dass anarchistische

Herrschaftskritik nicht nur Staat, Kapital
und Patriarchat, sondern eben auch Religion

inkludiert, stark präsent. Diese Argumentation
ist aber schon historisch zweifelhaft: Obwohl
es stimmt, dass bekannte Anarchist*innen wie
Bakunin gegen die Religion polemisierten,
so war bei genauerer Betrachtung ein nicht
unwesentlicher Teil des historischen
Anarchismus vielmehr antiklerikal als antireligiös
eingestellt. Peter Kropotkin, Pierre Ramus,
Voltairine de Cleyre, Gustav Landauer- sie alle
zeichneten hier ein viel differenzierteres Bild.2

6 Neue Wege 9.19



In der (nicht-religiösen) anarchistischen
Zeitschrift Erkenntnis und Befreiung liest man 1921

gar Sätze wie: «[D]ie Lehre, die das Christentum

in Bildern und Gleichnissen von unerhörter

dichterischer Pracht verkünden, - dieselbe
Lehre lehrt der kommunistische Anarchismus
in der Sprache der Wissenschaft.»3 Selbst den
spanischen Anarchosyndikalist*innen, die
sich im Spanischen Bürgerkrieg mit einer den
Faschismus unterstützenden katholischen Kirche

konfrontiert sahen, war häufig daran gelegen,

zwischen der Kirche und dem christlichen
Glauben beziehungsweise einer christlichen
Ethik deutlich zu unterscheiden.4

Ein «game changer» aber war sicher Leo
Tolstoi (1828-1910), der als einer der entscheidenden

Wegbereiter des christlichen Anarchismus

gilt. Seine radikale, christlich inspirierte
Gewaltfreiheit war der Ausgangspunkt für eine
umfassende Herrschaftskritik. Mit aller Vehemenz

stemmte er sich gegen Militarismus,
Patriotismus, kapitalistische Ausbeutung, Kirche

und Staat. Sein religionsphilosophisches
und gesellschaftskritisches Spätwerk - mit
dem bekanntesten Buch Das Reich Gottes ist
in Euch (1894) - inspirierte unterschiedliche
Milieus, vor allem aber radikal-pazifistische/

gewaltfreie, lebensreformerische, antiautoritär-
sozialistische und anarchistische Kreise. Die
Rezeptionsgeschichte von Tolstois
christlichanarchistischer Philosophie ist beeindruckend.
Auch Tolstoi selbst beschäftigte sich ausführlich

mit anarchistischen und sozialistischen
Theorien, die Rezeption war also stets eine
wechselseitige. Es entstand in den Jahren
zwischen 1890 und 1930 sogar eine florierende
soziale Bewegung, die sich explizit auf Tolstois
Philosophie berief: der Tolstoianismus.5

Tolstois Einfluss nahm mitunter recht
spannende Routen: Gemeinsam mit beispielsweise

Kropotkins und Landauers Ideen spielte
seine Philosophie eine Rolle in der frühen
Kibbuzbewegung. Landauers Schriften
wiederum wurden vor allem durch den
religiössozialistisch beeinflussten jüdischen
Philosophen Martin Buber in die Kibbuzkreise
getragen.6 Und es war nicht zuletzt Tolstoi,
der auch viele der religiösen Sozialist*innen
der Schweiz, allen voran Leonhard Ragaz und
Jean Matthieu, in ihrer Staats- und Gewaltkritik

bestärkte. Insbesondere bei Matthieu
wird offensichtlich, wie die Grenzen zwischen
religiösem Sozialismus und (christlichem)
Anarchismus verschwimmen können. Man

Neue Wege 9.19 7



kann bei ihm durchaus von einem
«religiössozialistischen Anarchismus» sprechen,
der seine Spuren in der breiteren
religiössozialistischen Bewegung der Schweiz
hinterlassen hat. Aber auch dem deutschen
religiösen Sozialisten Eberhard Arnold waren
Kropotkin, Tolstoi und vor allem Landauer
wichtige Bezugspunkte, ebenso wie für die
niederländische Marxistin und spätere
religiöse Sozialistin Henriette Roland Holst, die
nicht zufällig auch in regem Austausch mit
den Neuen Wegen und Ragaz stand.

Es ist leicht, sich in den zahllosen
Querverbindungen, die es zwischen christlichem
Anarchismus, religiösem Sozialismus, Tolstois
Philosophie und dem «klassischen» Anarchismus
gibt, völlig zu verlieren.

Dorothy Day und
die Catholic-Worker-Bewegung

Ein weiterer Name, derbeim Thema christlicher
Anarchismus stets genannt wird, ist Dorothy
Day (1897-1980).7 Die US-amerikanische
Sozialaktivistin gründete in den 1930er Jahren
die bis heute existierende Catholic-Worker-
Bewegung. Die Catholic Workers waren - in

einem Kontext von Arbeitskämpfen, McCarthy-
Ära, Vietnamkrieg, Bürgerrechtsbewegung
und nuklearer Bedrohung - in den
bedeutendsten sozialen Protestbewegungen der USA
aktiv. Day selbst beteiligte sich noch bis ins
hohe Alter an Streiks, gewaltfreien Aktionen
und Akten des zivilen Ungehorsams und wurde
dafür mehrfach verhaftet. Mit einem dezentralen

Netzwerk an sogenannten «Houses of
Hospitality» schuf die Bewegung Orte der Aktion,
Kontemplation und Selbstorganisation.

Day wuchs nicht katholisch auf, sondern
konvertierte, als sie dreissig Jahre alt war. Vor
ihrer Konversion war sie als Journalistin in
der radikalen Linken und Bohème New Yorks
aktiv, schrieb für sozialistische Zeitschriften
wie The Call und The Masses, las Kropotkin
und Tolstoi, protestierte für das Frauenwahlrecht

und gegen den Weltkrieg und trat der
syndikalistischen Basisgewerkschaft Industrial

Workers of the World (1 WW) bei. Mit der
Catholic-Worker-Bewegung schaffte sie es,
ihre grundlegenden politischen Überzeugungen,

die sie als Aktive in sozialistischen und
anarchistischen Kreisen angenommen hatte,
nun religiös konnotiert weiterzuentwickeln
und weiterzuführen. Sie blieb dabei stets im

8 Neue Wege 9.19



solidarischen Kontakt mit der nicht-religiösen
Linken, in der sie «gross geworden» war.

Die Verbindung von Anarchismus und
Katholizismus ist freilich nicht unproblematisch,

christlich-anarchistische Weggefährten
Days wie etwa Ammon Hennacy wandten sich
von der katholischen Kirche wieder ab. Day war
auch nicht ausschliesslich anarchistisch
sozialisiert, bewegte sich in der breiteren sozialistischen

und pazifistischen Bewegung und bezog
sich später auch auf Traditionen wie den
französischen Personalismus. Obwohl Dorothy
Day und die Catholic Workers gemeinhin als
Teil des christlichen Anarchismus gesehen
werden, gibt es auch viele Ähnlichkeiten mit
religiös-sozialistischen und befreiungstheologischen

Ideen und Inhalten. Die Grenzen sind
hier fliessend, was aber nur darauf hindeutet,

dass die Schnittmengen zwischen
christlichem Anarchismus, religiösem Sozialismus
und Theologie der Befreiung in vielerlei
Hinsicht beträchtlich sind.

Der christliche Anarchist
Jacques Ellul

Eine weitere für den christlichen Anarchismus
des 20. Jahrhunderts wichtige Person ist der
französische Soziologe Jacques Ellul (1912—

1994). Seine Biografie veranschaulicht
eindrücklich, wie christlicher Anarchismus sich
entwickeln und wirken kann.

Ellul wuchs in Bordeaux auf. Er las früh die
Schriften von Marx sowie die Bibel - beides
beeinflusste ihn sein gesamtes Leben
hindurch stark. 1929 begann er auf der Universität

in Bordeaux mit seinem Jura-Studium,
das er 1936 abschloss. Er unterrichtete an
unterschiedlichen Universitäten (Montpellier,
Strassburg) und war von 1944 bis 1980 Professor

in Bordeaux, wo er zu Themen wie römisches

Recht und Marxismus Vorlesungen hielt.
Während der Zeit des Nationalsozialismus und
des Vichy-Regimes musste er fliehen, und er
verlor aufgrund seiner antifaschistischen
Haltung seine Anstellung an der Universität in
Strassburg. Er schloss sich der Résistance an
und half dabei, Pässe zu fälschen, um verfolgten

Jüdinnen und Juden die Flucht zu ermöglichen.

Dafür wurde er von der Holocaustgedenkstätte

Yad Vashem als «Gerechter unter
den Völkern» geehrt.

Zur Zeit des Spanischen Bürgerkriegs
stellte er sich solidarisch auf die Seite der Anti-
faschist*innen, und es waren nicht zuletzt auch
die Kontakte zu den spanischen Anarchist'in-
nen in den 1930er Jahren, die ihn selbst zum
Anarchisten werden Hessen.

Ellul war eine Zeit lang Laienpastor in einer
kleinen reformierten französischen
Kirchengemeinde und knüpfte Mitte der 1930er Jahre
Kontakte zu den Personalisfinnen rund um
das Magazin Esprit von Emmanuel Mounier
(die schon für die Catholic Workers wichtige
Bezugspunkte waren). Zudem befasste er sich
ausgiebig mit den Schriften Karl Barths, der
ihn in seinem theologischen Denken massgeblich

beeinflusste. Ellul gilt auch als ein
Wegbereiter der Ökologie- sowie der sogenannten
Antiglobalisierungsbewegung. Dabei war er
stets ein unnachgiebiger Kritiker der Gewalt -
sein Buch Contre les violents (1972) beschäftigt
sich ausführlich mit diesem Themenkomplex.

Der Anarchismus war für Ellul «die
vollständigste und seriöseste Form des Sozialismus»8.

Für seinen christlichen und gewaltfreien

Anarchismus ist sein Buch Anarchie et
christianisme (1988) zentral. Hierin skizziert
er in pointierter Form und mittels diverser
exegetischer Darlegungen seine Theorie von
einem aus der Bibel herleitbaren Anarchismus.
Er war überzeugt davon, dass «biblisches
Gedankengut [...] direkt zum Anarchismus»
führe.9 Ellul bezog sich in seinem christlichen

Anarchismus sowohl auf theologische
als auch auf säkular-anarchistische Traditionen

und Ideen und betrachtet seinen Anarchismus

als einen, der «nahe bei Bakunin»
angesiedelt sei.10

Aktivismus und
Forschung heute

Es gibt nach wie vor in unterschiedlichsten
Teilen der Welt Gruppierungen, die sich auf
den christlichen Anarchismus oder allgemeiner

auf ein befreiendes, emanzipatorisches
und rebellisches Christentum berufen und
in gewaltfrei-revolutionären, antimilitaristischen,

ökologischen, antirassistischen und
feministischen Zusammenhängen aktiv sind.
So engagieren sich christlich-anarchistische
Gruppierungen zum Beispiel in der Hilfe für
Geflüchtete, bei Kampagnen wie Extinction
Rebellion, Black Lives Matter, den Protesten

gegen die Dakota Access Pipeline oder
gegen Krieg und Militarismus. Im akademischen

Bereich wird das Thema - auch unter
Berücksichtigung anderer Religionen — seit
einigen Jahren von engagierten Forscherinnen

verstärkt aufgegriffen. Das zeigen
beispielsweise das universitäre Netzwerk
«Academics and Students Interested in Religious
Anarchism»11 sowie das bislang zweibändige
Publikationsprojekt Essays in Anarchism and
Religion12 eindrücklich. •

Neue Wege 9.19 9



Studienwoche der
Ökumenischen Vereinigung

La Roche

Der Christ
in der Gesellschaft
- theopolitische

Existenz heute

mit Dick Boer (Amsterdam) und
Kuno Füssel (Andernach)

9. bis 13. Oktober 2019
1 ^ ' '

Im Karl-Barth-Jahr wollen wir
zurückkommen auf Barths

theopolitisches Traktat von 1919
«Der Christ in der Gesellschaft»
(die Tambacher Rede). Damals

hiess das für Barth, «mithoffende
und mitschuldige Genossen

innerhalb der [damals noch nicht
endgültig reformistisch

gewordenen] Sozialdemokratie» zu
sein. Was es heute heisst, ist in

einer neoliberal dominierten Welt
(bestenfalls) eine offene Frage.

Dieser Frage im Geiste der
«Revolution Gottes» nachzugehen,

ist die Aufgabe, der wir uns
während dieser Woche stellen

wollen. Die Studienwoche findet im
Chalet St. Laurent in La Roche/FR

statt.

Die Kosten für Logis, Verpflegung und
Kurs betragen 200 Franken. Weitere Infos bei

simon.spengler@bluewin.ch

O Sebastian Kalicha, *1984, lebt und arbeitet in Wien.
Er ist Herausgeber des Sammelbandes Christlicher
Anarchismus. Facetten einer libertären Strömung
(Heidelberg 2013) und Autor des Buches Gewaltfreier
Anarchismus & anarchistischer Pazifismus. Auf den
Spuren einer revolutionären Theorie und Bewegung
(Heidelberg 2017).

1 Peter Marshall: Demanding the Impossible. A History
ofAnarchism. Oakland 2010, S. 51—139.

2 Sebastian Kalicha: Dimensionen libertärer Exegese.
Reflexionen zum Verhältnis von Anarchismus und
Christentum. In: Sebastian Kalicha (Hg.): Christlicher
Anarchismus. Facetten einer libertären Strömung.
Nettersheim2013, S. 14-47, hier S. 16-25.

3 Kurt Sonnenfeld: Christentum und Revolution.
In: Erkenntnis und Befreiung, III. Jahrgang, Nr. 21,
S. 1-2.

4 Vgl. Martin Baxmeyer: Das ewige Spanien der
Anarchie. Die anarchistische Literatur des Bürgerkriegs
(1936—1939) und ihr Spanienbild. Berlin 2012,
S, 419-477.

5 Zu der besonders aktiven tolstoianischen Szene in
den Niederlanden des frühen 20. Jahrhunderts:
Dennis de Lange: Die Revolution bist Du! DerTolstoja-
nismus als soziale Bewegung in den Niederlanden.
Heidelberg 2016.

6 Vgl. James Horrox: A Living Revolution. Anarchism
in the Kibbutz Movement. Edinburgh/Oakland 2009
(eine deutsche Übersetzung ist im Verlag Graswurzelrevolution

in Arbeit).
7 Vgl. z.B. Jim Forest : All Is Grace. A Biography of

Dorothy Day. Maryknoll, New York 2011.

8 Ellul zit. n. Lou Marin: Biblischer Anarchismus.
Der Zusammenhang Christentum-Gewaltfreiheit-
Anarchismus bei Jacques Ellul (1912-1994). In:
Sebastian Kalicha (Hg.): Christlicher Anarchismus.
Facetten einer libertären Strömung. Heidelberg 2013,
S. 147-172, hier S. 153.

9 Jacques Ellul: Anarchism and Christianity. In:
Katallagete 7\ no. 3, Fall 1980, S. 14-24, hier S. 15.

10 Jacques Ellul: Anarchy and Christianity. Eugene,
Oregon 2011, S.14.

11 Siehe http://anarchist-studies-network.org.uk/ASIRA.
12 Matthew S. Adams, Alexandre Christoyannopoulos

(eds.): Essays in Anarchism and Religion: Volume 1/
Volume II. Stockholm 2017/2018

10 Neue Wege 9.19



Neue Wege 9.19 11


	Anarchismus, Glaube, Befreiung

