Zeitschrift: Neue Wege : Beitrdge zu Religion und Sozialismus
Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 113 (2019)

Heft: 9

Artikel: Anarchismus, Glaube, Befreiung
Autor: Kalicha, Sebastian

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-868103

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 29.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-868103
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Anarchismus,
Glaube,
Befreiung

Sebastian Kalicha

Religion hat in der Linken nicht
immer den besten Ruf. Gerade
deshalb gilt es, Schnittmengen zu
erkunden von Religion und
Christentum mit linken politischen
Traditionen. Konkret werden sie
etwa im christlichen Anarchismus.

Prinzipiell ist das bestimmende und grundle-
gendste Merkmal anarchistischer Theorie und
Praxis die Kritik und Uberwindung von Herr-
schaftsformen. Als eigenstiandige politische
und soziale Bewegung nahm der Anarchismus
seinen Ausgang Ende des 19.Jahrhunderts in
der sozialistischen Arbeiter*innenbewegung.
Die «anarchistischen Genealogie» beginnt
zumeist bei — dem heute auch kritisch bewer-
teten — Pierre-Joseph Proudhon («Eigentum ist
Diebstahl!»), fiihrt uns weiter in die Erste Inter-
nationale und den dort ausgefochtenen Dispu-
ten zwischen dem autoritdr-sozialistischen
Fliigel unter Marx und Engels und der antiauto-
ritdr-sozialistischen Fraktion, die zumeist mit
dem Anarchisten Michael Bakunin assoziiert
wird. Grosseren Einfluss erlangten auch Peter

6

Kropotkin, der viel zum theoretischen Fun-
dament des kommunistischen Anarchismus
beigetragen hat und mit seinem Hauptwerk
Gegenseitige Hilfe in der Tier- und Menschen-
welt (1902) einen frithen naturwissenschaftli-
chen Beitrag zum Anarchismus leistete, sowie
Emma Goldman, die das Thema der Frauen-
befreiung prominenter im anarchistischen Dis-
kurs platzierte.

Diese Verortung des Anarchismus in der
Tradition der sozialistischen Arbeiter*innen-
bewegung wird oftmals erganzt durch einen
Zugang, der den Anarchismus auch iiber
«Kernideen» definiert. Sie findet man auch bei
Personen oder Bewegungen, die nicht unmit-
telbar mit der sozialistischen Arbeiter*innen-
bewegung des 19.Jahrhunderts in Erschei-
nung traten beziehungsweise schon vor ihr. So
beginnt Peter Marshall in seinem Standardwerk
Demanding the Impossible. A History of Anar-
chism seine Spurensuche beispielsweise beim
Taoismus und Buddhismus, den alten Griechen,
weiter iiber das friihe Christentum und mittel-
alterliche ketzerische Bewegungen bis hin zu
Bewegungen im Englischen Biirgerkrieg (Dig-
gers) und der franzosischen Aufklirung.!

Die anarchistische Bewegung differen-
zierte sich immer starker aus, es entwickelten
sich diverse Substromungen, die die mutualis-
tischen, kollektivistischen, individualistischen
und kommunistischen Anarchismen weiter-
entwickelten. Dazu gehéren zum Beispiel der
gewerkschaftlich orientierte Anarchosyndika-
lismus, der feministische Anarchismus/Anar-
chafeminismus (bis hin zu neueren queer-an-
archistischen Stréomungen), der gewaltfreie
Anarchismus/Anarchopazifismus, der griine
Anarchismus/Okoanarchismus sowie der
christliche Anarchismus mit seinem Streben
nach einer Verbindung von Anarchismus und
Christentum.

Anarchismus, Christentum und
Leo Tolstois Einfluss

Auch heute sind Uberzeugungen, dass anarchis-
tische Herrschaftskritik nicht nur Staat, Kapi-
tal und Patriarchat, sondern eben auch Religion
inkludiert, stark prasent. Diese Argumentation
ist aber schon historisch zweifelhaft: Obwohl
es stimmt, dass bekannte Anarchist*innen wie
Bakunin gegen die Religion polemisierten,
so war bei genauerer Betrachtung ein nicht
unwesentlicher Teil des historischen Anar-
chismus vielmehr antiklerikal als antireligios
eingestellt. Peter Kropotkin, Pierre Ramus,
Voltairine de Cleyre, Gustav Landauer — sie alle
zeichneten hier ein viel differenzierteres Bild.?

Neue Wege 9.19



In der (nicht-religiosen) anarchistischen Zeit-
schrift Erkenntnis und Befreiung liest man 1921
gar Sitze wie: «[DJie Lehre, die das Christen-
tum in Bildern und Gleichnissen von unerhor-
ter dichterischer Pracht verkiinden, — dieselbe
Lehre lehrt der kommunistische Anarchismus
in der Sprache der Wissenschaft.»3 Selbst den
spanischen Anarchosyndikalist*innen, die
sich im Spanischen Biirgerkrieg mit einer den
Faschismus unterstiitzenden katholischen Kir-
che konfrontiert sahen, war hdufig daran gele-
gen, zwischen der Kirche und dem christlichen
Glauben beziehungsweise einer christlichen
Ethik deutlich zu unterscheiden.*

Ein «game changer» aber war sicher Leo
Tolstoi (1828—1910), der als einer der entschei-
denden Wegbereiter des christlichen Anarchis-
mus gilt. Seine radikale, christlich inspirierte
Gewaltfreiheit war der Ausgangspunkt fiir eine
umfassende Herrschaftskritik. Mit aller Vehe-
menz stemmte er sich gegen Militarismus,
Patriotismus, kapitalistische Ausbeutung, Kir-
che und Staat. Sein religionsphilosophisches
und gesellschaftskritisches Spiatwerk — mit
dem bekanntesten Buch Das Reich Gottes ist
in Euch (1894) — inspirierte unterschiedliche
Milieus, vor allem aber radikal-pazifistische/

Neue Wege 9.19

gewaltfreie, lebensreformerische, antiautoritar-
sozialistische und anarchistische Kreise. Die
Rezeptionsgeschichte von Tolstois christlich-
anarchistischer Philosophie ist beeindruckend.
Auch Tolstoi selbst beschiftigte sich ausfiihr-
lich mit anarchistischen und sozialistischen
Theorien, die Rezeption war also stets eine
wechselseitige. Es entstand in den Jahren zwi-
schen 1890 und 1930 sogar eine florierende
soziale Bewegung, die sich explizit auf Tolstois
Philosophie berief: der Tolstoianismus.>
Tolstois Einfluss nahm mitunter recht
spannende Routen: Gemeinsam mit beispiels-
weise Kropotkins und Landauers Ideen spielte
seine Philosophie eine Rolle in der frithen
Kibbuzbewegung. Landauers Schriften wie-
derum wurden vor allem durch den religios-
sozialistisch beeinflussten jiidischen Phi-
losophen Martin Buber in die Kibbuzkreise
getragen.® Und es war nicht zuletzt Tolstoi,
der auch viele der religitésen Sozialist*innen
der Schweiz, allen voran Leonhard Ragaz und
Jean Matthieu, in ihrer Staats- und Gewalt-
kritik bestidrkte. Insbesondere bei Matthieu
wird offensichtlich, wie die Grenzen zwischen
religiosem Sozialismus und (christlichem)
Anarchismus verschwimmen kénnen. Man

7



kann bei ihm durchaus von einem «religios-
sozialistischen Anarchismus» sprechen,
der seine Spuren in der breiteren religios-
sozialistischen Bewegung der Schweiz hin-
terlassen hat. Aber auch dem deutschen reli-
giosen Sozialisten Eberhard Arnold waren
Kropotkin, Tolstoi und vor allem Landauer
wichtige Bezugspunkte, ebenso wie fiir die
niederlindische Marxistin und spatere reli-
giose Sozialistin Henriette Roland Holst, die
nicht zufillig auch in regem Austausch mit
den Neuen Wegen und Ragaz stand.

Es ist leicht, sich in den zahllosen Querver-
bindungen, die es zwischen christlichem Anar-
chismus, religiosem Sozialismus, Tolstois Phi-
losophie und dem «klassischen» Anarchismus
gibt, vollig zu verlieren.

Dorothy Day und
die Catholic-Worker-Bewegung

Einweiterer Name, der beim Thema christlicher
Anarchismus stets genannt wird, ist Dorothy
Day (1897-1980).” Die US-amerikanische
Sozialaktivistin griindete in den 1930er Jahren
die bis heute existierende Catholic-Worker-
Bewegung. Die Catholic Workers waren — in

8

einem Kontext von Arbeitskampfen, McCarthy-
Ara, Vietnamkrieg, Biirgerrechtsbewegung
und nuklearer Bedrohung — in den bedeu-
tendsten sozialen Protestbewegungen der USA
aktiv. Day selbst beteiligte sich noch bis ins
hohe Alter an Streiks, gewaltfreien Aktionen
und Akten des zivilen Ungehorsams und wurde
dafiir mehrfach verhaftet. Mit einem dezentra-
len Netzwerk an sogenannten «Houses of Hos-
pitality» schuf die Bewegung Orte der Aktion,
Kontemplation und Selbstorganisation.

Day wuchs nicht katholisch auf, sondern
konvertierte, als sie dreissig Jahre alt war. Vor
ihrer Konversion war sie als Journalistin in
der radikalen Linken und Boheme New Yorks
aktiv, schrieb fiir sozialistische Zeitschriften
wie The Call und The Masses, las Kropotkin
und Tolstoi, protestierte fiir das Frauenwahl-
recht und gegen den Weltkrieg und trat der
syndikalistischen Basisgewerkschaft Indus-
trial Workers of the World (IWW) bei. Mit der
Catholic-Worker-Bewegung schaffte sie es,
ihre grundlegenden politischen Uberzeugun-
gen, die sie als Aktive in sozialistischen und
anarchistischen Kreisen angenommen hatte,
nun religios konnotiert weiterzuentwickeln
und weiterzufiihren. Sie blieb dabei stets im

Neue Wege 9.19



solidarischen Kontakt mit der nicht-religiosen
Linken, in der sie «gross geworden» war.

Die Verbindung von Anarchismus und
Katholizismus ist freilich nicht unproblema-
tisch, christlich-anarchistische Weggefihrten
Days wie etwa Ammon Hennacy wandten sich
von der katholischen Kirche wieder ab. Day war
auch nicht ausschliesslich anarchistisch sozia-
lisiert, bewegte sich in der breiteren sozialisti-
schen und pazifistischen Bewegung und bezog
sich spiter auch auf Traditionen wie den fran-
zosischen Personalismus. Obwohl Dorothy
Day und die Catholic Workers gemeinhin als
Teil des christlichen Anarchismus gesehen
werden, gibt es auch viele Ahnlichkeiten mit
religios-sozialistischen und befreiungstheolo-
gischen Ideen und Inhalten. Die Grenzen sind
hier fliessend, was aber nur darauf hindeu-
tet, dass die Schnittmengen zwischen christ-
lichem Anarchismus, religiosem Sozialismus
und Theologie der Befreiung in vielerlei Hin-
sicht betrichtlich sind.

Der christliche Anarchist
Jacques Ellul

Eine weitere fiir den christlichen Anarchismus

des 20. Jahrhunderts wichtige Person ist der
franzosische Soziologe Jacques Ellul (1912—
1994). Seine Biografie veranschaulicht ein-
driicklich, wie christlicher Anarchismus sich

entwickeln und wirken kann.

Ellul wuchs in Bordeaux auf. Er las friih die
Schriften von Marx sowie die Bibel — beides
beeinflusste ihn sein gesamtes Leben hin-
durch stark. 1929 begann er auf der Univer-
sitdt in Bordeaux mit seinem Jura-Studium,
das er 1936 abschloss. Er unterrichtete an
unterschiedlichen Universitdaten (Montpellier,
Strassburg) und war von 1944 bis 1980 Profes-
sor in Bordeaux, wo er zu Themen wie romi-
sches Recht und Marxismus Vorlesungen hielt.
Wihrend der Zeit des Nationalsozialismus und
des Vichy-Regimes musste er fliechen, und er
verlor aufgrund seiner antifaschistischen Hal-
tung seine Anstellung an der Universitdt in
Strassburg. Er schloss sich der Résistance an
und half dabei, Pisse zu filschen, um verfolg-
ten Jiidinnen und Juden die Flucht zu ermég-
lichen. Dafiir wurde er von der Holocaustge-
denkstitte Yad Vashem als «Gerechter unter
den Volkern» geehrt.

Zur Zeit des Spanischen Biirgerkriegs
stellte er sich solidarisch auf die Seite der Anti-
faschist*innen, und es waren nicht zuletzt auch
die Kontakte zu den spanischen Anarchist*in-
nen in den 1930er Jahren, die ihn selbst zum
Anarchisten werden liessen.

Neue Wege 9.19

Ellul war eine Zeit lang Laienpastor in einer
kleinen reformierten franzosischen Kirchen-
gemeinde und kniipfte Mitte der 1930er Jahre
Kontakte zu den Personalist*innen rund um
das Magazin Esprit von Emmanuel Mounier
(die schon fiir die Catholic Workers wichtige
Bezugspunkte waren). Zudem befasste er sich
ausgiebig mit den Schriften Karl Barths, der
ihn in seinem theologischen Denken massgeb-
lich beeinflusste. Ellul gilt auch als ein Weg-
bereiter der Okologie- sowie der sogenannten
Antiglobalisierungsbewegung. Dabei war er
stets ein unnachgiebiger Kritiker der Gewalt —
sein Buch Contre les violents (1972) beschiftigt
sich ausfiihrlich mit diesem Themenkomplex.

Der Anarchismus war fiir Ellul «die voll-
stindigste und seridseste Form des Sozialis-
mus»8. Fiir seinen christlichen und gewalt-
freien Anarchismus ist sein Buch Anarchie et
christianisme (1988) zentral. Hierin skizziert
er in pointierter Form und mittels diverser
exegetischer Darlegungen seine Theorie von
einem aus der Bibel herleitbaren Anarchismus.
Er war iiberzeugt davon, dass «biblisches
Gedankengut [...] direkt zum Anarchismus»
fiihre.® Ellul bezog sich in seinem christli-
chen Anarchismus sowohl auf theologische
als auch auf sikular-anarchistische Traditio-
nen und Ideen und betrachtet seinen Anarchis-
mus als einen, der «nahe bei Bakunin» ange-
siedelt sei.!0

Aktivismus und
Forschung heute

Es gibt nach wie vor in unterschiedlichsten
Teilen der Welt Gruppierungen, die sich auf
den christlichen Anarchismus oder allgemei-
ner auf ein befreiendes, emanzipatorisches
und rebellisches Christentum berufen und
in gewaltfrei-revolutioniren, antimilitaristi-
schen, 6kologischen, antirassistischen und
feministischen Zusammenhingen aktiv sind.
So engagieren sich christlich-anarchistische
Gruppierungen zum Beispiel in der Hilfe fiir
Gefliichtete, bei Kampagnen wie Extinction
Rebellion, Black Lives Matter, den Protes-
ten gegen die Dakota Access Pipeline oder
gegen Krieg und Militarismus. Im akademi-
schen Bereich wird das Thema — auch unter
Beriicksichtigung anderer Religionen — seit
einigen Jahren von engagierten Forscher*in-
nen verstarkt aufgegriffen. Das zeigen bei-
spielsweise das universitire Netzwerk «Aca-
demics and Students Interested in Religious
Anarchism»!! sowie das bislang zweibiandige
Publikationsprojekt Essays in Anarchism and
Religion'? eindriicklich. @

9



O Sebastian Kalicha, *1984, lebt und arbeitet in Wien.

10

11
12

Er ist Herausgeber des Sammelbandes Christlicher
Anarchismus. Facetten einer libertdren Stromung
(Heidelberg 2013) und Autor des Buches Gewaltfreier
Anarchismus & anarchistischer Pazifismus. Auf den
Spuren einer revolutiondren Theorie und Bewegung
(Heidelberg 2017).

Peter Marshall: Demanding the Impossible. A History
of Anarchism. Oakland 2010, S.51-139.

Sebastian Kalicha: Dimensionen libertirer Exegese.
Reflexionen zum Verhdltnis von Anarchismus und
Christentum. In: Sebastian Kalicha (Hg.): Christlicher
Anarchismus. Facetten einer libertdren Stromung.
Nettersheim 2013, S. 14—47, hier S.16-25.

Kurt Sonnenfeld: Christentum und Revolution.
In: Erkenntnis und Befreiung, I11. Jahrgang, Nr.21,
S.1-2.

Vgl. Martin Baxmeyer: Das ewige Spanien der
Anarchie. Die anarchistische Literatur des Biirgerkriegs
(1936—1939) und ihr Spanienbild. Berlin 2012,

S. 419-477.

Zu der besonders aktiven tolstoianischen Szene in
den Niederlanden des frithen 20. Jahrhunderts:
Dennis de Lange: Die Revolution bist Du! Der Tolstoja-
nismus als soziale Bewegung in den Niederlanden.
Heidelberg 2016.

Vgl. James Horrox: A Living Revolution. Anarchism
in the Kibbutz Movement. Edinburgh/Oakland 2009
(eine deutsche Ubersetzung ist im Verlag Graswurzel-
revolution in Arbeit).

Vgl. z.B. Jim Forest: All Is Grace. A Biography of
Dorothy Day. Maryknoll, New York 2011.

Ellul zit. n. Lou Marin: Biblischer Anarchismus.

Der Zusammenhang Christentum-Gewaltfreiheit-
Anarchismus bei Jacques Ellul (1912—1994). In:
Sebastian Kalicha (Hg.): Christlicher Anarchismus.
Facetten einer libertdren Stromung. Heidelberg 2013,
S. 147—-172, hier S. 153.

Jacques Ellul: Anarchism and Christianity. In:
Katallagete 7, no. 3, Fall 1980, S. 14—24, hier S.15.

Jacques Ellul: Anarchy and Christianity. Eugene,
Oregon 2011, S. 14.

Siehe http://anarchist-studies-network.org.uk/ASIRA.

Matthew S. Adams, Alexandre Christoyannopoulos
(eds.): Essays in Anarchism and Religion: Volume 1/
Volume II. Stockholm 2017/2018

10

. Studienwoche der
Okumenischen Vereinigung
La Roche

Der Christ
in der Gesellschaft
— theopolitische
Existenz heute

mit Dick Boer (Amsterdam) und
Kuno Fissel (Andernach])

9. bis 13. Oktober 2019

Im Karl-Barth-Jahr wollen wir
zurlickkommen auf Barths
theopolitisches Traktat von 1919
«Der Christ in der Gesellschaft»
(die Tambacher Rede). Damals
hiess das fiir Barth, «mithoffende
und mitschuldige Genossen
innerhalb der [damals noch nicht
endgliltig reformistisch
gewordenen] Sozialdemokratie» zu
sein. Was es heute heisst, ist in
einer neoliberal dominierten Welt
(bestenfalls) eine offene Frage.
Dieser Frage im Geiste der
«Revolution Gottes» nachzugehen,
ist die Aufgabe, der wir uns
wdhrend dieser Woche stellen
wollen. Die Studienwoche findet im
Chalet St. Laurent in La Roche/FR
statt,

Die Kosten fur Logis, Verpflegung und
Kurs betragen 200 Franken, Weitere Infos bei
simon.spengler@bluewin.ch

Neue Wege 9.19



Unsere

Fraktion wird &

or die Luftschitt- ol /
Avsgaben VR

stimmen!

Neue Wege 9.19
1"



	Anarchismus, Glaube, Befreiung

