
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 113 (2019)

Heft: 6

Artikel: Genealogien der Ordnung

Autor: Moser, Geneva

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-868088

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 29.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-868088
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Genealogien
der Ordnung

Geneva Moser

heute «weiblich» nennen würden, galten als
«nach-innen-gestülpt».

Geschlecht durch die Brille des Philosophen

Aristoteles (*384 v. Ch.) durch die Brille
von Thomas Laqueur: Dieses Ein-Geschlecht-
Modell war zunächst wirkmächtig im
Zusammenhang mit einer göttlich-kosmologischen
Ordnung, wie sie der Philosoph Aristoteles
beschrieb: «Nun, gerade so wie die Menschheit

das vollkommenste unter allen Tieren
ist, so ist innerhalb der Menschheit der Mann
vollkommener als die Frau und der Grund für
seine Vollkommenheit liegt an seinem Mehr
an Hitze, denn Hitze ist der Natur wichtigstes
Werkzeug.»1 Diese göttlich-kosmologische
Ordnung definierte und festigte in der Antike
die Geschlechterordnung als Ein-Geschlecht-
Ordnung. Grundlage dafür ist das 1. Buch
Mose 1,27: Hier würden klare biologische
Unterschiede, Zweigeschlechtlichkeit und die
heterosexuelle Ehe durch die göttliche Schöpfung

begründet.

Geschlechterbrillen II

Was Geschlecht ist, scheint klar.
Aber auf den zweiten Blick
stellen sich viele Fragen: Was
definiert Geschlecht? Lässt
sich von der Biologie auf soziale
Rollen schliessen? Und wie
hat sich das Verständnis von
Geschlecht im Lauf der Zeit
verändert? Eine geschlechtertheoretische

Versuchsanordnung.

Geschlechterbrillen I
Geschlecht durch die Brille des Kulturhistorikers

Thomas Laqueur (*1945): Die Anatomie

ordnete Körper bis ins 17. Jahrhundert
entsprechend ihres Aussmasses an metaphysischer

Perfektion und ihrer «vitalen Hitze»
entlang einer Achse an. Was heute als männlicher

Körper bezeichnet würde, galt als
«menschlicher Körper», als Standard. Dieses
«Ein-Geschlecht-Modell» verstand Frauen
als nach innen gekehrte und weniger
vollkommenere Männer. Genitalien, die wir

Geschlecht durch die Brille von Thomas
Laqueur (*1945): Im 18. Jahrhundert wich das
Ein-Geschlecht-Modell zunehmend einem
Zwei-Geschlechter-Modell. Mit dem Aufstieg
des Bürgertums war eine geschlechtsspezifische

Arbeits und Rollenverteilung verbunden,
die auch eine vergeschlechtlichte Zuordnung
des Raumes mit sich brachte: Produktive,
öffentliche Männerarbeit und reproduktive,
private Frauenarbeit. Diese Geschlechterdifferenz

wurde im Hinblick auf den Körper

betont: Weibliche Organe wurden jetzt
benannt und kategorisiert. Die Anatomie
stellte eine eindeutige Differenz zwischen
männlich und weiblich, Mann und Frau fest.
Diese biologische Differenz, die wir heute
als Tatsache verstehen und wahrnehmen, ist
ein relativ junges gesellschaftlich-kulturelles

Phänomen. Und sie ist in ihrer Entwicklung

nicht loszulösen von der Etablierung
der bürgerlich-kapitalistischen Gesellschaft.
Das Zwei-Geschlechter-Modell gewinnt
seinen Geltungsanspruch durch den Aufstieg der
Naturwissenschaften und durch seinen
machtpolitischen Nutzen.

Geschlecht durch die Brille derPhilosophin
Simone de Beauvoir (*1908) durch die Brille
der Geschlechterforscherin Andrea Maihofer
(*1953): Erst in Folge der Emanzipation des

Bürgertums und der Erklärung der allgemeinen
Menschen- und Bürgerrechte wurde mit

der biologischen Differenz der Ausschluss der
Frauen aus dem öffentlichen Leben begründet.

22 Neue Wege 6.19



Durch ihre fundamentale Verschiedenheit zu
den Männern konnte sie aus der geforderten

Gleichheit aller Menschen ausgenommen
werden. Ab dieser Entwicklung bestimmt eine
binäre und hierarchische Logik das moderne
westliche Denken, so de Beauvoir. Frau-Sein ist
gleichbedeutend mit Körper-Sein, Geschlecht-
Sein, Sexus-Sein. Der Mann ist der Massstab,
das Positive, das Subjekt, das Absolute. Die
(westliche, bürgerliche, weisse, heterosexuelle)

Frau ist «das andere Geschlecht». Die
inhaltliche Bestimmung von Weiblichkeit ist
die Zuschreibung auf die Position eines passiven

Objekts. Geschlecht ist damit das Ergebnis

gesellschaftlicher Sozialisations- und
Konstruktionsprozesse, nicht Ausdruck einer
Essenz. Diese Einsicht bricht mit der Annahme,
Geschlecht sei eine natürliche Eigenschaft von
Körpern, auf deren Grundlage sich die natürliche

Ordnung der Geschlechter bildet.

Geschlechterbrillen III
Geschlecht durch die Brille der Philosophin
Judith Butler (*1956) durch dieBrille von
Aristoteles: Simone de Beauvoirs Unterscheidung
zwischen Natur und Kultur, Geschlechtskörper

und sozialem Geschlecht, sex und gender,

erfährt mit dem Buch Gender Trouble
von Judith Butler eine prominente Erweiterung.

Butlers zentrale These besagt, dass
auch der Körper nicht unabhängig von seiner
kulturellen Form existiert. Hier ist sie sich
wiederum mit Aristoteles einig: Materie tritt
nie ohne ihr Schema auf. Sie ist keineswegs
natürlicher Grund aller Dinge, sondern wirkt
vielmehr als Instrument der Unterwerfung
unter eine soziale Ordnung. Geschlecht ist
eine normative, kulturelle Setzung, die
insbesondere durch das Machtinstrument der
Sprache wirksam wird. Männlichkeit und
Weiblichkeit werden begrifflich zugeschrieben.

Mit jeder geschlechtlichen Bezeichnung
und Ausdrucksweise wird der gesamte
Diskurs unserer Gesellschaft zu Männlichkeit
und Weiblichkeit aktiviert, also die Gesamtheit

aller Zuschreibungen, das gesamte kulturelle

Denksystem zu Geschlecht und auch alle
Grenzen und Vorannahmen dieses Denkgebildes.

Die biologische Bestimmung des
Körpergeschlechts, samt der binären Geschlechterkonzeption,

folgt kulturellen Kategorien und
ihren Regeln.

Geschlecht durch die Brille von Andrea
Maihofer (*1953) durch die Brille von Judith
Butler: Die Dichotomie zwischen Natur-Kultur,

Körper-Geist bestimmt praktisch alle
Definitionsversuche von Geschlecht, da sie

für das westlich-moderne Denken so grundlegend

ist. So lässt sich mit Andrea Maihofer
beobachten: Bestimmungen von Geschlecht
neigen dazu, den Begriff des Geschlechts in
die eine oder andere Richtung zu verengen
und bleiben ebenfalls in den diskursiven
Vorannahmen verhaftet.

Ordnung ist
das halbe Leben

So weit, so gut. Die Erzählung zu Geschlecht
lässt sich so oder anders rekonstruieren. Wir
könnten sie auch ganz anders erzählen, an
anderen Stellen suchen, andere Menschen
befragen. Trotz dieser Historizität und dieser

Partikularität wird die Art und Weise, wie
das Verhältnis zwischen Geschlechtern organisiert

wurde und wird, oft immer als in der Natur
begründet angesehen. Die göttliche Ordnung ist
übergegangen in eine Naturordnung, wobei sie
nicht selten zusammen angerufen werden: Die
(gottgegebene) Gebärfähigkeit des als weiblich
verstandenen Körpers ist Grund und Ursache
für eine bestimmte soziale Rolle. Diese
Naturordnung ist inkorporiert und erscheint als
Resultat einer fortwährenden «Verewigungsarbeit»,

wie es der Soziologe Pierre Bourdieu
formuliert, natürlich und selbstverständlich. Er
nennt diese mächtige Ordnung eine männliche
Ordnung: «Die Macht der männlichen
Ordnung zeigt sich an dem Umstand, dass sie der
Rechtfertigung nicht bedarf: Die androzentri-
sche Sicht zwingt sich als neutral auf und muss
sich nicht in legitimatorischen Diskursen
artikulieren.»2 Die Verewigungsarbeit geschieht
in kleinen Schritten, ist Alltag: Geschlechtergetrennter

Raum nach heterosexueller Logik
(Umziehkabinen), bestimmte Rollenerwartungen

(eine Frau gilt schnell als arrogant, wenn
sie selbstbewusst auftritt), eine entsprechende
Abbildung in allen kulturellen Produkten
(sexistische Werbung) und in der Sprache - sie
alle wirken als permanente Anrufung, auf eine
bestimmte Weise Geschlecht zu sein und als
Platzverweis bei allfälligen Abweichungen.

wir leben
in der anderen Hälfte

Wenn wir in der Geschichte suchen, finden sich
zahlreiche Orte, an denen die Geschlechterordnung

durcheinandergeriet oder Menschen
es schafften, sich widerständig in der «anderen

Hälfte» einzurichten - auch unter
lebendbedrohenden Umständen. Die Verliererjnnen
der Ordnung, die Spassverderber_innen schafften

kreative, widerständige Subkulturen und

Neue Wege 6.19 23



Frau-Seir
ist gleich-
bedeu^

mkJMt j* «-« v..

vf ^ % • k'***^^ v«»«J tr cîf'TMLi* s«.

•*
j»..

Communities mit autonomen Strukturen.
Und nicht zuletzt entfalteten diese als soziale
Bewegungen in Form der ersten und zweiten
Frauenbewegung auch eine gesellschaftsver-
ändernde Kraft. Ihre Errungenschaften scheinen

heute selbstverständlich, waren aber ein
radikaler Bruch mit der vermeintlich
natürlichen Ordnung. Ein Bruch, der in Form von
Bürgerjnnenrechten Eingang in die Justiz
und die Politik fand: Frauen zeigten sich nicht
mehr nur in autonomen Räumen des
Politisierens fähig, sondern sind heute stimm- und
wahlberechtigt. Was einst als natürlicherweise
unmöglich galt, ist heute Normalität.

Kritik der Ordnung

Daran schliesst auch die Frage an, wie Kritik an
der Geschlechterordnung formuliert und
praktiziert werden kann. Eine kritische Position zu
bestehenden Verhältnissen ist damit konfrontiert,

dass wir alle affektiv in hegemoniale
Machtverhältnisse verstrickt sind: Sie geben
Sicherheit, Anerkennung, Klarheit. Wir hängen

emotional an den Menschen, die Macht in
dieser Ordnung ausagieren. Und wir hängen an
der eigenen Ich-Konstruktion. Hinzu kommt,
dass es keinen Ort ausserhalb der Macht gibt:
Von keiner Denkposition aus liesse sich neutral
und ungeprägt über die Geschlechterordnung
nachdenken. Dieser Text, so kritisch und
analytisch er auch zu sein versucht, ist immer auch
an der Produktion und am Erhalt der bestehenden

Ordnung beteiligt.
Handlungsspielraum liegt in Schritten der

Entunterwerfung, des Aussetzens des
bestehenden Handlungsablaufes und in Entwürfen
der Transformation. Wenn wir heute Schlagzeilen

zu Geschlecht in den Medien lesen oder
Fernsehsendungen dazu sehen, dann ist darin
etwas von einer Krise der Ordnung spürbar. Das
Erstarken der feministischen Bewegung,
beispielsweise im Women's March, dem Hashtag
#MeToo oder dem Frauenstreik, macht Kritik
an der Geschlechterordnung sichtbar. Immer
offenkundiger wird: Die Ordnung greift nicht
mehr selbstverständlich, sondern muss
(teilweise erbittert) verteidigt werden. Die Grenzen
und Vorannahmen der Ordnung werden durch
die feministische Kritik sichtbar. Ihre Ewigkeit
und Allgemeingültigkeit ist in Frage gestellt.

0 Geneva Moser, *1988, ist Geschlechterforscherin und
Philosophin. Sie schreibt und lehrt zu queer_feminis-
tischen Themen. Sie ist Co-Redaktionsleiterin der
Neuen Wege.

genevamoser.com
1 Aristoteles UP 2.630
2 Pierre Bourdieu: Die männliche Herrschaft.

Frankfurt am Main 2005.

Neue Wege 6.19




	Genealogien der Ordnung

