Zeitschrift: Neue Wege : Beitrdge zu Religion und Sozialismus
Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 113 (2019)

Heft: 6

Artikel: Frauen als religiose Autoritaten in islamisch-theologischer Perspektive :
weder die Ausnahme noch die Regel

Autor: Sievers, Mira

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-868086

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 30.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-868086
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Frauen als

religiose
Autoritaten in
islamisch-
theologischer
Perspektive:
Weder die
Ausnahme noch
die Regel

Mira Sievers

Frauen waren in keiner klassisch-
islamischen Wissenschaftstra-
dition der Normalfall. Aber es gab
sie. Substanzielle theologische
Griinde gegen Frauen als religiose
Autoritidten gibt es nicht. Das
eroffnet Chancen fiir die Zukunft.

Die Debatte iiber Frauen als Vorbeterinnen in
muslimischen Gemeinden ist immer wieder
im Fokus medialer Aufmerksamkeit, zuletzt
im Kontext einer Moscheeer6ffnung in Berlin.
Dabei geht es oft um die weit grundsitzlichere
Frage nach der Integrierbarkeit des Islams in
Europa und ob diese Religion «liberal» und
«modern» sein kann. Fiir viele Beobachter*in-
nen scheint sich die Antwort insbesondere an
der Rolle von muslimischen Frauen festmachen
zu lassen; daran, ob sie auch in religioser Hin-
sicht gleichberechtigt sind und zum Beispiel
das Gebet leiten konnen. Dieses konkrete Pro-
blem beriihrt verschiedene Aspekte muslimi-
scher Lebensweise, etwa die Beziehungen zwi-
schen den Geschlechtern oder die Natur von
gottesdienstlichen Handlungen. Relevanter

Neue Wege 6.19

und auch grundlegender wire aber die Frage,
ob Frauen in einem umfassenden Sinne als
religiose Autoritidten fungieren konnen. Dies
gilt umso mehr, da die Vorbeterinnenfunktion
nicht zwangsldufig mit der Gemeindeleitung
einhergeht, sondern im Grunde fiir jedes Gebet
neu bestimmt werden kann. Es lohnt sich der
Blick auf diejenigen Funktionen, die mit der
Vermittlung von Wissen und der Position einer
Ansprechpartnerin fiir religiose Fragen einher-
gehen. Im Folgenden soll daher die Frage nach
Frauen als religiose Autorititen in der islami-
schen Tradition im Mittelpunkt stehen. Dazu
sind zunichst drei grundsitzliche Uberlegun-
gen zu religidser Autoritit aus islamisch-theo-
logischer Perspektive notwendig.

Weder Kirche noch Lehramt;
Religiose Autoritit in
der islamischen Tradition

Erstens: Der Islam kennt keine Kirche. Durch
das Fehlen eines Lehramts in der islamischen
Tradition gibt es schlicht keine Instanz, die
verbindlich iiber die Richtigkeit von Glaubens-
oder Rechtsmeinungen entscheiden konnte.
Weiterhin bildete sich auch kein Klerus heraus:
Kirchliche Amter, wie dasjenige des Bischofs,
der auch in der Lehre eine besondere Autori-
tdt beanspruchen konnte, existieren nicht, und
auch ein Vorbeter hat keine derartigen Kompe-
tenzen. Tatsdchlich wird diese Form der insti-
tutionalisierten Religion bereits im Koran kri-
tisiert (z.B. in Sure 9, Vers 31). Dies hat sowohl
im Bereich der Glaubenslehre als auch im Hin-
blick auf die Normenlehre dazu gefiihrt, dass
sich historisch eine Vielzahl von unterschiedli-
chen Stromungen, Gruppierungen und Schulen
herausgebildet hat, die sich alle auf die islami-
sche Religion bezogen, jedoch in vielen Fra-
gen unterschiedliche Auffassungen vertraten.
Al-Ash‘ari, ein einflussreicher sunnitischer
Theologe des 10. Jahrhunderts, formulierte
dies wie folgt: «Die Menschen wurden nach
ihrem Propheten in vielen Dingen uneins. [...]
So wurden sie zu unterschiedlichen Sekten und
zersplitterten Parteien. Aber der Islam verbin-
det und umfasst sie alle.» (Ash‘ari 2005, S. 21)
Zweitens: Besonders aus sunnitischer Per-
spektive ist religiose Autoritit in einem enge-
ren Sinne grundsitzlich im Wissen (arab. ‘ilm)
selbst zu verorten, in einem weiteren Sinne in
denjenigen Personen, die iiber Wissen verfii-
gen, es weitergeben und bewahren (Takim 2017,
S. 115). Mit dieser theoretischen Feststellung
bleiben jedoch noch viele Fragen offen — vor
allem diejenige, worin genau dieses autorita-
tive Wissen besteht und wer damit befasst ist.

15



Im Rahmen der Entwicklung der klassisch-
islamischen Theologie haben sich ab dem 9.
Jahrhundert zwei konkurrierende Vorstellun-
gen liber die Natur des autoritativen Wissens
herausgebildet: Nach der Position der Traditi-
onalisten (arab. ahl al-hadith) ist das Wissen
und damit auch die Autoritit in den religio-
sen Quellen zu sehen, also im Koran und den
Hadithen, den Uberlieferungen des Propheten
Muhammad (Horsch 2017, S. 164). Die Gelehr-
ten haben demnach die Aufgabe, diese Texte zu
tradieren, die Verlisslichkeit ihrer Uberliefe-
rung zu priifen und sie zu interpretieren. Nach
der rationalistischen Position hingegen besteht
das autoritative Wissen dariiber hinaus in der
rationalen und argumentativen Absicherung
der zentralen islamischen Glaubensgrundla-
gen (arab. usil al-din), wie der Existenz Gottes
und der Wahrhaftigkeit des Propheten Muham-
mad. Nach dieser Position haben Theolog*in-
nen also neben einer Kenntnis der religidsen
Quellen vor allem iiber die Fihigkeit zu feh-
lerfreiem rationalen Argumentieren zu verfii-
gen. Historisch ist es im sunnitischen Islam
im 10. und 11. Jahrhundert zu einer gewissen
gegenseitigen Akzeptanz der beiden Ansitze
gekommen: Die Traditionalisten auf der einen
Seite und die rationalistischen Theolog*innen
von Ash‘ariyya und Maturidiyya auf der ande-
ren Seite bildeten gemeinsam die anerkannte
Gemeinschaft der Gelehrten (arab. ‘ulama’),
die mit dem autoritativen Wissen befasst war
(El Shamsy 2008, S. 105f.).

Drittens: Dieses Verstindnis von Wissen
als religioser Autoritdt hatte Konsequenzen
fiir die Beziehungen zwischen den konkreten
Personen, die sich mit diesem betraut sahen.
Zentral ist dabei die Lehrer*innen-Schiiler*-
innen-Beziehung, in welcher ein*e Schiiler*in
einen Text «hort» (arab. sama’) beziehungs-
weise in ihm unterrichtet wird. Der*die Leh-
rende wiederrum muss den Text selbst auf glei-
che Art und Weise gehort haben und so iiber
eine ununterbrochene Kette von Lehrenden bis
zur Quelle verfiigen — bei Hadithen bis zum
Propheten Muhammad, bei anderen Texten bis
zum*zur Autor*in. Meistens horte man nicht
alleine, sondern gemeinsam mit anderen im
Kreis (arab. halga) einer gelehrten Person zu.

Eine wichtige Rolle spielte die Autorisie-
rung der Horenden durch die Lehrenden mit
einer Lehrerlaubnis oder einer Uberlieferungs-
berechtigung (arab. ij@za): Diese konnte sich
auf einen konkreten Text beziehen, wurde
aber auch teilweise aufgrund der allgemeinen
Eignung erteilt (El Shamsy 2008, S. 99f.). Mit
ihr ging iiblicherweise die Moglichkeit einher,
selbst eine Lehrtitigkeit aufzunehmen und

16

Lehrerlaubnisse zu erteilen. Im Unterschied
zu den Traditionalisten spielten bei den rati-
onalistischen Theolog*innen auch Streitge-
sprache (arab. munazara) eine grosse Rolle:
Eine theologische Position musste auch gegen
kritische Einwénde verteidigt werden kénnen.
Streitgespriache fanden haufig 6ffentlich und
teilweise zur Unterhaltung statt, selbst theo-
logische Werke waren in Form von fiktiven
Streitgesprachen geschrieben.

Ab dem 11. Jahrhundert erfahrt die hohere
islamische Bildung zunehmend eine Professi-
onalisierung und findet in der zentralen Bil-
dungsinstitution, der Madrasa, statt. Eine Stif-
tung (arab. wagf) sicherte dabei die finanzielle
Grundlage, einschliesslich der Bezahlung der
Lehrenden und Stipendien fiir die Schiiler. Das
individuelle Lehrer*innen-Schiiler*innen-Ver-
héltnis blieb weiterhin zentral fiir die Weiter-
gabe von Wissen; durch eine Ausrichtung des
Curriculums auf die islamische Normenlehre
als zentrale Disziplin war die Lehre in der
Madrasa jedoch weniger flexibel als zuvor.
Auch Frauen waren regelmaissig Stifterin-
nen von Madrasas, konnten jedoch iiblicher-
weise nicht in ihnen studieren (Giinther 2018,
S. 254-59).

Vormoderne Priazedenzfalle:
Frauen in den klassisch-islami-
schen Wissenschaftstraditionen

Als Nichstes ist zu fragen, welche Konse-
quenzen sich aus der dargestellten Auffas-
sung von religidoser Autoritdt im sunnitischen
Islam fiir das Wirken von Frauen ergeben
haben. Grundsitzlich ist festzuhalten, dass
kaum theologische Griinde angefiihrt wer-
den konnten, die gegen die Zugehorigkeit
von Frauen zur Gemeinschaft der Gelehrten
sprechen. Wenn eine Frau von einem*einer
anerkannten Gelehrten einen Text gehort
(und gegebenenfalls erldutert bekommen)
hatte und dafiir iiber eine Uberlieferungs-
berechtigung verfiigte, fungierte sie selbst
als Tréagerin des religiés-autoritativen Wis-
sens. Gleichzeitig konnte sie beanspruchen,
es lehren und auslegen zu kénnen. Obgleich
Frauen also nicht grundsétzlich ausgeschlos-
sen waren, so konnten dennoch die Konventi-
onen der Geschlechterbeziehungen in musli-
mischen Gesellschaften eine enge Beziehung
beispielsweise zwischen einem Lehrer und
seiner Schiilerin erschweren (El Shamsy 2008,
S.102). Der Grad der Partizipation von Frauen
unterschied sich deswegen sowohl nach zeit-
lichem und 6rtlichem Kontext als auch nach
Wissenschaftsdisziplin.

Neue Wege 6.19



vergeben

lLehrerlaiihnicee

Wie die Islamwissenschaftlerin Asma Sayeed
gezeigt hat, ist die Beteiligung von Frauen ins-
besondere bei der Uberlieferung von Hadithen
stark, was wohl auf die Rolle der Ehefrauen
Muhammads als Lehrerinnen der propheti-
schen Aussagen zuriickzufiihren ist, die einen
Prizedenzfall im Friihislam darstellen. Im
8. und 9. Jahrhundert sind kaum Hinweise
auf Frauen zu finden, wohl weil sie deutlich
schwerer die weiten Reisen auf sich nehmen
konnten, die nach den arabischen Eroberungen
zur Sammlung der Uberlieferungen notwendig
wurden. Ab dem 10. Jahrhundert sind Frauen
dann wieder stark in die Uberlieferung der nun
bereits verschriftlichten Hadithe eingebunden,
haben selbst Schiiler*innen und erhalten und
vergeben Lehrerlaubnisse. Viele Namen dieser
weiblichen Hadithgelehrten sind in den biogra-
fischen Lexika erwihnt. Dies nimmt dann spi-
ter — unter anderem wegen des bereits erwihn-
ten Aufstiegs der Madrasa — wieder ab.

Im Bereich der systematischen Theologie
(arab. kalam), also der Beschiftigung mit den
islamischen Glaubensgrundlagen mit rationa-
len Mitteln, waren Frauen als Theologinnen
eine seltene Ausnahme. Eine solche stellt Ukht
Abi Hashim dar, die vermutlich in der ersten

Neue Wege 6.19

Hilfte des 10. Jahrhunderts im irakischen
Basra lebte. Sie war die Tochter des Griinders
der einflussreichen theologischen Schule, der
Mu‘tazila, von Basra, und hatte daher bereits
in ihrem familidren Umfeld eine Nihe zu theo-
logischer Bildung. Spitere biografische Lexika
bezeichnen sie explizit als Theologin der
mu‘tazilitischen Schule und loben den hohen
Rang, den sie im Wissen erreicht hat. Schriften
von ihr werden nicht erwihnt, sie scheint eher
aktiv unter anderen Frauen fiir die theologi-
schen Positionen der Mu‘tazila geworben zu
haben. Dies bedeutet eine gewisse, allerdings
beschrinkte religiose Autoritét.

Auch in der islamischen Normenlehre (arab.
figh) ist der Anteil an Frauen, die als Rechtsge-
lehrte anerkannt waren, relativ gering. Ein hiu-
fig zitiertes Beispiel fiir eine solche Frau stellt
Fatima bint Muhammad al-Samarqandi dar,
die im 12. Jahrhundert in Syrien lebte. Sie war
Tochter und Schiilerin eines berithmten hanafi-
tischen Rechtsgelehrten und Theologen, lehrte
selbst im Bereich islamische Normenlehre und
vergab Lehrerlaubnisse. Ausserdem erteilte sie
gemeinsam mit ihrem Ehemann Rechtsgutach-
tenund korrigierte ihn —in diesem Sinne konnte
sie explizit religiose Autoritdt beanspruchen.

17




Innerhalb der islamischen Mystik (arab. tasaw-
wuf) waren Frauen vergleichsweise haufig ver-
treten. Ein besonders herausragendes Beispiel
stellt ‘A’isha al-Ba‘uniyya (gest. 1517) dar: Auch
sie wurde in eine angesehene Familie geboren,
war die Tochter des Oberrichters von Damas-
kus und erhielt eine Ausbildung in verschie-
denen Wissenschaftsdisziplinen, besonders in
der islamischen Normenlehre und der Mystik.
Von ‘A’isha sind nicht nur mehrere Gedicht-
sammlungen erhalten, sondern auch eine Ein-
fiihrung in die Mystik — es handelt sich hier-
bei um eines der wenigen vormodernen Werke
iiberhaupt, die von einer Frau verfasst wurden
(Horsch 2017, S. 171). Sie présentiert sich in
ihren Werken nicht nur selbst als mystische
Meisterin, sondern verschiedene Quellen bele-
gen, dass sie auch als eine solche anerkannt war.

Unter anderen Voraussetzungen:
Islamische Theologie in Europa

Bevor nun der Blick auf die gegenwirtige Situ-
ation gerichtet wird, ist zu fragen, wie diese
vormodernen Priazedenzfille in ihrer Gesamt-
heit einzuordnen sind. Auf der einen Seite ist
klar, dass hochgebildete Frauen, die der aner-
kannten Gemeinschaft der Gelehrten angehér-
ten und dadurch Anteil an religioser Autoritit
hatten, in keiner klassisch-islamischen Wis-
senschaftstradition der Normalfall waren. Auf
der anderen Seite gibt es zu viele Beispiele,
als dass man von absoluten Ausnahmen spre-
chen konnte. Tatsdchlich scheint eine Reihe
von Faktoren zusammenkommen zu miissen,
damit eine Frau religiose Autoritit beanspru-
chen konnte: Mindestens musste sie in einer
stadtischen Umgebung leben, in eine hinrei-
chend wohlhabende Familie geboren werden
und ausreichenden Zugang zu Bildung erhal-
ten. Ausserdem hatte der zunehmende Grad an
Professionalisierung der Wissenschaftstraditi-
onen — der fiir Frauen hiufig den Ausschluss
aus Bildungsinstitutionen bedeutete — einen
negativen Einfluss auf ihre Partizipationsmog-
lichkeiten, die in einem privaten Umfeld eher
gegeben waren (Horsch 2017, S. 175).

Die Tatsache, dass jedoch im Grunde keine
theologischen oder religiosen Griinde gegen
eine Rolle von Frauen als religiose Autorita-
ten sprechen, bietet im heutigen européischen
Kontext eine grosse Chance: Viele der Hiirden,
die in vormodernen Gesellschaften existierten,
bestehen nicht mehr oder nur noch in einem
geringeren Masse. So stellen Frauen heute die
grosse Mehrzahl der aktuell iiber zweitausend
Studierenden an den Zentren fiir Islamische
Theologie im deutschsprachigen Raum dar.

18

Dass sich dies bislang nicht ausreichend auf die
Besetzung von Professuren auswirkt, ist kein
spezielles Problem der Islamischen Theologie,
sondern ein allgemeiner Missstand — sowohl in
der Schweiz als auch in Deutschland liegt der
Anteil von Professorinnen insgesamt bei unter
25 Prozent. Die hohe Anzahl an Masterabsol-
ventinnen und Doktorandinnen lasst erwarten,
dass in naher Zukunft deutlich mehr Frauen
als zuvor verantwortungsvolle Positionen in
den Gemeinden, in der muslimischen Zivilge-
sellschaft oder in der Akademie iibernehmen
werden. Insofern sie dort sowohl als Ansprech-
partnerinnen fiir religiose Fragen als auch in
der Wissensvermittlung titig sind, stehen die
Chancen gut, dass Frauen zunehmend haufig
Funktionen religioser Autoritit ausfiillen. @

QO Mira Sievers, *1991, ist muslimische Theologin
und lebt in Frankfurt am Main. Sie ist wissenschaft-
liche Mitarbeiterin an der Goethe-Universitit in
Frankfurt und Koordinatorin eines koranbezogenen
Forschungsprojekts. Schwerpunktmaissig forscht
sie zur Systematischen Theologie des Islams (Kalam).

sievers@em.uni-frankfurt.de

QO Literatur:
Abi I-Hasan al-Ash‘ari: Magalat al-islamiyyin
wa-khtilaf al-musallin. Beirut 2005.
Ahmed El Shamsy: The social construction of
orthodoxy. In: The Cambridge Companion to Classical

Islamic Theology. Hg. Tim Winter. Cambridge 2008,
S. 97-117.

Sebastian Giinther: « Nur Wissen, das durch Lehre le-
bendig wird, sichert den Eingang ins Paradies.»

Die Madrasa als héhere Bildungseinrichtung im mit-
telalterlichen Islam. In: «Das Paradies ist ein Horsaal
fiir die Seelen», Religibse Bildung in historischer
Perspektive. Hg. Peter Gemeinhardt und Ilinca Tana-
seanu-Dobler. Tibingen 2018, S. 237-70.

Silvia Horsch: Gelehrsamkeit, religiose Autoritdt und
Institutionalisierung in der Sunna im Hinblick auf

die Partizipationsmaoglichkeiten von Frauen. In: Kritik,
Widerspruch, Blasphemie. Anfragen an Christentum
und Islam. Hg. Christian Strébele [u.a.]. Regensburg
2017, S. 164-75.

Asma Sayeed: Women and the Transmission of
Religious Knowledge in Islam. Cambridge 2013.

Abdullah Takim: Grundlegung einer Islamischen
Religionspddagogik im europdischen Kontext. In:
Aufbruch zu neuen Ufern. Aufgaben, Problemlagen
und Profile einer Islamischen Religionspddagogik
im europdischen Kontext. Hg. Yagar Sarikaya und
Franz-Josef Baumer. Miinster 2017, S. 95-136.

Neue Wege 6.19



	Frauen als religiöse Autoritäten in islamisch-theologischer Perspektive : weder die Ausnahme noch die Regel

