
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 113 (2019)

Heft: 6

Artikel: Frauen als religiöse Autoritäten in islamisch-theologischer Perspektive :
weder die Ausnahme noch die Regel

Autor: Sievers, Mira

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-868086

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 30.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-868086
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Frauen als
religiöse

Autoritäten in

islamischtheologischer

Perspektive:
Weder die

Ausnahme noch
die Regel

Mira Sievers

Frauen waren in keiner
klassischislamischen Wissenschaftstradition

der Normalfall. Aber es gab
sie. Substanzielle theologische
Gründe gegen Frauen als religiöse
Autoritäten gibt es nicht. Das
eröffnet Chancen für die Zukunft.

Die Debatte über Frauen als Vorbeterinnen in
muslimischen Gemeinden ist immer wieder
im Fokus medialer Aufmerksamkeit, zuletzt
im Kontext einer Moscheeeröffnung in Berlin.
Dabei geht es oft um die weit grundsätzlichere
Frage nach der Integrierbarkeit des Islams in
Europa und ob diese Religion «liberal» und
«modern» sein kann. Für viele Beobachter*in-
nen scheint sich die Antwort insbesondere an
der Rolle von muslimischen Frauen festmachen
zu lassen; daran, ob sie auch in religiöser
Hinsicht gleichberechtigt sind und zum Beispiel
das Gebet leiten können. Dieses konkrete
Problem berührt verschiedene Aspekte muslimischer

Lebensweise, etwa die Beziehungen
zwischen den Geschlechtern oder die Natur von
gottesdienstlichen Handlungen. Relevanter

und auch grundlegender wäre aber die Frage,
ob Frauen in einem umfassenden Sinne als
religiöse Autoritäten fungieren können. Dies
gilt umso mehr, da die Vorbeterinnenfunktion
nicht zwangsläufig mit der Gemeindeleitung
einhergeht, sondern im Grunde für jedes Gebet
neu bestimmt werden kann. Es lohnt sich der
Blick auf diejenigen Funktionen, die mit der
Vermittlung von Wissen und der Position einer
Ansprechpartnerin für religiöse Fragen einhergehen.

Im Folgenden soll daher die Frage nach
Frauen als religiöse Autoritäten in der islamischen

Tradition im Mittelpunkt stehen. Dazu
sind zunächst drei grundsätzliche Überlegungen

zu religiöser Autorität aus islamisch-theologischer

Perspektive notwendig.

Weder Kirche noch Lehramt:
Religiöse Autorität in

der islamischen Tradition
Erstens: Der Islam kennt keine Kirche. Durch
das Fehlen eines Lehramts in der islamischen
Tradition gibt es schlicht keine Instanz, die
verbindlich über die Richtigkeit von Glaubensoder

Rechtsmeinungen entscheiden könnte.
Weiterhin bildete sich auch kein Klerus heraus:
Kirchliche Ämter, wie dasjenige des Bischofs,
der auch in der Lehre eine besondere
Autoritätbeanspruchen könnte, existieren nicht, und
auch ein Vorbeter hat keine derartigen Kompetenzen.

Tatsächlich wird diese Form der
institutionalisierten Religion bereits im Koran
kritisiert (z.B. in Sure 9, Vers 31). Dies hat sowohl
im Bereich der Glaubenslehre als auch im
Hinblick auf die Normenlehre dazu geführt, dass
sich historisch eine Vielzahl von unterschiedlichen

Strömungen, Gruppierungen und Schulen
herausgebildet hat, die sich alle auf die islamische

Religion bezogen, jedoch in vielen Fragen

unterschiedliche Auffassungen vertraten.
Al-Ash'ari, ein einflussreicher sunnitischer
Theologe des 10. Jahrhunderts, formulierte
dies wie folgt: «Die Menschen wurden nach
ihrem Propheten in vielen Dingen uneins. [...]
So wurden sie zu unterschiedlichen Sekten und
zersplitterten Parteien. Aber der Islam verbindet

und umfasst sie alle.» (Ash'ari 2005, S. 21)
Zweitens: Besonders aus sunnitischer

Perspektive ist religiöse Autorität in einem engeren

Sinne grundsätzlich im Wissen (arab. 'ilm)
selbst zu verorten, in einem weiteren Sinne in
denjenigen Personen, die über Wissen verfügen,

es weitergeben und bewahren (Takim 2017,
S. 115). Mit dieser theoretischen Feststellung
bleiben jedoch noch viele Fragen offen - vor
allem diejenige, worin genau dieses autoritative

Wissen besteht und wer damit befasst ist.

Neue Wege 6.19 15



Im Rahmen der Entwicklung der
klassischislamischen Theologie haben sich ab dem 9.
Jahrhundert zwei konkurrierende Vorstellungen

über die Natur des autoritativen Wissens
herausgebildet: Nach der Position der
Traditionalisten (arab. ahl al-hadith) ist das Wissen
und damit auch die Autorität in den religiösen

Quellen zu sehen, also im Koran und den
Hadithen, den Überlieferungen des Propheten
Muhammad (Horsch 2017, S. 164). Die Gelehrten

haben demnach die Aufgabe, diese Texte zu
tradieren, die Verlässlichkeit ihrer Überlieferung

zu prüfen und sie zu interpretieren. Nach
der rationalistischen Position hingegen besteht
das autoritative Wissen darüber hinaus in der
rationalen und argumentativen Absicherung
der zentralen islamischen Glaubensgrundlagen

(arab. usül al-dïn), wie der Existenz Gottes
und der Wahrhaftigkeit des Propheten Muhammad.

Nach dieser Position haben Theolog*in-
nen also neben einer Kenntnis der religiösen
Quellen vor allem über die Fähigkeit zu
fehlerfreiem rationalen Argumentieren zu verfügen.

Historisch ist es im sunnitischen Islam
im 10. und 11. Jahrhundert zu einer gewissen
gegenseitigen Akzeptanz der beiden Ansätze
gekommen: Die Traditionalisten auf der einen
Seite und die rationalistischen Theolog*innen
von Ash'ariyya und Mäturidiyya auf der anderen

Seite bildeten gemeinsam die anerkannte
Gemeinschaft der Gelehrten (arab. 'ulamä'),
die mit dem autoritativen Wissen befasst war
(El Shamsy 2008, S. 105f.).

Drittens: Dieses Verständnis von Wissen
als religiöser Autorität hatte Konsequenzen
für die Beziehungen zwischen den konkreten
Personen, die sich mit diesem betraut sahen.
Zentral ist dabei die Lehrer*innen-Schüler*-
innen-Beziehung, in welcher ein*e Schüler'in
einen Text «hört» (arab. samä') beziehungsweise

in ihm unterrichtet wird. Der*die
Lehrende wiederrum muss den Text selbst auf gleiche

Art und Weise gehört haben und so über
eine ununterbrochene Kette von Lehrenden bis
zur Quelle verfügen - bei Hadithen bis zum
Propheten Muhammad, bei anderen Texten bis
zum'zur Autor*in. Meistens hörte man nicht
alleine, sondern gemeinsam mit anderen im
Kreis (arab. halqa) einer gelehrten Person zu.

Eine wichtige Rolle spielte die Autorisierung

der Hörenden durch die Lehrenden mit
einer Lehrerlaubnis oder einer Überlieferungs-
berechtigung (arab. ijäza): Diese konnte sich
auf einen konkreten Text beziehen, wurde
aber auch teilweise aufgrund der allgemeinen
Eignung erteilt (El Shamsy 2008, S. 99f.). Mit
ihr ging üblicherweise die Möglichkeit einher,
selbst eine Lehrtätigkeit aufzunehmen und

Lehrerlaubnisse zu erteilen. Im Unterschied
zu den Traditionalisten spielten bei den
rationalistischen Theolog'innen auch Streitgespräche

(arab. munäzara) eine grosse Rolle:
Eine theologische Position musste auch gegen
kritische Einwände verteidigt werden können.
Streitgespräche fanden häufig öffentlich und
teilweise zur Unterhaltung statt, selbst
theologische Werke waren in Form von fiktiven
Streitgesprächen geschrieben.

Ab dem 11. Jahrhundert erfährt die höhere
islamische Bildung zunehmend eine Professi-
onalisierung und findet in der zentralen
Bildungsinstitution, der Madrasa, statt. Eine
Stiftung (arab. waqf) sicherte dabei die finanzielle
Grundlage, einschliesslich der Bezahlung der
Lehrenden und Stipendien für die Schüler. Das
individuelle Lehrer*innen-Schüler*innen-Ver-
hältnis blieb weiterhin zentral für die Weitergabe

von Wissen; durch eine Ausrichtung des
Curriculums auf die islamische Normenlehre
als zentrale Disziplin war die Lehre in der
Madrasa jedoch weniger flexibel als zuvor.
Auch Frauen waren regelmässig Stifterinnen

von Madrasas, konnten jedoch üblicherweise

nicht in ihnen studieren (Günther 2018,
S. 254-59).

Vormoderne Präzedenzfälle:
Frauen in den klassisch-islamischen

Wissenschaftstraditionen
Als Nächstes ist zu fragen, welche
Konsequenzen sich aus der dargestellten Auffassung

von religiöser Autorität im sunnitischen
Islam für das Wirken von Frauen ergeben
haben. Grundsätzlich ist festzuhalten, dass
kaum theologische Gründe angeführt werden

konnten, die gegen die Zugehörigkeit
von Frauen zur Gemeinschaft der Gelehrten
sprechen. Wenn eine Frau von einem*einer
anerkannten Gelehrten einen Text gehört
(und gegebenenfalls erläutert bekommen)
hatte und dafür über eine Überlieferungs-
berechtigung verfügte, fungierte sie selbst
als Trägerin des religiös-autoritativen
Wissens. Gleichzeitig konnte sie beanspruchen,
es lehren und auslegen zu können. Obgleich
Frauen also nicht grundsätzlich ausgeschlossen

waren, so konnten dennoch die Konventionen

der Geschlechterbeziehungen in
muslimischen Gesellschaften eine enge Beziehung
beispielsweise zwischen einem Lehrer und
seiner Schülerin erschweren (El Shamsy 2008,
S. 102). Der Grad der Partizipation von Frauen
unterschied sich deswegen sowohl nach
zeitlichem und örtlichem Kontext als auch nach
Wissenschaftsdisziplin.

16 Neue Wege 6.19



Ab dem 10. Jahr
dert sind Fraue
in die Uberli
eingebun
Schüler*
erhalten untfvergeben
I ohrorlai ihnicco

Wie die Islamwissenschaftlerin Asma Sayeed
gezeigt hat, ist die Beteiligung von Frauen
insbesondere bei der Überlieferung von Hadithen
stark, was wohl auf die Rolle der Ehefrauen
Muhammads als Lehrerinnen der prophetischen

Aussagen zurückzuführen ist, die einen
Präzedenzfall im Frühislam darstellen. Im
8. und 9. Jahrhundert sind kaum Hinweise
auf Frauen zu finden, wohl weil sie deutlich
schwerer die weiten Reisen auf sich nehmen
konnten, die nach den arabischen Eroberungen
zur Sammlung der Überlieferungen notwendig
wurden. Ab dem 10. Jahrhundert sind Frauen
dann wieder stark in die Überlieferung der nun
bereits verschriftlichten Hadithe eingebunden,
haben selbst Schülerinnen und erhalten und
vergeben Lehrerlaubnisse. Viele Namen dieser
weiblichen Hadithgelehrten sind in den biografischen

Lexika erwähnt. Dies nimmt dann später

- unter anderem wegen des bereits erwähnten

Aufstiegs der Madrasa - wieder ab.
Im Bereich der systematischen Theologie

(arab. kaläm), also der Beschäftigung mit den
islamischen Glaubensgrundlagen mit rationalen

Mitteln, waren Frauen als Theologinnen
eine seltene Ausnahme. Eine solche stellt Ukht
Abi Häshim dar, die vermutlich in der ersten

Hälfte des 10. Jahrhunderts im irakischen
Basra lebte. Sie war die Tochter des Gründers
der einflussreichen theologischen Schule, der
Mu'tazila, von Basra, und hatte daher bereits
in ihrem familiären Umfeld eine Nähe zu
theologischer Bildung. Spätere biografische Lexika
bezeichnen sie explizit als Theologin der
mu'tazilitischen Schule und loben den hohen
Rang, den sie im Wissen erreicht hat. Schriften
von ihr werden nicht erwähnt, sie scheint eher
aktiv unter anderen Frauen für die theologischen

Positionen der Mu'tazila geworben zu
haben. Dies bedeutet eine gewisse, allerdings
beschränkte religiöse Autorität.

Auch in der islamischen Normenlehre (arab.
fiqh) ist der Anteil an Frauen, die als Rechtsgelehrte

anerkannt waren, relativ gering. Ein häufig

zitiertes Beispiel für eine solche Frau stellt
Fätima bint Muhammad al-Samarqandl dar,
die im 12. Jahrhundert in Syrien lebte. Sie war
Tochter und Schülerin eines berühmten hanafi-
tischen Rechtsgelehrten und Theologen, lehrte
selbst im Bereich islamische Normenlehre und
vergab Lehrerlaubnisse. Ausserdem erteilte sie

gemeinsam mit ihrem Ehemann Rechtsgutachten
und korrigierte ihn - in diesem Sinne konnte

sie explizit religiöse Autorität beanspruchen.

Neue Wege 6.19 17



Innerhalb der islamischen Mystik (arab. tasaw-
wuf) waren Frauen vergleichsweise häufig
vertreten. Ein besonders herausragendes Beispiel
stellt 'Ä'isha al-Bä'üniyya (gest. 1517) dar: Auch
sie wurde in eine angesehene Familie geboren,
war die Tochter des Oberrichters von Damaskus

und erhielt eine Ausbildung in verschiedenen

Wissenschaftsdisziplinen, besonders in
der islamischen Normenlehre und der Mystik.
Von 'Ä'isha sind nicht nur mehrere
Gedichtsammlungen erhalten, sondern auch eine
Einführung in die Mystik - es handelt sich hierbei

um eines der wenigen vormodernen Werke
überhaupt, die von einer Frau verfasst wurden
(Horsch 2017, S. 171). Sie präsentiert sich in
ihren Werken nicht nur selbst als mystische
Meisterin, sondern verschiedene Quellen belegen,

dass sie auch als eine solche anerkannt war.

Unter anderen Voraussetzungen:
Islamische Theologie in Europa

Bevor nun der Blick auf die gegenwärtige
Situation gerichtet wird, ist zu fragen, wie diese
vormodernen Präzedenzfälle in ihrer Gesamtheit

einzuordnen sind. Auf der einen Seite ist
klar, dass hochgebildete Frauen, die der
anerkannten Gemeinschaft der Gelehrten angehörten

und dadurch Anteil an religiöser Autorität
hatten, in keiner klassisch-islamischen
Wissenschaftstradition der Normalfall waren. Auf
der anderen Seite gibt es zu viele Beispiele,
als dass man von absoluten Ausnahmen sprechen

könnte. Tatsächlich scheint eine Reihe
von Faktoren zusammenkommen zu müssen,
damit eine Frau religiöse Autorität beanspruchen

konnte: Mindestens musste sie in einer
städtischen Umgebung leben, in eine hinreichend

wohlhabende Familie geboren werden
und ausreichenden Zugang zu Bildung erhalten.

Ausserdem hatte der zunehmende Grad an
Professionalisierung der Wissenschaftstraditionen

- der für Frauen häufig den Ausschluss
aus Bildungsinstitutionen bedeutete - einen
negativen Einfluss auf ihre Partizipationsmöglichkeiten,

die in einem privaten Umfeld eher
gegeben waren (Horsch 2017, S. 175).

Die Tatsache, dass jedoch im Grunde keine
theologischen oder religiösen Gründe gegen
eine Rolle von Frauen als religiöse Autoritäten

sprechen, bietet im heutigen europäischen
Kontext eine grosse Chance: Viele der Hürden,
die in vormodernen Gesellschaften existierten,
bestehen nicht mehr oder nur noch in einem
geringeren Masse. So stellen Frauen heute die
grosse Mehrzahl der aktuell über zweitausend
Studierenden an den Zentren für Islamische
Theologie im deutschsprachigen Raum dar.

Dass sich dies bislang nicht ausreichend aufdie
Besetzung von Professuren auswirkt, ist kein
spezielles Problem der Islamischen Theologie,
sondern ein allgemeiner Missstand - sowohl in
der Schweiz als auch in Deutschland liegt der
Anteil von Professorinnen insgesamt bei unter
25 Prozent. Die hohe Anzahl an Masterabsol-
ventinnen und Doktorandinnen lässt erwarten,
dass in naher Zukunft deutlich mehr Frauen
als zuvor verantwortungsvolle Positionen in
den Gemeinden, in der muslimischen
Zivilgesellschaft oder in der Akademie übernehmen
werden. Insofern sie dort sowohl als
Ansprechpartnerinnen für religiöse Fragen als auch in
der Wissensvermittlung tätig sind, stehen die
Chancen gut, dass Frauen zunehmend häufig
Funktionen religiöser Autorität ausfüllen. #
O Mira Sievers, *1991, ist muslimische Theologin

und lebt in Frankfurt am Main. Sie ist wissenschaftliche

Mitarbeiterin an der Goethe-Universität in
Frankfurt und Koordinatorin eines koranbezogenen
Forschungsprojekts. Schwerpunktmässig forscht
sie zur Systematischen Theoiogie des Islams (Kaläm).
sievers@em.uni-frankfurt.de

O Literatur:
Abü 1-Hasan al-Ash'ari: Maqälät al-islämiyyln
wa-khtiläf al-mu$allln. Beirut 2005.

Ahmed El Shamsy: The social construction of
orthodoxy. In: The Cambridge Companion to Classical
Islamic Theology. Hg. Tim Winter. Cambridge 2008,
S. 97-117.

Sebastian Günther: «Nur Wissen, das durch Lehre
lebendig wird, sichert den Eingang ins Paradies. »

Die Mad rasa als höhere Bildungseinrichtung im
mittelalterlichen Islam. In: «Das Paradies ist ein Hörsaal
für die Seelen», Religiöse Bildung in historischer
Perspektive. Hg. Peter Gemeinhardt und Ilinca Tana-
seanu-Döbler. Tübingen 2018, S. 237-70.
Silvia Horsch: Gelehrsamkeit, religiöseAutorität und
Institutionalisierung in der Sünna im Hinblick auf
die Partizipationsmöglichkeiten von Frauen. In: Kritik,
Widerspruch, Blasphemie. Anfragen an Christentum
und Islam. Hg. Christian Ströbele [u.a.]. Regensburg
2017, S. 164-75.
Asma Sayeed: Women and the Transmission of
Religious Knowledge in Islam. Cambridge 2013.

Abdullah Takim: Grundlegung einer Islamischen
Religionspädagogik im europäischen Kontext. In:
Aufbruch zu neuen Ufern. Aufgaben, Problemlagen
und Profile einer Islamischen Religionspädagogik
im europäischen Kontext. Hg. Yaçar Sankaya und
Franz-Josef Bäumer. Münster 2017, S. 95-136.

18 Neue Wege 6.19


	Frauen als religiöse Autoritäten in islamisch-theologischer Perspektive : weder die Ausnahme noch die Regel

