
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 113 (2019)

Heft: 6

Artikel: Solidarität : keine Frage des Drinnen oder Draussen

Autor: Strahm, Doris / Hungerbühler, Monika

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-868084

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 30.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-868084
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Solidarität:
Keine Frage
des Drinnen

oder Draussen
Neue Wege-Gespräch mit Doris Strahm,

Monika Hungerbühler und Esther Gisler Fischer
von Geneva Moser und Matthias Hui

Müssen Feministinnen aus der
römisch-katholischen Kirche
austreten? Oder können Kirchen
trotz allem Orte der Freiheit
und gleicher Rechte für alle
werden? Unterschiedliche
Perspektiven lösen sich auf, wenn
es um die Veränderung des grossen

Ganzen geht.

Nw Im November 2018 haben sechs bekannte
Feministinnen aus der Schweiz, darunter
Sie, Doris Strahm, entschieden, aus der
römisch-katholischen Kirche auszutreten.
Aus Protest gegen deren Frauenfeindlichkeit

haben Sie die Medienmitteilung
«Wir gehen!» verfasst. Wieso haben
Sie diesen Schritt gerade jetzt getan?

ds Die Frage - Gehen oder Bleiben - trage ich
schon seit Beginn meiner Karriere als feministische

Theologin in mir. Aus Solidarität mit
engagierten Kolleginnen und Kollegen bin ich
Teil der Kirche geblieben. Ich nahm mir zu

Herzen, was die feministische Theologin
Elisabeth Schüssler Fiorenza sagte: «Wir dürfen
die Definitionsmacht, was katholisch ist, nicht
den Männern überlassen. » Das versuchte ich
dann auch in meiner über dreissigjährigen
theologischen Arbeit: eine andere Theologie
mitzuentwickeln, oder wie es die Befreiungstheologie

und die Linke nannten, eine andere
Welt zu schaffen. Es ging um das grosse Ganze.

nw Weshalb spielte die Frage des Austritts
jetzt doch wieder eine Rolle?

ds Am Schluss eines Gesprächs für das «Echo
der Zeit» zu den Missbrauchsfällen, das ich
als Vertreterin der IG Feministische Theologinnen

führte, überrumpelte mich der
Journalist mit der Frage, weshalb ich noch in der
Kirche bleibe. Er traf ins Schwarze. Öffentlich
zu sagen, ich sei Teil dieser Kirche, die ich so
heftig kritisiere, ging nicht mehr. In letzter Zeit
habe ich vermehrt mit nicht-religiösen
feministischen Kreisen zusammengearbeitet. Wenn
ich dort über Frauenrechte und Religion spreche

und gleichzeitig sage, ich sei römisch-katholische

Theologin, bin ich vor mir selber
nicht mehr glaubwürdig. Und schliesslich die
ersten Äusserungen von Papst Franziskus, des

Hoffnungsträgers für viele! Sie zeigten mir: Es

mag sein, dass er in manchen Fragen progressiv
ist, aber bestimmt nicht in der Geschlechterfrage.

Seine Aussage, Abtreibung sei wie
ein Auftragsmord, war so nur noch der letzte
Anstoss, zu gehen.

nw Viele kritische Theologinnen und Theolo¬

gen, die entschieden haben, zu bleiben,
haben auf diesen Austritt reagiert.
Die Verfasserinnen des Texts «Eine Kirche
umfassender Gleichwertigkeit», auch
Sie, Monika Hungerbühler, sind nun zu
einem Gespräch mit dem Basler Bischof
und dem Generalvikar eingeladen worden.
Sie schreiben am Schluss Ihres neuen
Forderungspapiers «Wir haben es satt!»,
das Evangelium sei eine Lebensfreude,
die Sie sich nicht nehmen lassen wollten.

mh Dieses marode System der
römischkatholischen Kirche nimmt mir die Freude
am Evangelium immer wieder, gerade jetzt,
wo fast täglich neue Machtmissbräuche ans
Licht kommen und unendlichen Reformbedarf
anzeigen. Ich kann nicht einfach weiterarbeiten.

Ich will mich positionieren in Bezug auf
die sechs Katholikinnen, die ausgetreten sind.
Ihre Position ist auch meine, und doch habe ich
den Entscheid zu gehen, so nicht getroffen.

6 Neue Wege 6.19



nw Weshalb nicht?

mh Das hat auch biografische Gründe. Meine
Herkunftsfamilie war sehr ökumenisch. Ich bin
seit über dreissig Jahren in der römisch-katholischen

Kirche tätig. Erstaunlich und schön: Mit
meiner Haltung habe ich in der Kirche immer
einen Platz gefunden, im Krankenhaus, in
Pfarreien, als Leiterin der Basler Frauenstelle
der römisch-katholischen Kirche, jetzt als
Co-Leiterin der Offenen Kirche Elisabethen.
Ich musste mich als Feministin nie verstecken.
Ich kann mit meiner Arbeit das verfolgen, was
ich als gutes Leben für alle bezeichne. Die
Offene Kirche ist für mich ein Ort der
Gastfreundschaft, interreligiös und postkonfessionell

- so bezeichnen wir uns in einer Stadt, in
der drei Viertel der Menschen nicht zu einer
Landeskirche gehören. Hier halte ich einen
Raum offen für Menschen, die den Platz in der
Kirche mehr oder weniger verloren haben und
dennoch gerne hierherkommen.

ds Ich glaube auch, dass die Biografie und
die berufliche Tätigkeit für unsere Haltung
gegenüber der Kirche entscheidend sind. Ich
arbeitete nie in der Kirche drin. Aber als eine,
die die Freiheit hatte oder sie sich auch nahm,
an der Uni zu forschen, Bücher zu schreiben,
war ich immer mit euch verbunden, die ihr das
Erforschte in eurer kirchlichen Arbeit umsetzt.
Darüber haben wir ja oft diskutiert, Monika.
Deshalb warst du die Erste, die erfuhr, dass ich
gehe. Solange es Freiräume gibt, wäre ich die
Letzte, die sagen würde: Geh jetzt! Du kannst
dir auch nicht leisten, deine Anstellung zu
verlieren. Und: Die Offene Kirche Elisabethen
bleibt der Ort, wo ich mich religiös beheimatet
fühle. Es gibt also verschiedene Wege.

mh Für mich sind die Freundschaft mit
feministischen Theologinnen und ihre Inspiration
enorm wichtig. Es ist schön, dass Leute mir
sagen: Wenn es diesen Ort, wenn es dich nicht
gäbe, wäre ich auch schon lange gegangen. Wir
haben hier einen Geschmack davon, was möglich

sein könnte. Ich fühle mich privilegiert.
Und zugleich ist die Arbeit in der Kirche eine
grosse Last. Ich könnte immer wieder in Tränen

ausbrechen. Vieles schockiert und betrifft
mich.

Nw Esther Gisler, Sie sind reformierte Pfarrerin.
Sie haben die Stellungnahmen Ihrer
katholischen Kolleginnen aktiv mitverfolgt.
Wo verorten Sie sich?

es Ich bin ja auch einmal gegangen. Ich bin
über den konfessionellen Jordan geschwommen.

Bereits während des Studiums der
katholischen Theologie fühlte ich mich wie im
falschen Film. Ich verstand mich immer als
hybride Theologin, studierte auch Ethnologie
und Religionswissenschaften. In der Zeit des
damaligen Bischofs Haas «für» das Bistum
Chur zu studieren, war sehr konfliktiv und
nicht wohltuend. Mit Macht wurde an den
Universitäten verhindert, dass feministische Theologie

längerfristig Fuss fassen konnte. Wir hatten

die Idee, uns Haas entgegenzustellen und
etwas bewirken zu können. Wir pilgerten bei
der Weihe von Haas nach Chur und bildeten
einen Menschenteppich, aber diese erzkonservativen

Männer stiegen über uns drüber und
ärgerten sich. Das war sehr emotional, und
unsere grundsätzliche Frage blieb: Wollen wir
überhaupt in diese Struktur rein? Können wir
da etwas bewegen?

Nw Ihre Antwort?

es Ich wollte in die Seelsorge und biss in den
sauren Apfel. Aber nach dem Pastoralkurs
verweigerte mir Haas die kirchliche Beauftragung.
Ich kam dann doch noch zu einer Stelle. Aber
obwohl ich bei einem als modern geltenden
Priester relativen Freiraum erhielt, war auch
dort alles patriarchal strukturiert. Der
Pastoralassistent sagte mir, wo ich während des
Gottesdiensts stehen dürfe. Ich hielt das nicht
mehr aus. Wo war das Befreiende des
Evangeliums? In einer Weiterbildung einige Jahre
später ging eine Türe in Richtung reformiertes

Pfarramt auf. Ich schwamm wieder los. Das
Vikariat machte ich dann im selben Quartier, in
dem ich zuvor auf katholischer Seite gearbeitet
hatte.

nw Blicken Sie nun von aussen auf die
Diskussion unter Katholikinnen?
Oder sind deren Fragen auch Ihre?

eg Absolut. Auch die reformierten Kirchen
sind nicht der feministische Himmel. Ich habe
allerdings Freiheit gewonnen. Und ich habe
keine Angst mehr, das ist die Hauptsache.
Keine Angst mehr, meine Theologie zu entwickeln,

zu vermitteln, zu teilen. Ich habe keine
Angst mehr, bei Vorgesetzten angeschwärzt
zu werden oder eben, am falschen Ort zu
stehen. Aber auch die reformierte Theologie ist
im dogmatischen Bereich nach wie vor
patriarchal. Feministische Theologie findet ausserhalb

der Universitäten statt. In der Gemeinde
benenne ich meine Position, das erzeugt

Neue Wege 6.19 7



Widerstand, aber auch gute Erfahrungen. Jetzt
kann ich als Akteurin mitwirken und bin nicht
mehr einfach Manövriermasse. Im Sitzungszimmer

sitze ich unter dem Pfeife rauchenden
Karl Barth. Ich halte das nicht mehr aus. Wieso
kann man nicht auch Barths Partnerin Lollo
dazu hängen? Oder die «Flüchtlingsmutter»
Gertrud Kurz, die auch einen Bezug zu unserer

Gemeinde hatte?

Nw Damit wir Handlungsspielräume sehen,
brauchen wir Hoffnung auf Veränderung.
Das Positionspapier «Wir haben es satt!»
spricht eine radikale Sprache. Aber für wie
realistisch halten Sie es, dass sich tatsächlich

etwas bewegt?

mh Wir haben lange darum gerungen, ob wir
fordern, wünschen oder bitten sollten. Wir
fordern! Wir sind vom Generalvikar zum Gespräch
eingeladen worden und haben uns entschieden,
uns darauf einzulassen. Bereits anlässlich der
kirchlichen Gleichstellungsinitiative, die 2014
in den beiden Basel mit über achtzig Prozent
Ja-Stimmen angenommen wurde und deren
Mitinitiantin ich war, sagte der Generalvikar,
man müsse nach dem Zweiten Vatikanum über
alles sprechen können. Ich muss unterscheiden,
zwischen den Menschen und ihrem Amt, hinter

dem sie sich verstecken und das sie gefangen

hält. Interessant ist auch: Im Gegensatz zu
unserem ersten Aufruf, für den wir innerhalb
von wenigen Tagen die Unterstützung von
dreihundert Theologinnen und Theologen erhalten

haben, ist das jetzt bei «Wir haben es satt!»
völlig anders. Wir sprechen konkret von einer
anderen Kirche. Die Forderungen sind wohl
vielen zu scharf.

awv Uns beeindruckt die Schönheit dieser
Radikalität. Sie fordern etwa, dass
die Kirche keine Männer mehr zu Diakonen
und Priestern weiht, bis der Zugang
zu diesen Ämtern auch Frauen offensteht.

mh Ja, aber das schreckt offenbar auch ab.
Wenn es schwarz auf weiss und ganz konkret
wird, bekommen viele Angst.

eg Eben, die Angst...

aw Diese Angst ist etwas Strukturelles.
Es geht um Angst vor der Macht, Angst
vor Stellenverlust, Angst anzuecken.

mh Die Angst ist die Hauptgegnerin eines
Christenmenschen. Im Aufruf «Wir gehen!» haben
wir Freiheit gespürt. Diesen evangelischen

Geist spüre ich immer wieder, ob innerhalb
oder ausserhalb der Kirche: Da brenne ich, da
freue ich mich. Genau deshalb bin ich Theologin

geworden, wegen Menschen, die diese Freiheit

verbreiten. Das möchte ich umsetzen, ich
bin Praktikerin.

ds Du bist nicht nur Praktikerin, du bist auch
Seelsorgerin. Du erlebst Menschen vor Ort, für
die deine befreienden Ideen ein Gewinn sind,
Menschen, die du ermächtigen kannst. Du hast
eine sinnvolle Aufgabe in der Kirche. Ich wollte
an der Entwicklung einer befreienden Theologie

mitarbeiten, Aufklärung betreiben. Meine
Arbeit sind Vorträge, Bücher. Das ergibt andere
Bindungen. Ich habe immer von aussen oder
von der Grenze her auf diese Kirche geschaut.

mh Es ist das Patriarchat, das uns mit unseren
verschiedenen Rollen teilen und trennen will.
Mary Hunt bezeichnet Freundschaft als wichtige

theologische Kategorie. Solidarität geht
über alle Gräben hinweg. Ich bin Theologin,
weil es mir wichtig ist, dass dieses Sehnen nach
Gerechtigkeit Wort und Raum findet.

eg Die Ekklesia ist grösser als die Institutionen.

ds Als Elisabeth Schüssler Fiorenza von unserem

Austritt erfuhr, schrieb sie: Ihr seid nur aus
der Männerkirche und nicht aus der Ekklesia
der Frauen ausgetreten. - Ich war nie in der
Männerkirche zuhause, da bin ich nun auch
formal weg. Aber in der Kirche, in der ich all
die Jahre war, überkonfessionell, interkulturell,

feministisch-befreiungstheologisch
orientiert, da bin ich immer noch drin.

nw Das Befreiende ist demnach, die eigenen
Identitäten und Orte selber zu definieren?

ds Ich habe immer deutlicher gemerkt, dass
ich als römisch-katholische Theologin mit der
Amtskirche identifiziert werde, auch wenn ich
mich selbst nicht mit ihr identifiziere. Das
wurde je länger, desto unerträglicher. Wenn
der Papst heute wieder etwas Unsägliches sagt,
regt mich das zwar immer noch auf, aber es ist
anders. Ich kann nicht mehr mit seinen
Äusserungen identifiziert werden. Das ist eine grosse
innere Befreiung.

mh Wir hatten kürzlich einen Stand in Basel für
das Elisabethenwerk des Katholischen
Frauenbundes. Einige Passantinnen sagten, sie würden

nicht spenden, weil die katholische Kirche

für sie im Moment sehr unglaubwürdig sei.
Das ist immer wieder eine Zerreissprobe: Wie

8 Neue Wege 6.19



kannst du Feministin sein und zugleich
Angestellte der römisch-katholischen Kirche? Ich
bin in diesem dualen System ja als Frau
gleichberechtigt in der Landeskirche und gleichzeitig
im römisch-katholischen Rechtsgebilde strukturell

unsichtbar.

eg Diese Situation generiert Leiden. Kürzlich
hat eine SP-Regierungsrätin dieses duale System

gelobt, als sei es das Ei des Kolumbus. Ich
habe mich sehr geärgert. Wenn dieses System
Diskriminierungen erlaubt, fühle ich mich vom
Staat im Regen stehen gelassen. Diese Diskussion

habt ihr in Basel ja mit der
Gleichstellungsinitiative angestossen.

mh Ja, bei uns steht jetzt in der kirchlichen
Verfassung, dass der Kirchenrat und die Synode
die Frage der Geschlechterungerechtigkeit
aufs Tapet bringen müssen. Es gibt aber bei
meinen Kollegen kaum ein Bewusstsein dafür,
aus evangelischen Gründen auf Macht zu
verzichten. Dabei gibt es Vorbilder wie Franz von
Assisi, der sich völlig entkleidet hat, auch von
Macht.

ds Die Einsicht, dass es um Machtstrukturen
geht, fehlt dem Klerus. Ich horchte schon auf,
als Papst Franziskus im Zusammenhang mit
den Missbrauchsfällen kürzlich von Klerikalismus

sprach. Aber er meinte nicht das System
zweier Stände. Er legte dem einzelnen Kleriker
nahe, seine Macht nicht zu missbrauchen. So
lässt sich dieses hierarchisch-autoritäre System

nicht reformieren. Die Frauenfeindlichkeit
ist die Basis dieser zölibatären Männerkleri-
kerkirche; die Sexualmoral, der Ausschluss der
Frauen hängen damit zusammen. Alles andere
als eine sehr grundlegende «Reformation» ist
Kosmetik.

Nw Sie stehen alle auch in Beziehungen
mit Menschen ausserhalb dieser Strukturen.

Manche sehen die Kirche oder
Religion insgesamt schlicht als Teil des
patriarchalen Systems, das überwunden
werden muss. Wie gehen Sie damit um?
Wo ist da die gegenseitige Solidarität?

eg Das gute Leben für alle in der weltweiten
Gesellschaft zu befördern, das kann für mich
ein gemeinsamer Nenner sein.

ds Seit einigen Jahren arbeite ich enger mit
säkularen Feministinnen zusammen. Ich
beobachte, dass das Interesse am Verhältnis
«Frauenrechte, Religion und Macht» steigt und
dabei auch unsere theologischen Positionen

9



Die
Angst
ist die

wahrgenommen werden. In der Debatte wird
deutlicher: Nicht alles an Religion ist
Frauenunterdrückung - und auch nicht alles in der
säkularen Gesellschaft Gleichstellung. Häufig

steht «der Islam» im Zentrum der
feministischen Kritik. Das ist problematisch. Die
Missbrauchsfälle in der katholischen Kirche
verschieben nun diesen Fokus ein wenig. Auch
beim weltweiten Anti-Genderismus müssen wir
gemeinsam verstehen, wie die katholische
Kirche, evangelikale Kreise und politische Kräfte
im Kampf gegen Frauenrechte zusammenwirken.

Säkulare Feministinnen und kritisch-religiöse

Feministinnen brauchen einander, um
Frauenrechte zu verteidigen.

mh Kürzlich rief mich eine junge Feministin
und Gewerkschafterin an. Sie sagte, ich sei mit
meinem Netzwerk wichtig im Hinblick auf den
nationalen Frauenstreik. Heute hat sie mich
wieder kontaktiert, um anzufragen, ob sie den
feministischen Mitra-Basteltag, den ich
mitorganisiere, auf dem Frauenstreikportal pos-
ten soll. Das Schaffen von Verbindungen mit
allen Menschen guten Willens und die Pflege
von Freundschaften ist eine wichtige feministische

Strategie.

mm Dass das Trennende ein Instrument des
Patriarchats ist, zeigt sich nicht nur im
Hier und Jetzt, sondern auch in Bezug auf
die Geschichte: Die Ansätze unserer
Vorkämpferinnen gehen vergessen,
verschwinden in der Schublade. Kürzlich
ist an einer Sitzung sogar der Satz gefallen,

die feministische Theologie sei
gescheitert, sie habe versagt. Wie beurteilen
Sie das?

ds Die Hochblüte ist weg. Vieles ist Alltag
geworden. Vieles hat sich ausdifferenziert, was
ich wichtig finde, aber halt auch Power
rausnimmt. Und: Ich gehöre noch zu einer
Generation, in der viele religiös sozialisiert sind.
Wir begehrten gegen etwas auf, was uns
unterdrückt und klein gemacht hat. Für die Jüngeren

gilt das weniger. Es braucht jetzt wohl eine
andere Sprache, um das Erbe des Evangeliums
zu formulieren. Ich hoffe, dass die feministische

Bewegung in neuen Formen weitergeht.

mh Für mich ist es toll zu wissen, dass
Feministinnen jetzt auch in leitenden Positionen
sind, in Gemeinden, an der Universität. Zu
den Frauengottesdiensten kamen früher mehr
Leute, aber es gibt sie noch, und sie bleiben der
einzige Ort, wo Gott nur weiblich benannt wird.
Das Fernstudium Feministische Theologie

Neue Wege 6.19



oder die feministisch-theologische
Sommerakademie in Berlin laufen weiter. Was die Kirche

anbelangt: Meine unterdessen erwachsenen

Kinder haben ausser durch mich keinen
Bezug zur ihr. Aber sie sind politisch. Dass
man Allianzen schmieden und zusammenhalten

muss, damit die Welt überlebt, und dass
man versucht, die guten Kräfte zu finden und
die zerstörerischen zu benennen, ist ihnen sehr
wichtig.

Nw Bringt der Frauenstreik der feministischen
Bewegung neuen Aufschwung? Beteiligen
Sie sich daran?

ds Ich war 2018 an der grossen Gleichstellungsdemo

in Bern und fühlte mich an frühere
Zeiten erinnert. Das Gefühl von Verbundensein,
egal, wo du herkommst, und miteinander lustvoll

auf die Strasse gehen zu wollen, wächst.

mh Ich bin in einer Gruppe aktiv, die sich seit
Anfang 2019 Gedanken macht zu einem
Frauenkirchenstreik am Wochenende nach dem
Frauenstreik: «Frauen'KirchenStreik:
Gleichberechtigung. Punkt. Amen.»

eg Einen grossen Aufbruch in den Kirchen
sehe ich hingegen nicht, zivilgesellschaftlich
schon. In meiner Kirchgemeinde fehlt die
kritische Masse, um am Frauenstreik etwas anzu-
reissen. Es gibt im deutschsprachigen Raum
keinen Lehrstuhl für feministische Theologie.
Diese lebt in Nischen, an der Basis, in den Köpfen

von Pfarrerinnen. Aber insgesamt wurde
sie abgewürgt, das ist meine Erfahrung.

Nw Neben dem Frauenstreik zeugt die Kli¬

mastreikbewegung von neuen Aufbrüchen.
Was bedeutet dies für eure theologische
Arbeit, für eure Lebensgeschichte? Geht
es vielleicht dringender um Systemwandel
als um Veränderung der Kirchen?

ds Für mich war der Ökofeminismus immer
wichtig, gerade auch jener von lateinamerikanischen

Theologinnen. In Vorträgen und
Büchern versuchte ich, ökofeministische
Theologie hier zu verbreiten, aber das wurde
kaum rezipiert. Jetzt ist der Nährboden dafür
da. Im Interreligiösen Think-Tank verfassten
wir gerade ein Papier zu «Schöpfung und
Ökologie» und wollen damit Grundlagen liefern zu
einem Thema, das alle Religionsgemeinschaften

verbindet. Ich spüre die Aufbruchsstimmung

auch in der Frauenbewegung. Mit der
#MeToo-Debatte ist gesamtgesellschaftlich
etwas aufgebrochen. Der Kampf gegen Gewalt

gegen Frauen ist ein Riesenthema. Das habe ich
auch erlebt, als ich in Bolivien war. Wir dürfen

nicht aufgeben und das weltweite Netzwerk
nicht aus den Augen verlieren.

eg Ja, an so vielen Orten weltweit setzen sich
Frauen für ganz basale Bedürfnisse ein: Recht
auf Land, Rechtauf Frieden, Rechtauf Freiheit
von Gewalt. Das motiviert mich, ich versuche,
solidarisch zu sein und mir die Frage zu stellen,
wo der Ort ist, wo ich etwas bewegen kann.

mh Wir haben hier an der Offenen Kirche
Elisabethen Projekte mit Geflüchteten. Wir wollen

politisch dranbleiben und uns ganz real
um Menschen kümmern. Ich habe für die
Zukunft zwei Bilder aus der Bibel: Die hartnäckige

Witwe aus Lukas 1, die für Gerechtigkeit
kämpft. Da sehe ich die breiten Koalitionen im
Frauenstreik vor mir. Das andere Bild ist die
Frau aus Lukas 15, die die Drachme wiedergefunden

hat und mit ihren Nachbarinnen feiert.
Wir sollten unsere Kraft sehen und unsere
Solidarität stärken, gemeinsam das Leben feiern. •
O Doris Strahm, *1953, ist promovierte feministische

Theologin und Publizistin, Mitgründerin der
feministisch-theologischen Zeitschrift FAMA, der IG
Feministische Theologinnen und des Interreligiösen
Think-Tank. 1999-2008 war sie Präsidentin des cfd.

doris-strahm.ch
feministische-theologinnen.ch
interrelthinktank.ch

O Monika Hungerbühler, *1959, ist als röm.-kath.
Theologin und Seelsorgerin seit 2009 Leiterin
der Offenen Kirche Elisabethen in Basel, zuvor
war sie Leiterin der Frauenstelle der röm.-kath.
Kirche Basel-Stadt und Spitalseelsorgerin. Sie war
Mitgründerin der feministisch-theologischen
Zeitschrift FAMA,
monika-hungerbuehler.ch
offenekirche.ch

O Esther Gisler Fischer, *1968, arbeitet als Pfarrerin in
Zürich-Seebach. Seit dem Studium der Theologie,
Ethnologie und Religionswissenschaften beschäftigt
sie sich mit kontextuellen Theologien aus Frauensicht,
der Rolle von Frauen in religiösen und kulturellen
Traditionen und Konzepten vom «guten Leben». Sie
ist Mitglied der Redaktion Neue Wege.

contextus.ch

Neue Wege 6.19 11


	Solidarität : keine Frage des Drinnen oder Draussen

