Zeitschrift: Neue Wege : Beitrdge zu Religion und Sozialismus
Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 113 (2019)

Heft: 6

Artikel: Solidaritét : keine Frage des Drinnen oder Draussen
Autor: Strahm, Doris / Hungerbuhler, Monika

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-868084

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 30.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-868084
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Solidaritat:

Keine Frage

des Drinnen
oder Draussen

Neue Wege-Gesprach mit Doris Strahm,
Monika Hungerbiihler und Esther Gisler Fischer
von Geneva Moser und Matthias Hui

Miissen FeministInnen aus der
romisch-katholischen Kirche
austreten? Oder konnen Kirchen
trotz allem Orte der Freiheit
und gleicher Rechte fiir alle
werden? Unterschiedliche Pers-
pektiven 16sen sich auf, wenn

es um die Verinderung des gros-
sen Ganzen geht.

nw Im November 2018 haben sechs bekannte
Feministinnen aus der Schweiz, darunter
Sie, Doris Strahm, entschieden, aus der
romisch-katholischen Kirche auszutreten.
Aus Protest gegen deren Frauenfeind-
lichkeit haben Sie die Medienmitteilung
«Wir gehen!» verfasst. Wieso haben
Sie diesen Schritt gerade jetzt getan?

os Die Frage — Gehen oder Bleiben — trage ich
schon seit Beginn meiner Karriere als feminis-
tische Theologin in mir. Aus Solidaritdt mit
engagierten Kolleginnen und Kollegen bin ich
Teil der Kirche geblieben. Ich nahm mir zu

6

Herzen, was die feministische Theologin Eli-
sabeth Schiissler Fiorenza sagte: «Wir diirfen
die Definitionsmacht, was katholisch ist, nicht
den Minnern iiberlassen.» Das versuchte ich
dann auch in meiner iiber dreissigjahrigen
theologischen Arbeit: eine andere Theologie
mitzuentwickeln, oder wie es die Befreiungs-
theologie und die Linke nannten, eine andere
Welt zu schaffen. Es ging um das grosse Ganze.

w Weshalb spielte die Frage des Austritts
jetzt doch wieder eine Rolle?

os Am Schluss eines Gesprichs fiir das «Echo
der Zeit» zu den Missbrauchsfillen, das ich
als Vertreterin der IG Feministische Theolo-
ginnen fiihrte, iiberrumpelte mich der Jour-
nalist mit der Frage, weshalb ich noch in der
Kirche bleibe. Er traf ins Schwarze. Offentlich
zu sagen, ich sei Teil dieser Kirche, die ich so
heftig kritisiere, ging nicht mehr. In letzter Zeit
habe ich vermehrt mit nicht-religiosen femi-
nistischen Kreisen zusammengearbeitet. Wenn
ich dort iiber Frauenrechte und Religion spre-
che und gleichzeitig sage, ich sei romisch-ka-
tholische Theologin, bin ich vor mir selber
nicht mehr glaubwiirdig. Und schliesslich die
ersten Ausserungen von Papst Franziskus, des
Hoffnungstriagers fiir viele! Sie zeigten mir: Es
mag sein, dass er in manchen Fragen progres-
siv ist, aber bestimmt nicht in der Geschlech-
terfrage. Seine Aussage, Abtreibung sei wie
ein Auftragsmord, war so nur noch der letzte
Anstoss, zu gehen.

mw Viele kritische Theologinnen und Theolo-
gen, die entschieden haben, zu bleiben,
haben auf diesen Austritt reagiert.
Die Verfasserinnen des Texts «Eine Kirche
umfassender Gleichwertigkeit», auch
Sie, Monika Hungerbiihler, sind nun zu
einem Gesprach mit dem Basler Bischof
und dem Generalvikar eingeladen worden.
Sie schreiben am Schluss lhres neuen
Forderungspapiers «Wir haben es satt!»,
das Evangelium sei eine Lebensfreude,
die Sie sich nicht nehmen lassen wollten.

mi Dieses marode System der rémisch-
katholischen Kirche nimmt mir die Freude
am Evangelium immer wieder, gerade jetzt,
wo fast tiglich neue Machtmissbrauche ans
Licht kommen und unendlichen Reformbedarf
anzeigen. Ich kann nicht einfach weiterarbei-
ten. Ich will mich positionieren in Bezug auf
die sechs Katholikinnen, die ausgetreten sind.
Ihre Position ist auch meine, und doch habe ich
den Entscheid zu gehen, so nicht getroffen.

Neue Wege 6.19



w Weshalb nicht?

mu Das hat auch biografische Griinde. Meine
Herkunftsfamilie war sehr 6kumenisch. Ich bin
seit iber dreissig Jahren in der romisch-katho-
lischen Kirche tatig. Erstaunlich und schon: Mit
meiner Haltung habe ich in der Kirche immer
einen Platz gefunden, im Krankenhaus, in
Pfarreien, als Leiterin der Basler Frauenstelle
der romisch-katholischen Kirche, jetzt als
Co-Leiterin der Offenen Kirche Elisabethen.
Ich musste mich als Feministin nie verstecken.
Ich kann mit meiner Arbeit das verfolgen, was
ich als gutes Leben fiir alle bezeichne. Die
Offene Kirche ist fiir mich ein Ort der Gast-
freundschaft, interreligios und postkonfessio-
nell — so bezeichnen wir uns in einer Stadt, in
der drei Viertel der Menschen nicht zu einer
Landeskirche gehoren. Hier halte ich einen
Raum offen fiir Menschen, die den Platz in der
Kirche mehr oder weniger verloren haben und
dennoch gerne hierherkommen.

os Ich glaube auch, dass die Biografie und
die berufliche Tatigkeit fiir unsere Haltung
gegeniiber der Kirche entscheidend sind. Ich
arbeitete nie in der Kirche drin. Aber als eine,
die die Freiheit hatte oder sie sich auch nahm,
an der Uni zu forschen, Biicher zu schreiben,
war ich immer mit euch verbunden, die ihr das
Erforschte in eurer kirchlichen Arbeit umsetzt.
Dariiber haben wir ja oft diskutiert, Monika.
Deshalb warst du die Erste, die erfuhr, dass ich
gehe. Solange es Freirdume gibt, wire ich die
Letzte, die sagen wiirde: Geh jetzt! Du kannst
dir auch nicht leisten, deine Anstellung zu
verlieren. Und: Die Offene Kirche Elisabethen
bleibt der Ort, wo ich mich religios beheimatet
fiihle. Es gibt also verschiedene Wege.

mi Fiir mich sind die Freundschaft mit femi-
nistischen Theologinnen und ihre Inspiration
enorm wichtig. Es ist schon, dass Leute mir
sagen: Wenn es diesen Ort, wenn es dich nicht
gidbe, wire ich auch schon lange gegangen. Wir
haben hier einen Geschmack davon, was mog-
lich sein konnte. Ich fithle mich privilegiert.
Und zugleich ist die Arbeit in der Kirche eine
grosse Last. Ich konnte immer wieder in Tra-
nen ausbrechen. Vieles schockiert und betrifft
mich.

w  Esther Gisler, Sie sind reformierte Pfarrerin.
Sie haben die Stellungnahmen lhrer
katholischen Kolleginnen aktiv mitverfolgt.
Wo verorten Sie sich?

Neue Wege 6.19

es Ich bin ja auch einmal gegangen. Ich bin
iiber den konfessionellen Jordan geschwom-
men. Bereits wahrend des Studiums der katho-
lischen Theologie fiihlte ich mich wie im fal-
schen Film. Ich verstand mich immer als
hybride Theologin, studierte auch Ethnologie
und Religionswissenschaften. In der Zeit des
damaligen Bischofs Haas «fiir» das Bistum
Chur zu studieren, war sehr konfliktiv und
nicht wohltuend. Mit Macht wurde an den Uni-
versitaten verhindert, dass feministische Theo-
logie langerfristig Fuss fassen konnte. Wir hat-
ten die Idee, uns Haas entgegenzustellen und
etwas bewirken zu konnen. Wir pilgerten bei
der Weihe von Haas nach Chur und bildeten
einen Menschenteppich, aber diese erzkonser-
vativen Mdnner stiegen iiber uns driiber und
argerten sich. Das war sehr emotional, und
unsere grundsitzliche Frage blieb: Wollen wir
tiberhaupt in diese Struktur rein? Konnen wir
da etwas bewegen?

mw lhre Antwort?

e Ich wollte in die Seelsorge und biss in den
sauren Apfel. Aber nach dem Pastoralkurs ver-
weigerte mir Haas die kirchliche Beauftragung.
Ich kam dann doch noch zu einer Stelle. Aber
obwohl ich bei einem als modern geltenden
Priester relativen Freiraum erhielt, war auch
dort alles patriarchal strukturiert. Der Pas-
toralassistent sagte mir, wo ich wihrend des
Gottesdiensts stehen diirfe. Ich hielt das nicht
mehr aus. Wo war das Befreiende des Evan-
geliums? In einer Weiterbildung einige Jahre
spdter ging eine Tiire in Richtung reformier-
tes Pfarramt auf. Ich schwamm wieder los. Das
Vikariat machte ich dann im selben Quartier, in
dem ich zuvor auf katholischer Seite gearbeitet
hatte.

w Blicken Sie nun von aussen auf die
Diskussion unter Katholikinnen?
Oder sind deren Fragen auch lhre?

es Absolut. Auch die reformierten Kirchen
sind nicht der feministische Himmel. Ich habe
allerdings Freiheit gewonnen. Und ich habe
keine Angst mehr, das ist die Hauptsache.
Keine Angst mehr, meine Theologie zu entwi-
ckeln, zu vermitteln, zu teilen. Ich habe keine
Angst mehr, bei Vorgesetzten angeschwirzt
zu werden oder eben, am falschen Ort zu ste-
hen. Aber auch die reformierte Theologie ist
im dogmatischen Bereich nach wie vor patri-
archal. Feministische Theologie findet ausser-
halb der Universititen statt. In der Gemeinde
benenne ich meine Position, das erzeugt

7



Widerstand, aber auch gute Erfahrungen. Jetzt
kann ich als Akteurin mitwirken und bin nicht
mehr einfach Manovriermasse. Im Sitzungs-
zimmer sitze ich unter dem Pfeife rauchenden
Karl Barth. Ich halte das nicht mehr aus. Wieso
kann man nicht auch Barths Partnerin Lollo
dazu hdngen? Oder die «Fliichtlingsmutter»
Gertrud Kurz, die auch einen Bezug zu unse-
rer Gemeinde hatte?

nw Damit wir Handlungsspielraume sehen,
brauchen wir Hoffnung auf Veranderung.
Das Positionspapier «Wir haben es satt!»
spricht eine radikale Sprache. Aber fiir wie
realistisch halten Sie es, dass sich tatsdch-
lich etwas bewegt?

mi Wir haben lange darum gerungen, ob wir
fordern, wiinschen oder bitten sollten. Wir for-
dern! Wir sind vom Generalvikar zum Gesprach
eingeladen worden und haben uns entschieden,
uns darauf einzulassen. Bereits anlédsslich der
kirchlichen Gleichstellungsinitiative, die 2014
in den beiden Basel mit iiber achtzig Prozent
Ja-Stimmen angenommen wurde und deren
Mitinitiantin ich war, sagte der Generalvikar,
man miisse nach dem Zweiten Vatikanum iiber
alles sprechen konnen. Ich muss unterscheiden,
zwischen den Menschen und ihrem Amt, hin-
ter dem sie sich verstecken und das sie gefan-
gen hilt. Interessant ist auch: Im Gegensatz zu
unserem ersten Aufruf, fiir den wir innerhalb
von wenigen Tagen die Unterstiitzung von drei-
hundert Theologinnen und Theologen erhal-
ten haben, ist das jetzt bei «Wir haben es satt!»
vollig anders. Wir sprechen konkret von einer
anderen Kirche. Die Forderungen sind wohl
vielen zu scharf.

w Uns beeindruckt die Schénheit dieser
Radikalitdt. Sie fordern etwa, dass
die Kirche keine Manner mehr zu Diakonen
und Priestern weiht, bis der Zugang
zu diesen Amtern auch Frauen offensteht.

mi Ja, aber das schreckt offenbar auch ab.
Wenn es schwarz auf weiss und ganz konkret
wird, bekommen viele Angst.

es Eben, die Angst ...

w Diese Angst ist etwas Strukturelles.
Es geht um Angst vor der Macht, Angst
vor Stellenverlust, Angst anzuecken.

mu Die Angstist die Hauptgegnerin eines Chris-
tenmenschen. Im Aufruf «Wir gehen!» haben
wir Freiheit gespiirt. Diesen evangelischen

8

Geist spiire ich immer wieder, ob innerhalb
oder ausserhalb der Kirche: Da brenne ich, da
freue ich mich. Genau deshalb bin ich Theolo-
gin geworden, wegen Menschen, die diese Frei-
heit verbreiten. Das mochte ich umsetzen, ich
bin Praktikerin.

os Du bist nicht nur Praktikerin, du bist auch
Seelsorgerin. Du erlebst Menschen vor Ort, fiir
die deine befreienden Ideen ein Gewinn sind,
Menschen, die du erméchtigen kannst. Du hast
eine sinnvolle Aufgabe in der Kirche. Ich wollte
an der Entwicklung einer befreienden Theolo-
gie mitarbeiten, Aufkldrung betreiben. Meine
Arbeit sind Vortrige, Biicher. Das ergibt andere
Bindungen. Ich habe immer von aussen oder
von der Grenze her auf diese Kirche geschaut.

mu Es ist das Patriarchat, das uns mit unseren
verschiedenen Rollen teilen und trennen will.
Mary Hunt bezeichnet Freundschaft als wich-
tige theologische Kategorie. Solidaritit geht
iiber alle Griaben hinweg. Ich bin Theologin,
weil es mir wichtig ist, dass dieses Sehnen nach
Gerechtigkeit Wort und Raum findet.

es  Die Ekklesiaist grosser als die Institutionen.

os Als Elisabeth Schiissler Fiorenza von unse-
rem Austritt erfuhr, schrieb sie: Ihr seid nur aus
der Miannerkirche und nicht aus der Ekklesia
der Frauen ausgetreten. — Ich war nie in der
Minnerkirche zuhause, da bin ich nun auch
formal weg. Aber in der Kirche, in der ich all
die Jahre war, iiberkonfessionell, interkultu-
rell, feministisch-befreiungstheologisch ori-
entiert, da bin ich immer noch drin.

w Das Befreiende ist demnach, die eigenen
Identitdten und Orte selber zu definieren?

os Ich habe immer deutlicher gemerkt, dass
ich als romisch-katholische Theologin mit der
Amtskirche identifiziert werde, auch wenn ich
mich selbst nicht mit ihr identifiziere. Das
wurde je langer, desto unertraglicher. Wenn
der Papst heute wieder etwas Unségliches sagt,
regt mich das zwar immer noch auf, aber es ist
anders. Ich kann nicht mehr mit seinen Ausse-
rungen identifiziert werden. Das ist eine grosse
innere Befreiung.

my Wir hatten kiirzlich einen Stand in Basel fiir
das Elisabethenwerk des Katholischen Frauen-
bundes. Einige Passantinnen sagten, sie wiir-
den nicht spenden, weil die katholische Kir-
che fiir sie im Moment sehr unglaubwiirdig sei.
Das ist immer wieder eine Zerreissprobe: Wie

Neue Wege 6.19



kannst du Feministin sein und zugleich Ange-
stellte der romisch-katholischen Kirche? Ich
bin in diesem dualen System ja als Frau gleich-
berechtigt in der Landeskirche und gleichzeitig
im romisch-katholischen Rechtsgebilde struk-
turell unsichtbar.

es  Diese Situation generiert Leiden. Kiirzlich
hat eine SP-Regierungsritin dieses duale Sys-
tem gelobt, als sei es das Ei des Kolumbus. Ich
habe mich sehr geédrgert. Wenn dieses System
Diskriminierungen erlaubt, fiihle ich mich vom
Staat im Regen stehen gelassen. Diese Diskus-
sion habt ihr in Basel ja mit der Gleichstel-
lungsinitiative angestossen.

mu Ja, beiuns steht jetzt in der kirchlichen Ver-
fassung, dass der Kirchenrat und die Synode
die Frage der Geschlechterungerechtigkeit
aufs Tapet bringen miissen. Es gibt aber bei
meinen Kollegen kaum ein Bewusstsein dafiir,
aus evangelischen Griinden auf Macht zu ver-
zichten. Dabei gibt es Vorbilder wie Franz von
Assisi, der sich vollig entkleidet hat, auch von
Macht.

os Die Einsicht, dass es um Machtstrukturen
geht, fehlt dem Klerus. Ich horchte schon auf,
als Papst Franziskus im Zusammenhang mit
den Missbrauchsfallen kiirzlich von Klerikalis-
mus sprach. Aber er meinte nicht das System
zweier Stiande. Er legte dem einzelnen Kleriker
nahe, seine Macht nicht zu missbrauchen. So
lasst sich dieses hierarchisch-autoritdre Sys-
tem nicht reformieren. Die Frauenfeindlichkeit
ist die Basis dieser zo6libataren Mannerkleri-
kerkirche; die Sexualmoral, der Ausschluss der
Frauen hingen damit zusammen. Alles andere
als eine sehr grundlegende «Reformation» ist
Kosmetik.

mw Sie stehen alle auch in Beziehungen
mit Menschen ausserhalb dieser Struktu-
ren. Manche sehen die Kirche oder
Religion insgesamt schlicht als Teil des
- patriarchalen Systems, das liberwunden
werden muss. Wie gehen Sie damit um?
Wo ist da die gegenseitige Solidaritadt?

ts Das gute Leben fiir alle in der weltweiten
Gesellschaft zu befordern, das kann fiir mich
ein gemeinsamer Nenner sein.

os Seit einigen Jahren arbeite ich enger mit
sdakularen Feministinnen zusammen. Ich
beobachte, dass das Interesse am Verhaltnis
«Frauenrechte, Religion und Macht» steigt und
dabei auch unsere theologischen Positionen

9



Die

Angst
ist die
Haupt

gegn
eines

wahrgenommen werden. In der Debatte wird
deutlicher: Nicht alles an Religion ist Frauen-
unterdriickung — und auch nicht alles in der
sakularen Gesellschaft Gleichstellung. Hiau-
fig steht «der Islam» im Zentrum der femi-
nistischen Kritik. Das ist problematisch. Die
Missbrauchsfille in der katholischen Kirche
verschieben nun diesen Fokus ein wenig. Auch
beim weltweiten Anti-Genderismus miissen wir
gemeinsam verstehen, wie die katholische Kir-
che, evangelikale Kreise und politische Krifte
im Kampf gegen Frauenrechte zusammenwir-
ken. Sakulare Feministinnen und kritisch-re-
ligiose Feministinnen brauchen einander, um
Frauenrechte zu verteidigen.

mu Kiirzlich rief mich eine junge Feministin
und Gewerkschafterin an. Sie sagte, ich sei mit
meinem Netzwerk wichtig im Hinblick auf den
nationalen Frauenstreik. Heute hat sie mich
wieder kontaktiert, um anzufragen, ob sie den
feministischen Mitra-Basteltag, den ich mit-
organisiere, auf dem Frauenstreikportal pos-
ten soll. Das Schaffen von Verbindungen mit
allen Menschen guten Willens und die Pflege
von Freundschaften ist eine wichtige feminis-
tische Strategie.

w Dass das Trennende ein Instrument des
Patriarchats ist, zeigt sich nicht nur im
Hier und Jetzt, sondern auch in Bezug auf
die Geschichte: Die Ansdtze unserer
Vorkampferinnen gehen vergessen, ver-
schwinden in der Schublade. Kiirzlich
ist an einer Sitzung sogar der Satz gefal-
len, die feministische Theologie sei ge-
scheitert, sie habe versagt. Wie beurteilen
Sie das?

os Die Hochbliite ist weg. Vieles ist Alltag
geworden. Vieles hat sich ausdifferenziert, was
ich wichtig finde, aber halt auch Power raus-
nimmt. Und: Ich gehore noch zu einer Gene-
ration, in der viele religios sozialisiert sind.
Wir begehrten gegen etwas auf, was uns unter-
driickt und klein gemacht hat. Fiir die Jiinge-
ren gilt das weniger. Es braucht jetzt wohl eine
andere Sprache, um das Erbe des Evangeliums
zu formulieren. Ich hoffe, dass die feministi-
sche Bewegung in neuen Formen weitergeht.

mi Fiir mich ist es toll zu wissen, dass Femi-
nistinnen jetzt auch in leitenden Positionen
sind, in Gemeinden, an der Universitit. Zu
den Frauengottesdiensten kamen frither mehr
Leute, aber es gibt sie noch, und sie bleiben der
einzige Ort, wo Gott nur weiblich benannt wird.
Das Fernstudium Feministische Theologie

Neue Wege 6.19



oder die feministisch-theologische Sommer-
akademie in Berlin laufen weiter. Was die Kir-
che anbelangt: Meine unterdessen erwachse-
nen Kinder haben ausser durch mich keinen
Bezug zur ihr. Aber sie sind politisch. Dass
man Allianzen schmieden und zusammenhal-
ten muss, damit die Welt iiberlebt, und dass
man versucht, die guten Krifte zu finden und
die zerstorerischen zu benennen, ist ihnen sehr
wichtig.

w Bringt der Frauenstreik der feministischen
Bewegung neuen Aufschwung? Beteiligen
Sie sich daran?

os Ich war 2018 an der grossen Gleichstel-
lungsdemo in Bern und fiihlte mich an friithere
Zeiten erinnert. Das Gefiihl von Verbundensein,
egal, wo du herkommst, und miteinander lust-
voll auf die Strasse gehen zu wollen, wichst.

mu Ich bin in einer Gruppe aktiv, die sich seit
Anfang 2019 Gedanken macht zu einem Frau-
enkirchenstreik am Wochenende nach dem
Frauenstreik: «Frauen*KirchenStreik: Gleich-
berechtigung. Punkt. Amen.»

es Einen grossen Aufbruch in den Kirchen
sehe ich hingegen nicht, zivilgesellschaftlich
schon. In meiner Kirchgemeinde fehlt die kri-
tische Masse, um am Frauenstreik etwas anzu-
reissen. Es gibt im deutschsprachigen Raum
keinen Lehrstuhl fiir feministische Theologie.
Diese lebt in Nischen, an der Basis, in den Kop-
fen von Pfarrerinnen. Aber insgesamt wurde
sie abgewiirgt, das ist meine Erfahrung.

w Neben dem Frauenstreik zeugt die Kli-
mastreikbewegung von neuen Aufbriichen.
Was bedeutet dies fiir eure theologische
Arbeit, fiir eure Lebensgeschichte? Geht
es vielleicht dringender um Systemwandel
als um Veranderung der Kirchen?

os Fiir mich war der Okofeminismus immer
wichtig, gerade auch jener von lateinameri-
kanischen Theologinnen. In Vortrigen und
Biichern versuchte ich, 6kofeministische
Theologie hier zu verbreiten, aber das wurde
kaum rezipiert. Jetzt ist der Nahrboden dafiir
da. Im Interreligiosen Think-Tank verfassten
wir gerade ein Papier zu «Schépfung und Oko-
logie» und wollen damit Grundlagen liefern zu
einem Thema, das alle Religionsgemeinschaf-
ten verbindet. Ich spiire die Aufbruchsstim-
mung auch in der Frauenbewegung. Mit der
#MeToo-Debatte ist gesamtgesellschaftlich
etwas aufgebrochen. Der Kampf gegen Gewalt

Neue Wege 6.19

gegen Frauen ist ein Riesenthema. Das habe ich
auch erlebt, als ich in Bolivien war. Wir diir-
fen nicht aufgeben und das weltweite Netzwerk
nicht aus den Augen verlieren.

g6 Ja, an so vielen Orten weltweit setzen sich
Frauen fiir ganz basale Bediirfnisse ein: Recht
auf Land, Recht auf Frieden, Recht auf Freiheit
von Gewalt. Das motiviert mich, ich versuche,
solidarisch zu sein und mir die Frage zu stellen,
wo der Ort ist, wo ich etwas bewegen kann.

mi Wir haben hier an der Offenen Kirche Eli-
sabethen Projekte mit Gefliichteten. Wir wol-
len politisch dranbleiben und uns ganz real
um Menschen kiimmern. Ich habe fiir die
Zukunft zwei Bilder aus der Bibel: Die hartni-
ckige Witwe aus Lukas 1, die fiir Gerechtigkeit
kampft. Da sehe ich die breiten Koalitionen im
Frauenstreik vor mir. Das andere Bild ist die
Frau aus Lukas 15, die die Drachme wiederge-
funden hat und mit ihren Nachbarinnen feiert.
Wir sollten unsere Kraft sehen und unsere Soli-
daritit stirken, gemeinsam das Leben feiern. @

QO Doris Strahm, *1953, ist promovierte feministische
Theologin und Publizistin, Mitgriinderin der feminis-
tisch-theologischen Zeitschrift FAMA, der IG
Feministische Theologinnen und des Interreligiosen
Think-Tank. 1999-2008 war sie Prasidentin des cfd.

doris-strahm.ch
feministische-theologinnen.ch
interrelthinktank.ch

O Monika Hungerbiihler, *1959, ist als rom.-kath.
Theologin und Seelsorgerin seit 2009 Leiterin
der Offenen Kirche Elisabethen in Basel, zuvor
war sie Leiterin der Frauenstelle der rom.-kath.
Kirche Basel-Stadt und Spitalseelsorgerin. Sie war
Mitgriinderin der feministisch-theologischen Zeit-
schrift FAMA.

monika-hungerbuehler.ch
offenekirche.ch

O Esther Gisler Fischer, *1968, arbeitet als Pfarrerin in
Ziirich-Seebach. Seit dem Studium der Theologie,
Ethnologie und Religionswissenschaften beschiftigt
sie sich mit kontextuellen Theologien aus Frauensicht,
der Rolle von Frauen in religiosen und kulturellen
Traditionen und Konzepten vom «guten Lebenn». Sie
ist Mitglied der Redaktion Neue Wege.

contextus.ch

1"



	Solidarität : keine Frage des Drinnen oder Draussen

