
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 113 (2019)

Heft: 5

Buchbesprechung: Lesen

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 29.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Lesen

Wie frei
ist die
Kunst?

Andreas Mauz

Man muss kein/e Liebhaberin
der Kunst sein, um sich für Hanno

Rauterbergs schmalen Essay
zu begeistern. Seine Antwort
auf die Titelfrage Wie frei ist die
Kunst? schliesst eine pointierte

Gegenwartsdiagnose ein, die
weit über den Kunstbetrieb
hinaus reicht. Gerade wenn man
sich hüten möchte, allzu schnell
die leicht schrille Diagnose eines
«neuen Kulturkampfes» auszurufen,

wird man spätestens nach der
Lektüre sagen müssen: Nichts
weniger ist der Fall.

Die «Krise des Liberalismus»
ist gravierend, und Auswege
liegen nicht auf der Hand. Rauterberg

- Kunsthistoriker und
stellvertretender Feuilletonchef der
Zeit - geht von der schlichten
Beobachtung aus, dass die Künste

in jüngster Zeit in neuer Weise

unter Beobachtung stehen bzw.

von eigentlichen Zensurmassnah-
men betroffen sind: «Problematisch»

scheinende Gemälde werden

abgehängt und Ausstellungen
wegen «Fehltritten» der betreffenden

Künstlerinnen gar nicht erst
eröffnet; Schauspieler, denen
sexuelles Fehlverhalten vorgeworfen

wird, werden aus Filmen
heraus retuschiert und missliebige
historische Werktitel durch
mutmasslich unverfänglichere ersetzt.

Diese Ereignisse wertet der
Autor als Beleg dafür, dass die
Kunst nicht länger, wie in der
Moderne, eine «Agentin der Öffnung»
ist, sondern - unter den Bedingungen

der «Digitalmoderne» genannten

Gegenwart - zur «Emissärin
einer abgrenzenden Vergewisserung

für viele Einzelne und mehr
noch etlicher Kollektive» wurde (S.

13). Erkämpft wurde die Freiheit

der Kunst gegen ihre Gängelung
durch kirchliche wie weltliche
Obrigkeiten - mit der Folge
einer klaren Allianz von linksliberalen

Positionen und einer
Affirmation von Kunstfreiheit. Deren
Einhegung kommt neuerdings aus
Kreisen, die sich ebendiesem
Lager zugehörig fühlen. Die Lektüre

von Rauterbergs Überlegungen
zu den aktuellen Verschiebungen
des «Sag- und Zeigbaren» (S. 20)
wird damit zur durchaus unangenehmen

Arbeit an einem Dilemma:

Selbstverständlich möchte
man grundsätzlich die Freiheit
der Kunst hoch halten; selbstverständlich

möchte man grundsätzlich
die moralischen Ideale hoch

halten, die zu ihrer Einschränkung
namhaft gemacht werden.

Hanno Rauterberg:

Wie frei
ist die Kunst?
Der neue Kulturkampf

und die
Krise des Liberalismus.

Berlin
2018,145 Seiten.

Rauterberg entfaltet seine
Überlegungen, nach einer einleitenden
Exposition, durch fünf Fallstudien.

Anhand ausgewählter Beispiele,
die dies- und/oder jenseits des

Atlantiks für Debatten sorgten,
identifiziert er zentrale Dimensionen

der neuen Unfreiheit. Der
Fall Dana Schutz - der Streit um
die Zulässigkeit der Abbildung
eines durch rassistische Gewalt
getöteten schwarzen Jungen durch
eine weisse Künstlerin - dient
etwa dazu, die Frage nach der
Freiheit der «Produktion» (also
der Künstlerinnen) zu erörtern.
Der Fall Balthus - der Streit um
den Umgang mit der Darstellung
eines minderjährigen Mädchens,
deren Slip zu sehen ist - erlaubt
die Erörterung der Freiheit der
«Distribution» (also der Museen).

Der Autor diskutiert diese
Fälle durchgängig vor dem
Hintergrund der medialen
Rahmenbedingungen der Digitalmoderne.

Das ist unter anderem deshalb
zwingend, weil die dezentrale
Netzöffentlichkeit als Ausstellungsraum

zweiter Ordnung leicht die
Bildung mobähnlicher
«Affektgemeinschaften» (S. 15) erlaube,

die effektiv in den Kunstbetrieb
eingreifen. Dass und wie Affekte
auch in Form potenzieller
Verletzungsgefühle als Argument gerade

gegen fachwissenschaftliche
Argumentationsmuster ins Spiel
kommen, zeigt minutiös die Analyse

des Falls Gomringer (dabei
geht es um den Streit um die
Übermalung eines als machoid
empfundenen Gedichts auf der
Fassade einer Berliner Hochschule).

Rauterberg registriert in manchen

Massnahmen nachvollziehbar
eine fatale Bevormundung:

Wenn das Streitobjekt im Fundus
bleibt, haben Betrachterinnen
gar nicht erst die Möglichkeit,
sich eine eigene Meinung zu
bilden. Damit verliere aber vor allem
das Museum «als Ort der
Selbstbefragung und Selbstbefrem-
dung» (S. 60) an Bedeutung. Die
mehr oder minder subtile
Bevormundung kann dabei zugleich
regressive Züge annehmen: Wenn
«der Schutz des künstlerischen
Werkes» weniger wichtig ist als
«der Schutz des Publikums vor
den Zumutungen des Künstlers»,
dominiert leicht eine «Ich-Bezo-
genheit», die vormodern anmutet:

Die ideale Kunst wirkt in erster

Linie bestätigend; sie neigt
zum «Dekorativejn]», «Angemes-
senejn] und sich Einpassendejn]»
(S. 115). Das drastischste der
Beispiele für eine verselbständigte
political correctness stammt aus
dem Kontext des Berliner
Theatertreffens 2017. Hier wurde in
einer Inszenierung offenbar das
Wort «Neger» durch ein «N-Beep»
ersetzt, obwohl es von einer
Neonazi-Figur geäussert wird (S. 111).

Nebenbei zeigt Rauterberg
auch, was ein Essay im glücklichen

Fall vermag: Er bringt
auf kurzer Strecke ein gewichtiges

Thema prägnant und gut lesbar

auf den Punkt. Über viele
Aspekte erführe man gerne mehr,
etwa über die abschliessend
erwähnte Aneignung linker Ästhetik

und Praxisformen in der neuen

Rechten oder die Spezifik der
Einschränkung der Kunstfreiheit
durch formelle oder informelle
Blasphemieprozesse. Aber das ist
nicht als Defizit, sondern als Stärke

zu sehen. Wer sich von Rauterberg

ähnlich luzide Ansagen zu
Auswegen aus der Krise erhofft,
wird freilich enttäuscht. Indem

Wie frei ist die
Kunst?

Der neue Kulturkampf und

die Kriseda Liberalismus

Hanno Rauterberg
edition Miltrkamp

SV

34 Neue Wege 5.19



er seine Fallbeispiele genau
abschreitet, deutet sich zumindest
punktuell aber doch an, welche
Reaktionsmuster beim nächsten
«Fall» schneller erkannt oder auch
unterbunden werden können.

O Andreas Mauz, *1973, ist Litera¬
turwissenschaftler und Theologe.

Er ist Mitglied der Redaktion

Neue Wege.

andreas.mauz@theol.uzh.ch

Kritisches
Denken
aktualisiert

Lisa Schmuckli

Zahlreiche deutschsprachige
Autorinnen haben sich jahrelang
in einer Arbeitsgruppe Kritische
Theorie zu Diskussionen getroffen.

Im Sammelband Widerständige

Theorie. Kritisches Lesen und
Schreiben widmen sie sich nun
einer selbstgewählten Textpassage.
Sie zeigen daran exemplarisch,
wie kritisches Denken aktualisiert
werden kann. Im Vorwort betonen
die die Herausgeberinnen, dass
sie mit diesem Reader das Mitdenken

der Leser'innen anregen wollen.

Widerständiges Denken lebt
von der Auseinandersetzung, von
Kontroversen und kommt im
Moment der (selbst-)erforschenden
Neugier niemals zu einem Ende.
Aus der Fülle der Angebote wähle
ich (der eigenen Neugier folgend)
einige Autorinnen aus - im Wissen,

dass meine Darstellungen
radikale Verkürzungen sind.

Anna Leyrer interpretiert mit
Virginia Woolfs Ein Zimmer für
sich allein einen grundlegenden
Text der feministischen Kritik.
Sie konzentriert sich aufdie Aussage

von Woolf: «Chloe mochte
Olivia, las ich. Und dann wurde
mir klar, welch ungeheure
Veränderung das bedeutete.» (S. 81)
Chloe mag Olivia - in der Lesart
von Anna Leyrer wird dieses
Statement allzu oft zu oberflächlich

als Frauensolidarität gelesen.
Vielmehr sei die emotionale Be-
zogenheit der Frauen Zeichen für
eine «andere Lebensform, die im
Schatten gediehen ist. Eine andere

Form von Beziehung ein
anderes Leben, eine andere Sprache.»

(S. 85)
Laura Lots liest das vierbändige

Epos der italienischen
Schriftstellerin Elena Ferrante. Ferrante
lässt ihre Hauptfigur Elena Greco
Wir pfeifen auf Hegel von Carla
Lonzi lesen und die Frage stellen:

Wie ist es möglich, dass eine
Frau so denken kann? Laura Lots
nimmt Elena Ferrantes Roman
und ihren feministischen Ansatz
der Geschlechterdifferenz zum
Ausgangspunkt. Lesen wird zu
einem Entdeckungsakt verschiedenster

Frauenbezüge: Die fiktive

Romanfigur Elena Greco liest
die Feministin Carla Lonzi; Laura
Lots liest Elene Ferrantes Roman
und darin Carla Lonzi. Das treibt
Lots zur Frage: «Wie kann Carla
Lonzi sich so ausdrücken? [...]
ausgehend von der Mutterschaft.
Weibliche Intelligenz. Falle der
Gleichheit» (S. 140-141). Lonzis
erfrischende Unbekümmertheit
und ihre präzise Verweigerung,
in den traditionellen Bahnen der
Linkshegelianer weiterzudenken,
regen an, von der eigenen Erfahrung

von Mutterschaft auszugehen.

Mutterschaft, eine auch in
der klassisch-linken, kritischen
Philosophie krasse Leerstelle
Diese Leerstellen zu benennen,
bedeutet ein fröhliches Pfeifen
auf repressive Denktraditionen,
und es bedeutet, «mit Frauen, die
sich auf das Wagnis gemeinsamen
Denkens einlassen» (S. 143), leben
zu wollen.

Anne-Marie Brack schliesslich
lässt mich an ihrer Erschütterung
als Islamwissenschaftlerin
angesichts der Lektüre von Edward
Saids Orientalism teilnehmen.
Sie zeichnet nach, wie sie
Orientalismus studiert und (unabsichtlich)

reproduziert hat, und wie sich
das Fehlen des Standardwerks von
Said auswirkte. Said erlaubte es
der Autorin, etwas an Macht, an
Wissensproduktion, an institutioneller

Willkür und an unhinter-
fragter Selbstverständlichkeit zu
durchschauen. «In diesen Institutionen

[Amt für Migration als
Arbeitgeber fürAbsolvent*innen des

Studiums der Islamwissenschaft]
sind wir dann die Expertinnen,
die mit orientalistischem
Traditionswissen den politischen
Wirklichkeitsentwürfen zur Durchsetzung

verhelfen- häufig ohne Said

gelesen oder der orientalismuskri-
tischen Tradition unsere Zeit
geschenkt zu haben.» (S. 187)

Annika Haas,
Jonas Hock,
Anna Leyrer,
Johannes
Ungelenk (Hrsg.):
Widerständige
Theorie. Kritisches

Lesen und
Schreiben. Berlin
2018, 264 Seiten.

Die Herausgeber*innen verstehen

diesen Sammelband als
Lesebuch, um das kritische Lesen
und das gemeinsame Mitdenken
auch zu üben (vgl. S. 15). Üben
jedoch an welcher Tradition?
So möchte ich zweierlei anmerken:

Erstens sind die gewählten
Texte, die die Autorinnen
bearbeiten, Abbild des herrschenden
Kanons der Kritischen Theorie
der Universitäten - mit (je nach
Einschätzung) wenigen Ausnahmen.

Anhand von Hegel, Nietzsche,

Marx, Freud, Adorno, Der-
rida, Butler, Foucault, Cixous,
Wittig oder Heidegger wird
kritisches Lesen durchgespielt. Der
Kanon selbst bleibt unhinterfragt
und wird reproduziert. Diese Wis-
sens(re)produktion ist erschreckend

unkritisch für einen Reader
über Kritische Theorie. Zweitens
wollen die Herausgeber*innen
keine Angaben zu den Autorinnen

machen mit der Begründung,
dass die Schreibenden über ihre
jeweiligen Disziplinen hinausgehen.

Es kann sein, dass Angaben

zum Hintergrund Vorurteile
verstärken. Gleichzeitig wird
damit aber auch die Bildungssozi-
alisation hinsichtlich Disziplin,
gesellschaftlichem Kontext und
Erfahrungen einer Berufspraxis
der Autorinnen unsichtbar. Will
man sich im Kanon vertiefen, lohnen

sich die Angebote im
Sammelband als Anregung und als
Anstoss dennoch sehr.

O Lisa Schmuckli, *1965, ist frei¬
schaffende Philosophin und
Psychotherapeutin in eigener
Praxis.
l.schmuckli@bluewin.ch

Neue Wege 5.19 35


	Lesen

