
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 113 (2019)

Heft: 5

Artikel: Schwangerwerdenkönnen

Autor: Schrupp, Antje

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-868076

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 30.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-868076
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


werdenkönnen

Antje Schrupp

Die einen Menschen können
schwanger werden, die anderen
nicht. Das lässt neu über
Geschlechterdifferenz nachdenken

- und hat Konsequenzen,
auch für die politische Agenda.

Fangen wir bei Adam und Eva an. Keine andere
Geschichte hat die westliche Vorstellung von
Geschlecht so stark beeinflusst. Adam und
Eva, Mann und Frau, Dualität. Der Erste und
die Zweite. Der, der im Schweisse seines Angesichts

arbeiten muss, und die, die unter Schmerzen

gebären wird. Adam und Eva, Tristan und
Isolde, Romeo und Julia, Bonnie und Clyde.

Allerdings, geht die Geschichte so? Sind
Adam und Eva das Urpaar der heteronormativen

Zweigeschlechtlichkeit, der Heterosexua-
lität als Norm? Wie jede Geschichte lässt sich
auch diese anders erzählen. Adam, der Mann,
ist ja eigentlich nur «adam», das Menschenwesen.

Geschlechtsneutral. Adam ist im Hebräischen

kein Name, sondern ein Gattungsbegriff.
Adam ist kein Mann, Adam ist Mensch, noch
Einer, nicht zwei.

Aber der Mensch, der Einer ist, ist auch allein.
Ihm fehlt - nein, nicht wie Luther übersetzte,
eine Gehilfin, sondern ein Gegenüber. Deshalb
schuf Gott die Andere. Nicht die Frau, sondern
die Differenz. Nicht die Zweiheit, sondern die
Pluralität. Erst nach dieser Schöpfung nannte
Gott die Andere «Frau» und den Einen, davon
abgeleitet, «Mann». Adam, das einsame,
geschlechtsneutrale Wesen, wurde zum Mann
erst durch die Schaffung Evas, der «Mutter
alles Lebendigen», wie es in der Genesis heisst.

Die Frage, welchen Sinn es hat, dass die
Menschheit nicht geschlechtslos ist, sondern
sich in Verschiedene aufspaltet, beschäftigt die
Menschen seit jeher. Die Genesis versucht, wie
alle Schöpfungsmythen, dafür eine Erklärung
zu geben. Aber wie das mit Erklärungen so ist,
können auch sie dann wieder so oder so
ausgelegt werden.

Was ist ein Mann, und was ist eine Frau?
Diese Frage schien lange Zeit klar. Frauen
sind diejenigen, die schwanger werden können
(möglicherweise), Männer sind die, die es ganz
sicher nicht können. Es gibt keine menschliche

Kultur, die diesen Unterschied nicht
kennt, auch wenn es nicht alle dann bei zwei
Geschlechtern belassen. Weitere Geschlechter

sind etwa die Hijras in Indien oder die
Two-Spirits in den indigenen Gemeinschaften
Nordamerikas. Aber eine Kultur, die nur ein
einziges Geschlecht kennt, die gibt es nicht.

Von Karhiden
und der Pathogenese

Nicht aufder Erde jedenfalls. Im Science Fiction
ist das zuweilen versucht worden, aber ohne
grossen Erfolg. Theodore Sturgeon erzählt
in Venus plus X von der intersexuellen Spezies

der Ledom. Sie haben tatsächlich
reproduktive Organe beider Geschlechter. Bezeichnend

ist jedoch, dass der Protagonist Charlie,
ein Mensch, sie konsequent für Männer hält.
Ähnlich ergeht es den Karhiden in Ursula K.
LeGuins Winterplanet. Die Karhiden pflanzen
sich fort, indem sie sich während bestimmter
reproduktiver Phasen in Männer oder Frauen
verwandeln. Ein Individuum kann also im Lauf
des Lebens sowohl Samengeber sein als auch
schwanger werden. Aber im Alltag erscheinen
sie alle als Männer.

Charlotte Perkins Gilman, die in ihrem
Roman Herland aus dem Jahr 1915 eine reine
Frauengesellschaft schildert, entgeht diesem
Problem, indem sie ihrer eingeschlechtlichen
Frauen-Welt eine heterosexuelle Vergangenheit

gibt: Die Männer sind hier durch eine
Naturkatastrophe abhandengekommen, den

16 Neue Wege 5.19



Frauen gelang aber die Pathogenese, also die
eingeschlechtliche Fortpflanzung. Um diese
Errungenschaft herum ist die gesamte Kultur
erbaut, und deshalb hält man die Bevölkerung
in diesem Fall nicht für männlich. Denn einer
Kultur, die das Schwangerwerdenkönnen in ihr
Zentrum stellt, ist auch die Weiblichkeit
sozusagen eingeschrieben.

Was hingegen die Erde betrifft, so kann kein
Zweifel daran bestehen, dass die Unterteilung
der Menschen in solche, die schwanger werden
können, und solche, die es nicht können, allen
patriarchalen Strukturen zugrunde liegt, auch
wenn sich Feministinnen nicht darüber einig
sind, wie genau. Hat die monotone Arbeit des

Kinderversorgens die Frauen ins Hintertreffen
gebracht, weil sie sich deshalb nicht wie Männer

in Projekten selbst verwirklichen konnten

(Simone de Beauvoir)? Oder haben sich
politische und weltanschauliche Ordnungen
entwickelt, die im Verlauf von Jahrhunderten
den reproduktiven Vorteil der Frauen in einen
Nachteil verwandelten (Gerda Lerner)? Oder
hat sich das Ganze schon viel früher, im
Neolithikum, abgespielt, als Menschenfrauen ihre
Körperbehaarung verloren und sich die Babys
nicht mehr anklammern konnten, sondern
festgehalten werden mussten (Heike Sander)?

Geschlechts-Merkmale

Noch viel interessanter als die Frage, wie es

zum Patriarchat kam, ist freilich die Frage, wie
wir es wieder loswerden. Eine grösser
werdende Gruppe von Feminist'innen erhofft sich
Linderung von einer prinzipiellen Auflösung
des Konzeptes der Zweigeschlechtlichkeit.
Nicht nur soziale Geschlechterrollen seien
gesellschaftlich hervorgebracht (und also
keineswegs «natürlich»), sagen sie in Anschluss
an Judith Butler, sondern auch die biologische
Zweigeschlechtlichkeit. «Auch Männer können

schwanger werden» lautet zum Beispiel
ein aktueller Buchtitel. Und in vielen queer*-
feministischen Texten ist heute nicht mehr von
«schwangeren Frauen», sondern von «schwangeren

Personen» die Rede.

Allerdings bleibt die reproduktive Differenz
auch dann eine Realität, wenn wir nicht statt
von «Frauen und Männern» von «Menschen mit
und ohne Uterus» sprechen. Dass Geschlecht
und reproduktive Funktion sich voneinander
gelöst haben, ist sowieso keine Erfindung von
Feminist*innen. Die Idee stammt vielmehr von
Ärzten und Medizinern, die im 19. Jahrhundert
nicht mehr nach Augenschein zuweisen wollten,

sondern sich um wissenschaftliche Exaktheit

bemühten.

Das Problem mit dem Augenschein ist ja,
dass man einem Menschen das reproduktive

Geschlecht nicht mit hundertprozentiger
Sicherheit ansehen kann. Blut am Unterleib

könnte auch von Hämorrhoiden kommen,
Körperbehaarung gibt es manchmal auch bei
Frauen ebenso wie Brüste bei Männern. Manche

Penisse sind so klein, dass man sie für
eine Klitoris halten kann. Und andersrum.
Geschlechtsmerkmale sind nichts anderes als

genau das: Merkmale, Hinweise, und manchmal

führen sie eben in die Irre.
Ob ein Mensch schwanger werden kann,

stellt sich letzten Endes erst dann zweifelsfrei
heraus, wenn unten ein Kind herauskommt.
Dieses kulturelle Wissen ist uns in der Legende
der Päpstin Johanna überliefert, die sich unter
dem Namen Johannes Anglicus bis ins Papstamt

hocharbeitete, dann aber während einer
Prozession ein Kind gebar. Erst das war der
Moment, wo sie nicht mehr leugnen konnte,
«ein Weibchen» zu sein.

Die Geschichte der Päpstin Johanna ist
eine Legende, aber sie ist trotzdem kein
Einzelfall. Patriarchate, also Gesellschaften, die
Menschen mit Gebärmutter als «Frauen» kate-
gorisieren und ihnen dann alles Mögliche
verbieten, bringen geradezu systematisch Frauen
hervor, die dieses System unterlaufen, indem
sie als Mann auftreten. Das ist eben vergleichsweise

leicht und verspricht im Patriarchat viele
Vorteile. Die meisten dieser Pseudo-Männer
sind natürlich nicht Papst geworden, aber
vielleicht Soldat, Lehrer oder Dorfpriester, oder
auch einfach nur der Ehemann der Frau, die
sie liebten, wie die Spanierin Elisa Sänchez
Loriga, die 1901 unter dem Namen Mario
Sanchez ihre Geliebte Marcela Gracia Ibeas
heiratete. Manche dieser Personen waren
möglicherweise trans Männer, die allermeisten aber
wohl nicht, sondern sie zogen es aus
naheliegenden Gründen vor, ihr Frausein vor der
Öffentlichkeit zu leugnen.

Diese Art der «Vermännlichung» geschieht
im Übrigen nicht unbedingt heimlich. In Albanien

ist es eine akzeptierte soziale Praxis, dass
manche Mädchen, vor allem aus Familien, die
keine Söhne haben, männlich sozialisiert werden.

Und obwohl allgemein bekannt ist, dass
sie mit Uterus geboren wurden, werden sie als
Männer anerkannt und respektiert, solange sie
überzeugend als solche «performen». Natürlich

ist eine Kultur, in der Frauen sich als Männer

ausgeben müssen, um sexistischer
Diskriminierung zu entgehen, kein Beispiel für
geschlechterpolitische Freiheit oder Vielfalt,
sondern im Gegenteil Beispiel einer extremen
Stereotypisierung von Geschlechtsrollen. Und

Neue Wege 5.19 17



egal, ob die Vermännlichung heimlich oder
offen geschieht, eines dürfen Frauen, die als
Männer leben, auf gar keinen Fall: schwanger
werden. Nichts zerstört die Darstellung von
Männlichkeit so radikal wie eine Schwangerschaft.

Das ist auch der Grund, warum trans
Weiblichkeit, also die Existenz von Frauen mit
Penis, Floden und Prostata, das traditionelle
System der Zweigeschlechtlichkeit nicht im
Kern herausfordert, trans Männlichkeit, also
die Existenz von Männern mit Gebärmutter,
aber schon. So ist zum Beispiel «passing» für
trans Frauen durchaus möglich. Sie können
also auf einer Weise in Erscheinung treten,
dass sie von der Umwelt als Frau wahrgenommen

werden - für schwangere trans Männer
hingegen ist das nicht möglich: Wenige halten
eine schwangere Person für einen Mann, egal
wie «männlich» er performt.

Diese latente Uneindeutigkeit der
Zweigeschlechtlichkeit, diese inhärente Intersexualität,

die darin begründet ist, dass wir
normalerweise nicht in den Körper eines Menschen
hineinschauen können, hat die moderne
Wissenschaft nicht akzeptieren wollen. Zu Hilfe
kamen ihr die Entdeckung von Chromosomen
und Hormonen und allerlei anderer vermeintlich

eindeutiger Merkmale, die die Geschlechtszuweisung

nicht mehr auf vage äusserliche
Hinweise gründete, sondern auf die in der
Wissenschaft so beliebten «harten Fakten».

Zahlen und Kategorien

Der «typisch männliche» Mensch hat demnach
(laut einer Metastudie über Geschlechtsvarianzen

aus dem Jahr 2000) «XY Chromosomen,
Hoden, die sich innerhalb des Hodensacks
befinden und Sperma produzieren, das über
den Samenleiter zur Harnröhre transportiert
und ausserhalb des Körpers ejakuliert werden
kann. Die Penislänge bei der Geburt ist 2,5 bis
4,5 Zentimeter lang ...» (es folgen noch einige
weitere Spezifikationen). Der «typisch
weibliche» Mensch hingegen «hat zwei X-Chro-
mosomen, funktionierende Eierstöcke, die
eine weibliche Pubertät sicherstellen, Eileiter,

die zu einer Gebärmutter führen, einen
Gebärmutterhals und eine Vagina, innere und
äussere Schamlippen und eine Klitoris, die bei
der Geburt zwischen 0,2 und 0,85 Zentimeter
gross ist».

Da wissen wir also Bescheid. Allerdings
tritt nun ein neues Problem auf: Ungefähr 1,7
Prozent aller Menschen passen in keine der
beiden Kategorien. Das sind ja nicht so viele,
dachten sich die Wissenschaftler anfangs
und zückten das Skalpell. Bis heute werden

intersexuelle Babys, die nicht ins Raster passen,

häufig ohne medizinische Indikation an
ihren Genitalien operiert, also an die Norm
angepasst. Selbstverständlich wissen die
Ärztinnen ganz genau, dass einem Baby, dem sie
den für zu kurz gehaltenen Penis amputieren,
um es dann «als Mädchen» aufwachsen zu
lassen, deshalb noch lange keine Gebärmutter

wächst. Aber darauf scheint es eben nicht
anzukommen.

Es war also zuerst die Naturwissenschaft,
die «Geschlecht» nicht mehr als wahrscheinliche

Prognose über eine vermutete reproduktive

Organausstattung verstanden hat («Eine
Frau ist ein Mensch, von dem wir glauben,
dass er schwanger werden kann.»), sondern
als kulturelle Übereinkunft, die auch rein
kosmetisch-operativen Ursprungs sein kann. Mit
diesem Paradigmenwechsel schuf sie die
Voraussetzung dafür, dass die Darstellung von
Geschlecht zum Eigentlichen werden konnte,
zu einem kulturellen Zeichen ohne Substanz,
zu einem «Konstrukt ohne biologisches
Fundament», wie es Queertheoretiker*innen dann
logisch zu Ende gedacht haben.

Allerdings ist die reproduktive Differenz -
die einen können schwanger werden, die anderen

nicht - immer noch da. Und es fragt sich,
wie wir politisch über sie verhandeln können,
wenn die ursprünglich dafür vorgesehenen
Bezeichnungen «Frau» und «Mann» ihre Plau-
sibilität verloren haben. Die Politikbedürftigkeit

des Schwangerwerdenkönnens drängt sich
jedenfalls an allen Ecken und Enden auf- nicht
weil das Thema neu wäre, sondern weil immer
mehr Frauen nicht mehr bereit sind,
gesellschaftliche und soziale Nachteile in Kauf zu
nehmen, nur weil sie eine Gebärmutter haben
und diese auch hin und wieder benutzen wollen.

Noch immer bedeuten Schwangerschaften
aber erhebliche Karrierenachteile,
Einkommensverluste sowie Konflikte in Paarbeziehungen.

Schwangerwerden ist im Kapitalismus

eigentlich nicht vorgesehen. Das stellt
sich jetzt, nach dem Ende der traditionellen
«Ernährerfamilie» heraus. Aber auch
reproduktive Rechte sind umkämpft wie lange nicht,
wie die aktuellen Debatten über
Abtreibungsmöglichkeiten, die Proteste von Hebammen
gegen prekäre Arbeitsbedingungen, Berichte
über Gewalt in der Geburtshilfe oder auch die
Frage des Zugangs zu Reproduktionstechnologien

jenseits klassischer, heteronormierter
Familienstrukturen zeigen.

18 Neue Wege 5.19



Gebärmütter

Während solche Themen früher als spezielle
Frauen- und Feminismusthemen galten,
markieren sie heute die Linien, anhand derer sich
rechtskonservativ-autoritäre und liberal-freiheitliche

linke Bewegungen unterscheiden.
Fortschritte in der Reproduktionsmedizin
haben ausserdem die Fähigkeit, schwanger zu
werden, zu einer vermarktbaren Dienstleistung
gemacht. Die Ausbeutung von «Gebärmüttern»
wirft Milliardenumsätze ab, und Menschen, die
schwanger werden können, sind dabei die
«Produktionsmittel», während Menschen, die nicht
schwanger werden können oder wollen, aber
Geld haben - darunter auch viele Frauen - die
Nachfrage generieren.

Schliesslich hat auch die Auflösung der
klassischen Familienformen die reproduktive
Differenz wieder auf die politische Agenda gespült.
Welche Rechte und Pflichten haben Personen,
die schwanger werden können, gegenüber der
Gesellschaft? Was müssen die Leute unter sich
ausmachen, und was wird gesetzlich geregelt?
Je mehr die klassischen familiären Institutionen

sich in einem postpatriarchalen Durcheinander

auflösen, umso wichtiger ist es, freiheitliche

neue Strukturen herauszubilden.
Klar ist jedenfalls, dass «der Mensch», um

den es dabei geht, nicht als «Einer» gedacht
werden kann. Adam für sich allein existiert
genauso wenig wie ein Embryo ausserhalb des

Körpers einer Schwangeren. In Bezug auf die
reproduktiven Körperfunktionen gibt es nun
einmal zwei Sorten von Menschen: diejenigen,
die es können, und diejenigen, die es nicht können.

Diese Unterscheidung ist nicht deckungsgleich

mit der Unterscheidung in Frauen und
Männer. Aber sie ist real, und sie erfordert
unser politisches Flandeln. Wir müssen die
Frage, wie wir mit dieser biologisch vorgegebenen

Ungleichheit unter uns Menschen umgehen

wollen, auf die politische Agenda holen. #
O Antje Schrupp, *1964, ist promovierte Politikwissen-

schafterin, Theologin und Journalistin. Zurzeit
schreibt sie an einem Buch zum Thema
«Schwangerwerdenkönnen».

antjeschrupp.com

19


	Schwangerwerdenkönnen

