
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 113 (2019)

Heft: 5

Artikel: Was nicht hinein passt

Autor: Payk, Katharina

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-868074

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 29.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-868074
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Was nicht
hinein passt

Katharina Payk

Queer-Theorie und Theologie
haben einiges gemeinsam.
Beide haben das Potenzial zur
Irritation und Widerständigkeit.
Wo sie zusammenkommen,
entstehen neue Perspektiven.

Für viele ist der Begriff queer mit all seiner
Anwendungsvielfalt aus dem täglichen Leben
nicht mehr wegzudenken. Für manche ist queer
ein Ärgernis, weil sie befürchten, dass es
konkrete lesbische, schwule, bisexuelle und trans
Lebensrealitäten durch ein trendiges ÜberLabel

verwischen könnte. Wieder andere fragen

sich jedes Mal erneut, was queer eigentlich
bedeutet. Der Begriff und das dahinterstehende

Konzept brauchen in der Tat viel Erklärung,

Diskussion und Nach-Denken. Es ist
also keine Schande, wenn jemand das Gefühl
hat, den Begriff nicht richtig greifen zu können.

Eigentlich ist das Konzept queer auch so
angelegt: nie zu Ende gedacht, sondern offen
und durchaus uneindeutig - genau wie es auch
Theologie ist.

Begriffsgeschichte

Früher waren «schwul» und «lesbisch»
abwertende Bezeichnungen für homosexuell

l(i)ebende Menschen, welche sich diese
schliesslich selbstbewusst rückangeeignet
haben. Dieses «Reclaiming» passiert mit vielen

Bezeichnungen marginalisierter Gruppen.
Ein weiteres Beispiel dafür ist die Krüppelbewegung,

in der Menschen mit Behinderungen
den Begriff Krüppel (englisch «crip») mit
seinem gewaltvollen Potenzial entmachten und
ihn für sich behaupten: als Selbstbezeichnung.

Auch queer hat eine solche Begriffsgeschichte.

Etymologisch vom deutschen Wort
quer («kwer») abstammend und seit dem 16.
Jahrhundert ins Englische entlehnt, bedeutetes
im Amerikanischen so viel wie «seltsam»,
«verrückt», «fragwürdig», «falsch». Anders als hier
im deutschsprachigen Raum, wo queer mittlerweile

oft nur mehr mit verrückten Parties, coolen

Vertreterinnen des Künstlerjnnenmilieus
oder Einhorn-Glitzer-Outfits in Verbindung
gebracht wird, klingt es im Englischen anders:
Queer bleibt dort ein krasses Wort, in dem die
Härte der ursprünglichen negativen Bedeutung
mitklingt. Und wer über die Aneignung des
Begriffs durch die LGBTI'-Community weiss,
der_die hört die Wut und die Ernsthaftigkeit,
die mit dem darin anklingenden erbitterten
Kampf für die Menschenrechte homosexueller,

trans und intergeschlechtlicher Personen
mitschwingen.

Im anglo-amerikanischen Sprachraum
hatte sich queer nämlich als Schimpfwort
etabliert, um Menschen, die in ihrer Sexualität
vom Mainstream abweichen, zu bezeichnen.
Durch schwule, lesbische, bisexuelle und trans
Menschen selbst erfuhr der Begriff eine
Neubewertung. In der Bewegung für die Rechte der
Homosexuellen wurde der Ausruf «We are here,
we are queer, get used to it!» in den 1990er Jahren

zu einer Art Kampfansage gegen Homo-
phobie und Gewalt gegen LGBT. Damit verlor
die einstige fiese Fremdzuschreibung queer ihr
herabwürdigendes Potenzial.

Lebenskonzept

Queer kann einerseits als Regenschirmbegriff
verstanden werden, unter dem sich alles, was
nicht straight, nicht geradlinig, nicht den
gesellschaftlichen Normen entspricht,
versammelt. Darunterfallen zum Beispiel Lesben,
Schwule, bisexuelle, trans und intergeschlechtliche

Menschen. Manche finden auch, dass
polyamor L(i)ebende, also Menschen, die im
Einverständnis aller Beteiligten mit mehr als

6 Neue Wege 5.19



einer Person in Liebesbeziehung(en) sind oder
sein wollen, ebenfalls dazu zählen. Polyamore
oder offene Beziehungen werden von anderen
oft herabgestuft in ihrer Verbindlichkeit oder
Ernsthaftigkeit; ausserdem können nur
Beziehungen zwischen zwei Personen zivilrechtlich
verankert werden. Auch BDSM2 zählen manche

zum Qweer-Konzept dazu. Rollenspiele,
Dominanz und Unterwerfung, Lustschmerz
oder Fesseln - solche «sadomasochistischen»
Neigungen werden von viele Menschen
konsensuell ausgelebt, sind aber in unserer Gesellschaft

nach wie vor nicht schick, sondern gelten

als unseriös und werden von Betroffenen
oft geheim gehalten - aus Angst, man könne
sie als krank oder pervers einstufen.

Queer ist aber andererseits nicht mit LGBT1
gleichzusetzen. Es ersetzt nicht die politischen
Kämpfe einzelner Gruppen wie beispielsweise
lesbischer Frauen und macht sich dies auch
nicht zum Anspruch. So schreibt die Queer-Forscherin

Annamarie Jagose: «Die Lesben- und
Schwulenbewegungen waren grundsätzlich der
Idee von Identitätspolitik verpflichtet, denn
Identität galt als notwendige Voraussetzung
effektiven politischen Handelns. Queer dagegen

nimmt einen eher vermittelten Bezug auf

Identifikationsmuster.»3 Man könnte queer
daher auch als eine Methode bezeichnen, die
immer wieder den Finger in die Wunde legt,
sobald sich Kategorien festzuschreiben drohen.

Queer ist eine Haltung, eine Brille, ein
Werkzeug, eine Lebensweise - eng verknüpft
mit Diskursen rund um Sexualität, Begehren
und Gender. Der Blick geht dabei immer auf
Menschen, die an den Rand der Gesellschaft
gedrängt werden, die beschimpft oder ignoriert

werden, weil sie nicht in die gängigen
«westlichen» Schemata passen. Damit
verbunden gehört zu queer auch die Infragestellung

von Körpernormen: Dicke, behinderte,
Schwarze, trans und intergeschlechtliche Körper

etwa erleben im Queer-Konzept eine Art
Rehabilitation ihrer Beschädigungen durch
erlebte Diskriminierung und Gewalt. Schönheit,

Gesundheit und Eindeutigkeit werden
neu definiert beziehungsweise durcheinandergeschüttelt

und auf den Kopf gestellt.

Theorie

Queer hat längst in die Wissenschaft Einzug
gehalten, in Form der Queer-Theorie, deren
Name die feministische Wissenschaftlerin

Neue Wege 5.19 7



Teresa de Lauretis 1991 prägte, oder der Queer
Studies, die queer aufdie verschiedenen
Wissenschaftsdisziplinen anwendbar machen. Eine der
einflussreichsten Wegbereiterjnnen der Queer
Theory ist die Philosophin und Philologin Judith
Butler, die insbesondere in ihrem 1990 erschienenen

Buch Das Unbehagen der Geschlechter
(Original: Gender Trouble) Geschlecht und
sexuelle Identität als performativ und diskursiv

hergestelltes Konstrukt beschreibt.
Queer Studies sind eine sogenannte

Querschnittsdisziplin. Das bedeutet, dass sie sich -
genau wie die Gender Studies, mit denen sie eng
verwandt sind — auf viele akademische Fächer
anwenden lassen und dort jeweils Fragestellungen

aufwerfen, die innerhalb patriarchaler
und heteronormativer Wissenszugänge sonst
keine Beachtung finden. So gibt es beispielsweise

das Queer Reading in den Literaturwissenschaften,

das auch auf die Bibel angewandt
werden kann. Dabei werden Figuren, Situationen,

Sachverhalte und Ebenen von Texten mit
queers,n Fragestellungen konfrontiert.

Queere Theologie

Queer weicht und bricht ewig geglaubte
Wahrheiten und starre Kategorien auf. Das ist
besonders wichtig und hilfreich, wenn man
theologisch arbeitet oder in religiösen
Zusammenhängen lebt und wirkt. Schliesslich haftet
der christlichen Religion eine besonders
hartnäckige Freude an Regelhaftigkeit, Verbot und
Norm an.

Durch queer können neue und kreative
Formen von Moralität geschaffen und gelebt
werden, schreibt die englische Queer-Theologin

Susannah Cornwall in ihrem Werk
Controversies in Queer Theology. Die Queer-Theologie

betont ausserdem die Uneindeutigkeiten
und Umkehrungen der christlichen Religion
als Stärke - etwa Gottes (Nicht-)Gender oder
Gottes Menschwerdung sowie die Auflösung
von vermeintlichen Gegensatzpaaren wie
stark/schwach.

Eine Maxime von Qweer-Theologie ist:
Religion ist an sich queer. Der Theologe Gerard
Loughlin erklärt: «Theology is a queer thing.
It has always been a queer thing. It is a very
strange thing indeed, especially for anyone
living in the modern West of the twenty-first
century.»4 Theologie relativiere die irdischen
Dinge oder gleiche sie aus: Sie ist der Auffassung,

der Mensch könne sich selbst nur
verstehen, wenn er versucht, seine Beziehung zu
dem Unbekannten, das Anfang und Ende des
Menschseins ist, zu verstehen. Theologie wird
in unserer spätmodernen Welt immer mehr

8



als «Strange» wahrgenommen: «the thing that
doesn't fit in», so Loughlin treffend - das, was
nicht hineinpasst.

So wird beispielsweise Religiös-Sein
heutzutage verbunden mit: von gestern sein, keinen

klaren Verstand haben, nicht aufgeklärt
sein, angepasst sein. Dabei können Religion
und Glaube sehr wohl dekonstruktivistisch und
auch widerständig sein. Biblische Werte etwa
widersetzen sich gängigen Vorstellungen von
Leistung, Menschsein und Beziehungen.

SchwulLesBische Theologie versteht die
homosexuelle Orientierung als eine gute Gabe
Gottes. Sie macht anti-heteronormative
Beziehungen und Figuren (wie z.B. Ruth und Naomi)
in der Bibel sichtbar - das ist nach wie vor
wichtig. Queere Theologie hingegen weist etwa
auf konkrete Dekonstruktionen in Bibeltexten
hin. Sie entdeckt die Fleischwerdung Gottes
als queeren Akt: Wenn man Gott und Mensch
als wesenhaft verschieden sieht, dann ist die
Inkarnation doch eine grundlegende
Verunsicherung, ja: ein Widerspruch - eigentlich.

Queere Theologie fordert die Bilder
heiliger Körper in unseren Köpfen heraus: Jesus

war nicht weiss und wahrscheinlich auch nicht
dünn, erklärt Lisa Isherwood in ihrem Werk
The Fat Jesus: Christianity and Body Image.
Sie entwirft auf der Grundlage von Mt 11,19, wo
Jesus als «Fresser und Weinsäufer» bezeichnet
wird, einen dicken Jesus, der nicht will, dass
wir unser Verlangen nach Nahrung zügeln,
sondern, dass wir uns leidenschaftlich
engagieren für das Verlangen der Welt nach Essen,
nach Sattwerden.

Das Konzept Queer bringt Irritationen und
Störungen in die Theologie ein. So wie es auch
manche verstört, wenn ein Mensch sich als gläubig

outet. Queer berührt und verhandelt Fragen
des Menschseins genauso, wie das Theologie tut.

Queer zeigt sich etwa in lesBiSchwulen
Lebensweisen, in Transitionen oder wenn
intergeschlechtliche oder behinderte
Menschen geboren werden. Queer ist auch, wenn
ich es nicht pervers finde, wenn jemand BDSM
mag. Aber queer geht nicht in dem Einzelnen
auf. Es erschöpft sich nicht in der Aufzählung

der mittlerweile fast endlos zu
knüpfenden Kette des LGBTI(QQAA)s-Akronyms.
Und auch nicht in Regenbogenparaden. Es
will weitergedacht werden und weiter
herausgefordert werden. Diskutiert, wieder verworfen,

gefunden und wieder verloren werden. Es
darf gefeiert werden. Queer scheut es dabei
nicht, schlüpfrig zu sein und schrill - genau
darin liegt sein Gehalt. Jedoch darf man nicht
vor lauter Glitter vergessen, dass queer immer
etwas Politisches anhängt. #

O Katharina Payk, *1980, ist evangelische Theologin und
lebt in Wien. Sie ist Redakteurin beim feministischen
Magazin an.schlage und schreibt für den Blog kreuz
und queer auf evangelisch.de. Sie lehrt ausserdem an
verschiedenen Universitäten im Bereich Gender Studies
und Religion.
magazin@anschlaege.at

0 Teile des Artikels sind bereits auf evangelisch.de pub¬
liziert worden.

1 LGBT1 steht für Lesbian, Gay, Bisexual, Trans, Inter.
2 BDSM steht für: Bondage & Disziplin, Dominanz &

Submission, Sadismus & Masochismus.

3 Annamarie Jagose: Queer Theory. Eine Einführung.
New York 2001.

4 Gerard Loughlin: Queer Theology. Rethinking the
Western Body, 2007, S. 7

5 LGBTIQQAA steht zum Beispiel für Lesbian, Gay,
Bisexual, Trans, Inter, Queer, Questioning, Asexual,
Allies.

Neue Wege 5.19 9


	Was nicht hinein passt

