Zeitschrift: Neue Wege : Beitrdge zu Religion und Sozialismus
Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 113 (2019)

Heft: 4

Artikel: Postmigrantische Perspektiven
Autor: Esphahangizi, Kijan

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-868068

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 29.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-868068
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Postmigran-
tische
Perspektiven

Kijan Espahangizi

Das Institut Neue Schweiz INES
wurde im letzten Jahr ins Leben
gerufen. Der «Think & Act Tank»
mochte sich laut eigenen Angaben
fiir einen «ehrlichen Neuanfang

in der pluralen Einwanderungs-
gesellschaft Schweiz einsetzen».
Was genau heisst das?

Wir leben heute in einer durch und durch para-
doxen Situation. Zum einen hat sich die Schwei-
zer Gesellschaft, ebenso wie jene in vielen
Nachbarldandern, aufgrund von diversen For-
men und Episoden der Migration in den letzten
Jahren recht tiefgreifendend verindert, demo-
grafisch, sozial, kulturell, politisch. Der stetig
wachsende Bevolkerungsanteil mit Migrations-
hintergrund liefert hierfiir eine eindriickliche
Kennzahl. Klar ist, wir reden hier nicht mehr
von einem Minderheitenproblem, sondern von
einem grundlegenden gesellschaftlichen Wan-
del. Die alteingesessene Vorstellung ist, dass
sich Assimilation beziehungsweise Integration
und ethnische Pluralisierung gegenseitig aus-
schliessen. Doch so ein Ansatz ist nicht einmal

20

anndhernd in der Lage, die Vielschichtigkeit,
Mehrdeutigkeit und Widerspriiche der Einwan-
derungsrealititen zu erfassen.

Egal wie man diese Entwicklung bewerten
mag: Zumindest unter demokratischen Bedin-
gungen ist sie irreversibel. Und doch wird
heute — nicht nur in der Schweiz — diese gesell-
schaftliche Tatsache in den Vorstellungen der
Menschen, nationalen Selbsterzihlungen, Ins-
titutionen und Gesetzen nicht vollumfinglich
anerkannt. Vor allem auch aufgrund der rest-
riktiven Einbiirgerungslogik hat mittlerweile
ein Viertel der permanenten Wohnbevolkerung
keine BiirgerInnenrechte in der Schweiz. Dass
die Alarmglocken der politischen Offentlich-
keit trotzdem nicht schrillen, verdeutlicht das
Ausmass des akkumulierten Demokratiedefi-
zits. Machen wir uns nichts vor: Dieses Aus-
blenden der Wirklichkeit hinterldsst tiefe Spu-
ren in den Kopfen und Herzen der Menschen. Es
gefdahrdet soziale Kohésion und bietet schlicht
auch keine nachhaltige Zukunftsvision.

INES setzt sich daher fiir einen realistischen
Pragmatismus ein. Er geht von dem aus, was
ist, also nicht von einem Wunschvolk. Dazu
reicht kein «weiter so wie bisher», sondern es
braucht einen gemeinsamen Willen zum ehrli-
chen Neuanfang. Die relevante Frage, die wir
uns stellen miissen, ist, wie wir demokratische
Teilhabe und soziale Gerechtigkeit im Zeitalter
der Globalisierung und Migration neu gestal-
ten konnen. Dazu miissen wir uns endlich aus
dem langen Schatten des ausldnderpolitischen
Denkens der 1930er Jahre 16sen. Und klar ist
auch: Es braucht themeniibergreifende Allian-
zen, da es nicht nur um Fragen von Migration
und Rassismus geht, sondern auch um Fragen
von Umwelt, Wirtschaft, Konsum, Digitalisie-
rung, Zukunft der Arbeit oder von Geschlech-
terverhidltnissen. Es braucht zudem neue
gesellschaftspolitische Visionen.

Die Chiffre «Neue Schweiz» setzt hier an
und meint den Versuch, das, was langst ist, mit
dem zusammenzudenken, was sein konnte.
INES kniipft damit auch bewusst an einer
Tradition an: 1917 entwickelte der Theologe
Leonhard Ragaz, der die Neuen Wege mitbe-
griindete, im Bestseller Die neue Schweiz in
Anbetracht der Schrecken des Ersten Welt-
krieges die Vision einer christlich-genossen-
schaftlichen Gesellschaftsordnung. In den
1930er Jahren warben die Frontisten mit dem
Begriff der Neuen Schweiz fiir ihre Vision einer
national-sozialistischen Schweiz. Und Ende
des Zweiten Weltkriegs prasentierte die SPS
ein gleichnamiges politisches Programm. So
gegensitzlich und problematisch die einzel-
nen politischen Konkretisierungen der Neuen

Neue Wege 4.19



Schweiz historisch auch gewesen sein mogen:
Die Parallele zu heute besteht darin, dass die
Weltordnung in der Krise ist, alte Antworten
nicht mehr iiberzeugen und wir grundsitzlich
neu dariiber nachdenken miissen, wie wir in
Zukunft Gesellschaft gestalten wollen und
konnen. Die Neue Schweiz wire so gesehen
ein Angebot, ein neues Gesprich all derjeni-
gen AkteurInnen und Kréfte zu beginnen, die
diese Herausforderung angehen wollen. INES
bringt dabei postmigrantische Expertise mitan
den Tisch.

INES versteht sich als ein
postmigrantisches Projekt —
was bedeutet das?

Der Begriff des Postmigrantischen ist noch
recht jung und wenig verbreitet. Er ist in den
letzten Jahren im Austausch von wissenschaft-
lichen, kulturellen und politischen Projekten
zuerst in Deutschland und dann auch in der
Schweiz und anderen Lindern aufgekommen.
Zunichst einmal bezeichnet der Begriff ein
Bediirfnis, zuriickzuschauen und zu sehen,
wo wir heute eigentlich stehen. Das «post»
verweist also zunichst auf die Anerkennung
der oben beschriebenen Tatsache, dass sich
Gesellschaften wie jene in der Schweiz und
in Deutschland aufgrund von Migration langst
tiefgreifend gewandelt haben. Es handelt sich
um Gesellschaften nicht nur vor, sondern
auch «nach» der Migration. Das «post» ist
aber nicht nur zeitlich zu verstehen, sondern
gleichzeitig auch als kritische Distanz zur Art
und Weise, wie heute {iber Migration gespro-
chen wird.

Das eigentlich Paradoxe an der heutigen
Situation ist doch, dass wir sowohl zu viel als
auch zu wenig liber den migrationsbedingten
Wandel sprechen. Obwohl eine demokratische
Anerkennung der Einwanderungsrealititen
ausbleibt, ist das Thema Migration in den letz-
ten Jahrzehnten zu einem Dreh- und Angel-
punkt der 6ffentlichen Debatten aufgestiegen,
nicht nur in der Schweiz. Es scheint, als gébe
es heute kaum ein Thema, das nicht durch die
«Brille der Migration» betrachtet und so in
gewisser Hinsicht verfremdet, ja outgesourct
wird — vom Sozialstaat und dem OV bis hin zu
Fragen von Religion und Geschlechterverhalt-
nissen. Die heutige Obsession mit Migrati-
onsthemen ist erstaunlich und problematisch.
Sie verdeckt relevante politische Fragen wie
soziale Ungleichheit und zeigt zunehmend
‘autodestruktive Ziige. Die «Masseneinwan-
derungsinitiative», die Trump-Wahl und vor
allem auch der Brexit verdeutlichen das. Die

2

3
4
:
3
3
-
N\
'




Leute konnen «gegen Einwanderung» stim-
men und lassen auf diese Weise einen Dampf
ab, der tatsédchlich viel mehr Griinde hat.

Das Streiten iiber Migration ist lingst zu
einem dominanten Modus einer politisch-
kommunikativen Ersatz-Vergesellschaftung
geworden. Das Problem ist auch, dass das
Ganze auf dem Riicken realer Menschen aus-
getragen wird. Gleichzeitig trigt der Migrati-
onsdiskurs zu einer politischen Polarisierung
bei, die demokratische Institutionen zersetzt,
wie wir in vielen Landern beobachten kénnen.
Die einen warnen vor der Gefahr der Migra-
tion und Uberfremdung, die anderen betonen
die Chance auf Bereicherung und Ressourcen.
Aus postmigrantischer Perspektive handelt es
sich nicht um Gegensitze, sondern um zwei
Seiten einer Medaille. Es ginge also darum,
aus dieser identitadtspolitisch offensichtlich
effektiven, aber letztlich falschen Polarisie-
rung rauszukommen.

Migration und Vielfalt sind weder per se
gut oder schlecht — viele migrierte Menschen
werden das bestdtigen. Es handelt sich schlicht
um soziale Tatsachen in einer Welt der Kriege,
Wohlstandsunterschiede und Klimakatastro-
phen, der globalisierten Kommunikations-
formen und Bediirfnisse, der erhohten Mobi-
litdt und kiirzeren Wege, der transnationalen
Unternehmen und Lebenswelten. Und mit die-
sen sozialen Tatsachen miissen wir moglichst
demokratisch, solidarisch, freiheitlich, nach-
haltig und sozial gerecht umgehen. Die Mora-
lisierung, die auf allen Seiten zu beobachten
ist, hilft uns nicht weiter, sie ist Teil des Pro-
blems. Die postmigrantische Perspektive geht
daher analytisch und politisch vielmehr von
den Ambivalenzen, Widerspriichen und Aus-
einandersetzungen aus, die unsere Gegenwart
bestimmen.

Welche Rolle spielen
postkoloniale Perspektiven
fiir INES?

In den letzten Jahrzehnten sind immer mehr
«post»-Begriffe in Umlauf gebracht worden,
von der Postmoderne bis hin zum Postwachs-
tum. Uber Sinn und Unsinn dieser Entwick-
lung kann man geteilter Meinung sein, und
wir bei INES hidngen nicht an einzelnen Wor-
tern. Was diese Begriffe alle teilen, ist eine
doppelte Bedeutung der Vorsilbe, zeitlich
und kritisch. Das «post-» bedeutet: Etwas
ist vorbei, wirkt aber nach. Beim Begriff
postkolonial ist das dhnlich: Es geht um den
Blick auf eine Welt nach dem Ende der Kolo-
nien, die zugleich aber noch im Schatten des

22

Kolonialismus steht und somit kritisch auf
Riickstinde und Amnesien hin befragt wer-
den muss.

Der Blick auf die Schweiz durch die post-
koloniale Brille hat in den letzten Jahren sehr
wertvolle Erkenntnisse zu Tage befordert. Die
Schweiz war, so wissen wir heute, in vielfalti-
ger Weise als «Trittbrettfahrerin» in das Pro-
jekt des europdischen Kolonialismus invol-
viert, auch wenn es keine Schweizer Kolonien
gab: sei es durch Kapital, Handel, Wissen oder
Arbeitskraft. Weiterhin wissen wir, dass neben
den Gewinnen und Artefakten auch das kolo-
niale Denken mit in die Schweiz zuriickfloss.
So speist sich der heutige Rassismus, der die
besagte Anerkennung der Migrationstatsache
erschwert, immer noch aus dieser historischen
Quelle. Postkoloniale Forschung hat in die-
sem Kontext viel dazu beigetragen, dass wir
heute Formen des Otherings (Fremd-machen)
aufgrund von Aussehen, Herkunft und Kultur
besser verstehen, aber auch die komplexen
Formen der Vermischung verschiedener Identi-
taten. Zudem wissen wir, dass das Wirtschafts-
modell der «neutralen» Schweiz in der Ara der
Dekolonisation und dem damit verbundenen
Globalisierungsschub in der zweiten Halfte
des 20. Jahrhunderts auf Netzwerken und
Verbindungen aus der Kolonialzeit aufbauen
konnte, sei es im Rohstoffhandel, im Finanz-
sektor oder im Bereich technischer Entwick-
lungshilfe. In diesem Sinn nehmen die neueren
postmigrantischen Perspektiven postkoloniale
Ansitze auf ebenso wie Erkenntnisse aus der
kritischen Migrations- und Transnationalis-
musforschung, politokonomischen Analysen
globaler Ungleichheit und vielen mehr.

Das Postmigrantische ist weniger als ein in
sich geschlossener Erkldrungsansatz zu ver-
stehen, sondern eher als ein Tisch, an dem
verschiedene Ansitze zusammenkommen und
man so gemeinsam neu iiber die Biicher gehen
kann. Auch die postkolonialen Ansitze, die in
der Schweiz etwas spater angekommen sind
als in anderen Lindern, sind an einem Punkt,
wo gewisse Aspekte vor dem Hintergrund des
heutigen Weltgeschehens neu iiberdacht wer-
den miissten. Wir leben lingst in einer mul-
tipolaren Weltordnung, in der postkoloniale
Lander, globale Wirtschaftsméchte wie China
und Indien, aber auch ideologische Regional-
michte wie die Islamische Republik Iran oder
Saudiarabien eine zentrale Rolle spielen, die
nicht weniger problematisch ist als die der
westlichen ehemaligen Kolonialmichte. Die
Kolonialgeschichte wird von diesen Regie-
rungen lingst selbstbewusst als Legitimation
fiir die Durchsetzung eigener geopolitischer

Neue Wege 4.19



Interessen eingesetzt. Die klare Tater/Opfer-
Brille der Dekolonisierungskampfe nach dem
Zweiten Weltkrieg — so plausibel sie vor dem
Hintergrund historischen Unrechts erschei-
nen mag — hilft uns heute nicht weiter, weder
in der Schweiz noch weltweit. Dies gilt umso
mehr, als auch «der Westen» nicht mehr ein-
fach als der direkte Nachkomme der Kolonial-
miéchte zu verstehen ist, allein schon weil des-
sen Bevolkerungen aufgrund postkolonialer
Migration lingst globalisiert wurden. Allge-
mein gilt es immer auch, die Grenzen postkolo-
nialer Beitrdge zum Verstindnis heutiger Ent-
wicklungen im Blick zu behalten. So lasst sich
etwa der Umgang mit Migration in der Schweiz
nicht einfach aus den kolonialhistorischen Ver-
strickungen ableiten.

Das multiperspektivische postmigranti-
sche Sensorium fiir Verschiebungen, Ambi-
valenzen und Widerspriiche in historischen
Prozessen kann hier ein interessantes Ange-
bot sein, um neu tiber Demokratisierung und
soziale Gerechtigkeit nachzudenken — auf ver-
schiedenen, miteinander verschrankten Ebe-
nen, lokal, regional, national, transnational
und global.

Die Rolle der Kirchen

Grundsitzlich sind alle Krifte wichtig, die an
einem solchen Prozess interessiert sind, siku-
lare ebenso wie religiose. Historisch kann man
fiir die Schweiz gerade nach dem Zweiten Welt-
krieg feststellen, dass die Kirchen und christ-
liche Basisinitiativen immer wieder wichtige
Impulse fiir die Verteidigung von Grundrech-
ten gefliichteter Menschen geliefert haben. Das
gilt von der Freiplatzaktion fiir Chile-Fliicht-
linge Mitte der 1970er Jahre iiber die vielen
ehrenamtlichen Betreuungsgruppen in der
Indochina-Aktion um 1980 und dem Kirchen-
asyl fiir Sans-Papiers in den Nullerjahren bis
zur 2015 lancierten Migrationscharta, die aus
biblisch-theologischer Sicht auf eine huma-
nere Migrationspolitik und solidarische
Gesellschaftsvision abzielt. Zudem haben die
Kirchen beziehungsweise ihre in den 1960er
Jahren gegriindeten Migrationskommissio-
nen auch eine wichtige Rolle in Hinblick auf
eine Verbesserung der Situation auslandischer
Arbeitskrifte gespielt, auf europiischer, natio-
naler und lokaler Ebene. Man denke hier etwa
an die Bedeutung von Orten wie dem evangeli-
schen Tagungszentrum Boldern unter der Lei-
tung von Peter Gessler, wo bereits Ende der
1960er Jahre eine Tagung mit dem noch heute
aktuellen Titel «Ist die Schweiz eine Einwan-
derungsgesellschaft?» stattfand.

Neue Wege 4.19

Was heute hiaufig zu Unrecht vergessen wird,
ist die Bedeutung christlicher Gruppen im
Kontext der Mitenand-Initiative. Bei dieser
Initiative, die 1974 vom Katholischen Arbeit-
nehmerInnenbund KAB initiiert wurde, ging
es nicht nur um Symptombekidmpfung, son-
dern um den bis dato letzten (!) Versuch in der
Schweiz, die Migrationsfrage im Kontext eines
solidarischen gesellschaftspolitischen Ent-
wurfes auf Verfassungsebene anzugehen. Die
Mitenand-Bewegung wird vor allem mit ihrer
krachenden Niederlage im April 1981 zusam-
mengebracht. Dabei wird bis heute iiberse-
hen, welche wichtige Rolle ihre Netzwerke fiir
integrationspolitische Offnungsansitze bis
Ende der 1980er Jahre gespielt haben. Auf-
fallig ist, dass die Kirchen heute im Vergleich
als migrationspolitische Akteurinnen in der
Offentlichkeit an Einfluss und Sichtbarkeit
verloren haben. Die Frage wire, inwiefern die
zunehmende Politisierung der Migrations-
frage ab den 1960er Jahren innerhalb kirch-
licher Kontexte auch zu einer Polarisierung
der Gemeinden gefiihrt hat, die diese letztlich
auch geschwicht hat. Die Migrationscharta
von 2015 hingegen zeigt, dass weiterhin Inter-
esse an einem offenen und vorausschauenden
Umgang mit dem Thema besteht. Wir freuen
uns auf Austausch und Zusammenarbeit. @

O Kijan Espahangizi, *1978, ist promovierter Historiker,
forscht zur Migrationsgeschichte der Schweiz und
lehrt an der Universitdt Ziirich. Er ist Mitgriinder
und Co-Prisident des postmigrantischen Think & Act
Tanks Institut Neue Schweiz INES.
k.espahangizi@nouvelle-suisse.ch

institutneueschweiz.ch

23



	Postmigrantische Perspektiven

