
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 113 (2019)

Heft: 4

Artikel: Postmigrantische Perspektiven

Autor: Esphahangizi, Kijan

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-868068

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 29.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-868068
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Postmigrantische

Perspektiven
Kijan Espahangizi

Das Institut Neue Schweiz INES
wurde im letzten Jahr ins Leben
gerufen. Der «Think & Act Tank»
möchte sich laut eigenen Angaben
für einen «ehrlichen Neuanfang
in der pluralen Einwanderungsgesellschaft

Schweiz einsetzen».
Was genau heisst das?

Wir leben heute in einer durch und durch
paradoxen Situation. Zum einen hat sich die Schweizer

Gesellschaft, ebenso wie jene in vielen
Nachbarländern, aufgrund von diversen
Formen und Episoden der Migration in den letzten
Jahren recht tiefgreifendend verändert,
demografisch, sozial, kulturell, politisch. Der stetig
wachsende Bevölkerungsanteil mit
Migrationshintergrund liefert hierfür eine eindrückliche
Kennzahl. Klar ist, wir reden hier nicht mehr
von einem Minderheitenproblem, sondern von
einem grundlegenden gesellschaftlichen Wandel.

Die alteingesessene Vorstellung ist, dass
sich Assimilation beziehungsweise Integration
und ethnische Pluralisierung gegenseitig
ausschlössen. Doch so ein Ansatz ist nicht einmal

annähernd in der Lage, die Vielschichtigkeit,
Mehrdeutigkeit und Widersprüche der
Einwanderungsrealitäten zu erfassen.

Egal wie man diese Entwicklung bewerten
mag: Zumindest unter demokratischen
Bedingungen ist sie irreversibel. Und doch wird
heute - nicht nur in der Schweiz - diese
gesellschaftliche Tatsache in den Vorstellungen der
Menschen, nationalen Selbsterzählungen,
Institutionen und Gesetzen nicht vollumfänglich
anerkannt. Vor allem auch aufgrund der
restriktiven Einbürgerungslogik hat mittlerweile
ein Viertel der permanenten Wohnbevölkerung
keine Bürgerinnenrechte in der Schweiz. Dass
die Alarmglocken der politischen Öffentlichkeit

trotzdem nicht schrillen, verdeutlicht das
Ausmass des akkumulierten Demokratiedefizits.

Machen wir uns nichts vor: Dieses
Ausblenden der Wirklichkeit hinterlässt tiefe Spuren

in den Köpfen und Herzen der Menschen. Es
gefährdet soziale Kohäsion und bietet schlicht
auch keine nachhaltige Zukunftsvision.

INES setzt sich daher für einen realistischen
Pragmatismus ein. Er geht von dem aus, was
ist, also nicht von einem Wunschvolk. Dazu
reicht kein «weiter so wie bisher», sondern es
braucht einen gemeinsamen Willen zum ehrlichen

Neuanfang. Die relevante Frage, die wir
uns stellen müssen, ist, wie wir demokratische
Teilhabe und soziale Gerechtigkeit im Zeitalter
der Globalisierung und Migration neu gestalten

können. Dazu müssen wir uns endlich aus
dem langen Schatten des ausländerpolitischen
Denkens der 1930er Jahre lösen. Und klar ist
auch: Es braucht themenübergreifende Allianzen,

da es nicht nur um Fragen von Migration
und Rassismus geht, sondern auch um Fragen
von Umwelt, Wirtschaft, Konsum, Digitalisierung,

Zukunft der Arbeit oder von
Geschlechterverhältnissen. Es braucht zudem neue
gesellschaftspolitische Visionen.

Die Chiffre «Neue Schweiz» setzt hier an
und meint den Versuch, das, was längst ist, mit
dem zusammenzudenken, was sein könnte.
INES knüpft damit auch bewusst an einer
Tradition an: 1917 entwickelte der Theologe
Leonhard Ragaz, der die Neuen Wege
mitbegründete, im Bestseller Die neue Schweiz in
Anbetracht der Schrecken des Ersten
Weltkrieges die Vision einer christlich-genossenschaftlichen

Gesellschaftsordnung. In den
1930er Jahren warben die Frontisten mit dem
Begriff der Neuen Schweiz für ihre Vision einer
national-sozialistischen Schweiz. Und Ende
des Zweiten Weltkriegs präsentierte die SPS
ein gleichnamiges politisches Programm. So
gegensätzlich und problematisch die einzelnen

politischen Konkretisierungen der Neuen

20 Neue Wege 4.19



Das eigen
lieh Paradoxe

ist
doch, da

7

ir
• i i| izfl viel als

wem
en

migrations
en

Wandel

Schweiz historisch auch gewesen sein mögen:
Die Parallele zu heute besteht darin, dass die
Weltordnung in der Krise ist, alte Antworten
nicht mehr überzeugen und wir grundsätzlich
neu darüber nachdenken müssen, wie wir in
Zukunft Gesellschaft gestalten wollen und
können. Die Neue Schweiz wäre so gesehen
ein Angebot, ein neues Gespräch all derjenigen

Akteurinnen und Kräfte zu beginnen, die
diese Herausforderung angehen wollen. INES
bringt dabei postmigrantische Expertise mit an
den Tisch.

INES versteht sich als ein
postmigrantisches Projekt -

was bedeutet das?

Der Begriff des Postmigrantischen ist noch
recht jung und wenig verbreitet. Er ist in den
letzten Jahren im Austausch von wissenschaftlichen,

kulturellen und politischen Projekten
zuerst in Deutschland und dann auch in der
Schweiz und anderen Ländern aufgekommen.
Zunächst einmal bezeichnet der Begriff ein
Bedürfnis, zurückzuschauen und zu sehen,
wo wir heute eigentlich stehen. Das «post»
verweist also zunächst auf die Anerkennung
der oben beschriebenen Tatsache, dass sich
Gesellschaften wie jene in der Schweiz und
in Deutschland aufgrund von Migration längst
tiefgreifend gewandelt haben. Es handelt sich
um Gesellschaften nicht nur vor, sondern
auch «nach» der Migration. Das «post» ist
aber nicht nur zeitlich zu verstehen, sondern
gleichzeitig auch als kritische Distanz zur Art
und Weise, wie heute über Migration gesprochen

wird.
Das eigentlich Paradoxe an der heutigen

Situation ist doch, dass wir sowohl zu viel als
auch zu wenig über den migrationsbedingten
Wandel sprechen. Obwohl eine demokratische
Anerkennung der Einwanderungsrealitäten
ausbleibt, ist das Thema Migration in den letzten

Jahrzehnten zu einem Dreh- und Angelpunkt

der öffentlichen Debatten aufgestiegen,
nicht nur in der Schweiz. Es scheint, als gäbe
es heute kaum ein Thema, das nicht durch die
«Brille der Migration» betrachtet und so in
gewisser Hinsicht verfremdet, ja outgesouret
wird - vom Sozialstaat und dem ÖV bis hin zu
Fragen von Religion und Geschlechterverhältnissen.

Die heutige Obsession mit
Migrationsthemen ist erstaunlich und problematisch.
Sie verdeckt relevante politische Fragen wie
soziale Ungleichheit und zeigt zunehmend
'autodestruktive Züge. Die
«Masseneinwanderungsinitiative», die Trump-Wahl und vor
allem auch der Brexit verdeutlichen das. Die

21



Leute können «gegen Einwanderung» stimmen

und lassen auf diese Weise einen Dampf
ab, der tatsächlich viel mehr Gründe hat.

Das Streiten über Migration ist längst zu
einem dominanten Modus einer
politischkommunikativen Ersatz-Vergesellschaftung
geworden. Das Problem ist auch, dass das
Ganze auf dem Rücken realer Menschen
ausgetragen wird. Gleichzeitig trägt der
Migrationsdiskurs zu einer politischen Polarisierung
bei, die demokratische Institutionen zersetzt,
wie wir in vielen Ländern beobachten können.
Die einen warnen vor der Gefahr der Migration

und Überfremdung, die anderen betonen
die Chance auf Bereicherung und Ressourcen.
Aus postmigrantischer Perspektive handelt es
sich nicht um Gegensätze, sondern um zwei
Seiten einer Medaille. Es ginge also darum,
aus dieser identitätspolitisch offensichtlich
effektiven, aber letztlich falschen Polarisierung

rauszukommen.
Migration und Vielfalt sind weder per se

gut oder schlecht - viele migrierte Menschen
werden das bestätigen. Es handelt sich schlicht
um soziale Tatsachen in einer Welt der Kriege,
Wohlstandsunterschiede und Klimakatastrophen,

der globalisierten Kommunikationsformen

und Bedürfnisse, der erhöhten Mobilität

und kürzeren Wege, der transnationalen
Unternehmen und Lebenswelten. Und mit diesen

sozialen Tatsachen müssen wir möglichst
demokratisch, solidarisch, freiheitlich,
nachhaltig und sozial gerecht umgehen. Die
Moralisierung, die auf allen Seiten zu beobachten
ist, hilft uns nicht weiter, sie ist Teil des
Problems. Die postmigrantische Perspektive geht
daher analytisch und politisch vielmehr von
den Ambivalenzen, Widersprüchen und
Auseinandersetzungen aus, die unsere Gegenwart
bestimmen.

Welche Rolle spielen
postkoloniale Perspektiven

für INES?
In den letzten Jahrzehnten sind immer mehr
«post»-Begriffe in Umlauf gebracht worden,
von der Postmoderne bis hin zum Postwachstum.

Über Sinn und Unsinn dieser Entwicklung

kann man geteilter Meinung sein, und
wir bei INES hängen nicht an einzelnen Wörtern.

Was diese Begriffe alle teilen, ist eine
doppelte Bedeutung der Vorsilbe, zeitlich
und kritisch. Das «post-» bedeutet: Etwas
ist vorbei, wirkt aber nach. Beim Begriff
postkolonial ist das ähnlich: Es geht um den
Blick auf eine Welt nach dem Ende der Kolonien,

die zugleich aber noch im Schatten des

Kolonialismus steht und somit kritisch auf
Rückstände und Amnesien hin befragt werden

muss.
Der Blick auf die Schweiz durch die

postkoloniale Brille hat in den letzten Jahren sehr
wertvolle Erkenntnisse zu Tage befördert. Die
Schweiz war, so wissen wir heute, in vielfältiger

Weise als «Trittbrettfahrerin» in das Projekt

des europäischen Kolonialismus involviert,

auch wenn es keine Schweizer Kolonien
gab: sei es durch Kapital, Handel, Wissen oder
Arbeitskraft. Weiterhin wissen wir, dass neben
den Gewinnen und Artefakten auch das koloniale

Denken mit in die Schweiz zurückfloss.
So speist sich der heutige Rassismus, der die
besagte Anerkennung der Migrationstatsache
erschwert, immer noch aus dieser historischen
Quelle. Postkoloniale Forschung hat in
diesem Kontext viel dazu beigetragen, dass wir
heute Formen des Otherings (Fremd-machen)
aufgrund von Aussehen, Herkunft und Kultur
besser verstehen, aber auch die komplexen
Formen der Vermischung verschiedener Identitäten.

Zudem wissen wir, dass das Wirtschaftsmodell

der «neutralen» Schweiz in der Ära der
Dekolonisation und dem damit verbundenen
Globalisierungsschub in der zweiten Hälfte
des 20. Jahrhunderts auf Netzwerken und
Verbindungen aus der Kolonialzeit aufbauen
konnte, sei es im Rohstoffhandel, im Finanzsektor

oder im Bereich technischer
Entwicklungshilfe. In diesem Sinn nehmen die neueren
postmigrantischen Perspektiven postkoloniale
Ansätze auf ebenso wie Erkenntnisse aus der
kritischen Migrations- und Transnationalismusforschung,

politökonomischen Analysen
globaler Ungleichheit und vielen mehr.

Das Postmigrantische ist weniger als ein in
sich geschlossener Erklärungsansatz zu
verstehen, sondern eher als ein Tisch, an dem
verschiedene Ansätze zusammenkommen und
man so gemeinsam neu über die Bücher gehen
kann. Auch die postkolonialen Ansätze, die in
der Schweiz etwas später angekommen sind
als in anderen Ländern, sind an einem Punkt,
wo gewisse Aspekte vor dem Hintergrund des

heutigen Weltgeschehens neu überdacht werden

müssten. Wir leben längst in einer
multipolaren Weltordnung, in der postkoloniale
Länder, globale Wirtschaftsmächte wie China
und Indien, aber auch ideologische Regionalmächte

wie die Islamische Republik Iran oder
Saudiarabien eine zentrale Rolle spielen, die
nicht weniger problematisch ist als die der
westlichen ehemaligen Kolonialmächte. Die
Kolonialgeschichte wird von diesen
Regierungen längst selbstbewusst als Legitimation
für die Durchsetzung eigener geopolitischer

22 Neue Wege 4.19



Interessen eingesetzt. Die klare Täter/Opfer-
Brille der Dekolonisierungskämpfe nach dem
Zweiten Weltkrieg - so plausibel sie vor dem
Hintergrund historischen Unrechts erscheinen

mag - hilft uns heute nicht weiter, weder
in der Schweiz noch weltweit. Dies gilt umso
mehr, als auch «der Westen» nicht mehr
einfach als der direkte Nachkomme der Kolonialmächte

zu verstehen ist, allein schon weil dessen

Bevölkerungen aufgrund postkolonialer
Migration längst globalisiert wurden. Allgemein

gilt es immerauch, die Grenzen postkolonialer

Beiträge zum Verständnis heutiger
Entwicklungen im Blick zu behalten. So lässt sich
etwa der Umgang mit Migration in der Schweiz
nicht einfach aus den kolonialhistorischen
Verstrickungen ableiten.

Das multiperspektivische postmigranti-
sche Sensorium für Verschiebungen,
Ambivalenzen und Widersprüche in historischen
Prozessen kann hier ein interessantes Angebot

sein, um neu über Demokratisierung und
soziale Gerechtigkeit nachzudenken - auf
verschiedenen, miteinander verschränkten Ebenen,

lokal, regional, national, transnational
und global.

Die Rolle der Kirchen

Grundsätzlich sind alle Kräfte wichtig, die an
einem solchen Prozess interessiert sind, säkulare

ebenso wie religiöse. Historisch kann man
für die Schweiz gerade nach dem Zweiten Weltkrieg

feststellen, dass die Kirchen und christliche

Basisinitiativen immer wieder wichtige
Impulse für die Verteidigung von Grundrechten

geflüchteter Menschen geliefert haben. Das
gilt von der Freiplatzaktion für Chile-Flüchtlinge

Mitte der 1970er Jahre über die vielen
ehrenamtlichen Betreuungsgruppen in der
Indochina-Aktion um 1980 und dem Kirchenasyl

für Sans-Papiers in den Nullerjahren bis
zur 2015 lancierten Migrationscharta, die aus
biblisch-theologischer Sicht auf eine humanere

Migrationspolitik und solidarische
Gesellschaftsvision abzielt. Zudem haben die
Kirchen beziehungsweise ihre in den 1960er
Jahren gegründeten Migrationskommissionen

auch eine wichtige Rolle in Hinblick auf
eine Verbesserung der Situation ausländischer
Arbeitskräfte gespielt, auf europäischer, nationaler

und lokaler Ebene. Man denke hier etwa
an die Bedeutung von Orten wie dem evangelischen

Tagungszentrum Boldern unter der
Leitung von Peter Gessler, wo bereits Ende der
1960er Jahre eine Tagung mit dem noch heute
aktuellen Titel «Ist die Schweiz eine
Einwanderungsgesellschaft?» stattfand.

Was heute häufig zu Unrecht vergessen wird,
ist die Bedeutung christlicher Gruppen im
Kontext der Mitenand-Initiative. Bei dieser
Initiative, die 1974 vom Katholischen
Arbeitnehmerinnenbund KAB initiiert wurde, ging
es nicht nur um Symptombekämpfung,
sondern um den bis dato letzten Versuch in der
Schweiz, die Migrationsfrage im Kontext eines
solidarischen gesellschaftspolitischen
Entwurfes auf Verfassungsebene anzugehen. Die
Mitenand-Bewegung wird vor allem mit ihrer
krachenden Niederlage im April 1981
zusammengebracht. Dabei wird bis heute übersehen,

welche wichtige Rolle ihre Netzwerke für
integrationspolitische Öffnungsansätze bis
Ende der 1980er Jahre gespielt haben.
Auffällig ist, dass die Kirchen heute im Vergleich
als migrationspolitische Akteurinnen in der
Öffentlichkeit an Einfluss und Sichtbarkeit
verloren haben. Die Frage wäre, inwiefern die
zunehmende Politisierung der Migrationsfrage

ab den 1960er Jahren innerhalb kirchlicher

Kontexte auch zu einer Polarisierung
der Gemeinden geführt hat, die diese letztlich
auch geschwächt hat. Die Migrationscharta
von 2015 hingegen zeigt, dass weiterhin Interesse

an einem offenen und vorausschauenden
Umgang mit dem Thema besteht. Wir freuen
uns auf Austausch und Zusammenarbeit. •
O Kijan Espahangizi, *1978, ist promovierter Historiker,

forscht zur Migrationsgeschichte der Schweiz und
lehrt an der Universität Zürich. Er ist Mitgründer
und Co-Präsident des postmigrantischen Think & Act
Tanks Institut Neue Schweiz INES.

k.espahangizi@nouvelle-suisse.ch
institutneueschweiz.ch

Neue Wege 4.19 23


	Postmigrantische Perspektiven

