
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 113 (2019)

Heft: 4

Artikel: Nicht Schwarz-Weiss?

Autor: Franc, Andrea / Steinegger, Katharina / Zinsstag, Evelyne

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-868067

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 29.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-868067
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Nicht
Schwarz-Weiss?

Neue Wege-Gespräch mit Andrea Franc
und Katharina Steinegger

von Evelyne Zinsstag und Geneva Moser

Ks Cooperaxion ist eine Stiftung mit
Entwicklungsprojekten in Liberia und Brasilien. Wir
kombinieren also Entwicklungszusammenarbeit

mit Bewusstseinsarbeit in der Schweiz.
Dazu gehört auch eine kritische
Auseinandersetzung mit dem Begriff «Entwicklungsarbeit»:

Wer muss sich entwickeln, und was
bedeutet das? In Zusammenarbeit mit unseren

Partnerinnen und Partnern in Liberia und
Brasilien versuchen wir eine Neudefinition des
Begriffs. Die Entscheidungen über die
konkrete Projektgestaltung und die Impulse für
Projekte kommen hauptsächlich von ihnen.
Den Begriff «Entwicklungsprojekt» mögen
wir nicht so.

Investorin in den transatlantischen
Sklavenhandel oder Überbringerin

der revolutionären Botschaft
des Christentums? Die Rolle
der Schweiz im Kolonialismus
und insbesondere die Rolle der
Mission sind beide hochkomplex.
Eine Forscherin und eine NGO-
Vertreterin diskutieren.

ww Katharina Steinegger, Sie sind für die Orga¬
nisation Cooperaxion tätig und leisten im
Projekt «Schweiz, Sklaverei und Kolonialismus»

Bildungsarbeit. Sie, Andrea Franc,
forschen als Wirtschaftshistorikerin zur
Fair-Trade-Bewegung und zu neoliberalen
Netzwerken in der Nachkriegszeit.
Entwicklungszusammenarbeit und Entwicklungspolitik

sind für Sie beide zentrale Begriffe.
Wie verstehen Sie diese Begriffe, und was
bedeuten sie für Ihre Arbeit?

af Für mich als Wirtschaftshistorikerin ist
der Begriff «Entwicklungshilfe» ähnlich wie
«Imperialismus» und «Neoliberalismus». Das
sind Kampfbegriffe, mit denen man sich ins
Gefecht unterschiedlicher Diskurse begibt.
Ich versuche da, spezifischer zu sein. Ich setze
mich seit zwanzig Jahren mit diesem Bereich
auseinander und habe mehrere Jahrhunderte
Geschichte und unterschiedliche Regionen
der Welt bearbeitet. Mein persönliches
Verständnis von Entwicklungszusammenarbeit
ist «Zuhören». Ich wollte ursprünglich
zeigen, wie die Schweiz aus den Kolonien Kakao
für ihre Schokolade importiert hat. So bin ich
über Umwege in der Afrikanistik und im Archiv
gelandet, besser gesagt in einem Schuppen mit
den Akten der Basler Missionshandelsgesell-
schaft. Die Basler Missionare haben zwar mit
Kakaopflanzen in Westafrika experimentiert,
aber die einheimischen Bauern haben sich
dann aktiv für die Pflanze entschieden. Sie
haben sie nämlich auf Plantagen der Portugiesen

gestohlen. Aus dieser Geschichte ziehen
die Ghanaer noch heute ihren Nationalstolz.

ww In Kolumnen schreiben Sie, Andrea Franc,
über die «wirtschaftliche Ausgrenzungspolitik

des Westens» gegenüber dem
Globalen Süden seit der Dekolonisierung.
Was meinen Sie damit?

af In der Ökonomie bedeutet «Integration»
Freihandel. In Kolumnen spiele ich mit
solchen Begriffen und versuche damit, den Linken
Ökonomie näherzubringen. Gleichzeitig
fordere ich die Liberalen damit heraus und sage:
Ihr seid doch für Freihandel - weshalb gilt das
nicht für gewisse afrikanische Märkte? Statt
Geld zu spenden für arme Leute, könnten
beispielsweise an der lokalen Börse Währungen
gekauft werden.

14 Neue Wege 4.19



ww Jetzt sind bereits grosse Begriffe wie
«Integration», «Dekolonisierung» und «der
Westen» gefallen. Machen wir einen
Schritt zurück und fragen nach der Rolle
der Schweiz im Kolonialismus.

Ks Die Schweiz hatte keine Kolonien. Viele
wissenschaftliche Studien zeigen aber, dass
sie auf vielfaltige Weise Teil des kolonialen
Systems war. Wir sprechen von verschiedenen
Beteiligungen: Einerseits gab es Schweizer,
die Risikokapital zur Finanzierung von
Expeditionen und Schiffen einsetzten. Der
Dreieckshandel benötigte grosse Mengen an Geld
zum Chartern und Versichern der Schiffe, zur
Entlohnung der Besatzung und zum Ankauf
der Waren, die nach Afrika exportiert wurden.

Schweizer Financiers und Bankiers waren
daher sehr gefragt, weil sie als Geldgeber des
transatlantischen Sklavinnen- und Sklavenhandels

auftraten. Dann gab es Händler und
Fabrikanten, die Waren herstellten: beispielsweise
in der Schweiz hergestellte Indienne-Textilien,
die dann im transatlantischen Dreieckshandel
wiederum gegen westafrikanische Sklavinnen

und Sklaven getauscht wurden. Auch gab
es Schweizer Söldner in kolonialen Diensten,

und schliesslich die Missionare. Wichtig war
auch die kulturelle Beteiligung am Kolonialismus.

Dazu zählt die Produktion des kolonialen

Wissens, zu der auch Wissenschaftler aus
der Schweiz beigetragen haben. Louis Agas-
siz zum Beispiel versuchte Rassentheorien zu
beweisen. Sogenannte Naturforscher, die im
damaligen Ceylon forschten, verbreiteten Bilder

in der Schweiz, die von kolonialen
Gegensatzpaaren lebten: das Eigene und das Andere,
modern und primitiv, entwickelt und unterentwickelt.

Mit diesen Bildern und Vorstellungen
wurde das Selbstverständnis einer

fortschrittlichen und modernen Schweiz bestärkt.
Diese Beteiligungen am kolonialen System
sind in der Schweiz zu wenig im Bewusstsein.

af Ich muss mich kurz fassen, weil ich darüber
ja ein ganzes Buch geschrieben habe. Wichtig

ist eine Unterscheidung, die ich immer
zuerst mache: Es gibt «kolonial» im
völkerrechtlichen Sinn. Das betrifft den offiziellen
völkerrechtlichen Status eines Landes. Dann
gibt es das, was wir eigentlich meinen, nämlich:

ungerecht. Afrikanisten verstehen
Afrikaner jedoch durchaus als handlungsmächtige

Akteure, wenn es um die Sklaverei geht.

Neue Wege 4.19 15



/•

Es besteht viel
f m

Abwehr in der
erung,

überRassismus
m

7i i cnrorhon 4
Das ist keine koloniale Geschichte: Der afrikanische

Kontinent wurde erst im 20. Jahrhundert

völkerrechtlich besetzt, der transatlantische

Sklavenhandel wurde jedoch bereits 1807
von den Briten verboten und ist dann langsam
zurückgegangen. Wenn wir also von Sklaverei

sprechen, sprechen wir von den USA,
wiederum eine ehemalige Kolonie. Die Rolle
der Schweiz im Kolonialismus ist ebenfalls
schwierig zu fassen: Die Schweiz als Staat
existiert ja erst seit 1848, und so etwas wie
eine Aussenpolitik gab es damals praktisch
nicht. Schauen wir Organisationen an, die auf
dem Staatsgebiet der heutigen Schweiz agiert
haben, dann gilt es auch da wieder zu
differenzieren: Es gibt die jeweils unterschiedliche

Rolle der Basler Mission in Kamerun, in
China, in Ghana. Und das auch wiederum
über zwei Jahrhunderte hinweg. Sobald man
genau in die Quellen schaut, ist die Sachlage

kompliziert: Dieses Gut-Böse, Schwarz-
Weiss verfliesst. Gerade in Umweltthemen
wäre die Rolle der Mission spannend, so klagten

Missionare, die Briten würden ihre Kolonie

liederlich führen und einfach zulassen,
dass die Einheimischen grosse Flächen von
Urwald roden und eine Monokultur aufbauen.

Ks Natürlich ist es nicht so einfach zu sagen,
wer profitiert hat und wer nicht. In den Kolonien
waren teilweise auch lokale Eliten am Sklavenhandel

und Kolonialismus beteiligt. In Europa
haben wiederum nicht alle Menschen einfach
profitiert. Zwar sorgte die Ausbeutung von
Menschen auf Plantagen für den wirtschaftlichen
Aufschwung Europas, die neuen Waren wie die
Baumwolle beförderten etwa die Industrialisierung.

In den neu gegründeten Fabriken arbeiteten
Frauen, Männer und Kinder jedoch unter unmöglichen

Bedingungen, und in diesem Sinne wurden

auch sie von den Fabrikanten ausgebeutet.

af Ja, aber «profitieren» und «spekulieren»
sind auch wieder Schlagworte. In der
Ökonomie ist Profitieren, also «Gewinn machen»,
zunächst kein Problem. Das ist weder positiv

noch negativ. Das ökonomische System ist
wie das chinesische Yin-Yang: Es gibt solche,
die unglaubliche Profite machen, und andere
scheitern phänomenal. Und gerade die
Kolonialgeschichte ist ja geprägt von grossen
Profiten. Aber es gibt auch die Tragödien und die
grossen Verluste. Gerade Spanien und Portugal
waren in den 1960er Jahren arme Diktaturen
und galten als Entwicklungsländer.

16 Neue Wege 4.19



Nw Spielten die Kirchen in diesen kolonialen
Verstrickungen der Schweiz eine Rolle?

af Da gibt es ganz unterschiedliche Geschichten.

Im Plural.

Nw Erzählen Sie!

af Bis in die 1960er Jahre gab es in der
Schweiz den sogenannten «Nick-Neger» am
Kircheneingang. Wenn Geld in die Kasse
gespendet wurde, nickte die Figur. Ein ganz
anderes Bild zeigt sich dagegen, wenn man
afrikanische Literatur liest. Ich zitiere gerne
eine weisse Autorin, Doris Lessing. In ihren
Büchern sind die Missionsschüler in
Zimbabwe, die Mission-Boys, die Aufrührergegen
die Weissen. Die Missionsschule war quasi
eine Revolutionsschule.

Nw Das Christentum hatte also eine emanzipa-
torische Funktion in manchen Missionen?

af Ja, die Geschichte von Jesus ist eine
revolutionäre Geschichte: ein barfüssiger Aussenseiter

ohne Besitz, mit dem man sich identifizieren

kann. Andererseits gab es natürlich auch
stocklutherische Missionare, die Obrigkeitshörigkeit

predigten. An diesen Lehrern stiessen
sich die Mission-Boys die Hörner ab und
eigneten sich so die revolutionäre Botschaft des
Neuen Testaments an.

nw Mission auf ihre Verstrickungen in macht¬
politische Prozesse zu reduzieren und
die religiöse und karitative Motivation von
Missionierenden ausschliesslich
instrumenteil zu deuten, würde der Mission
Unrecht tun. Aber Missionierende waren
nebst engagierten Individuen auch
Vertretende des kolonialen Systems. Wenn
wir den Blick von den individuellen
Erzählungen weg hin zu den Fragen nach
Macht und Strukturen wenden: Was war
denn die Rolle der Kirche? Welche Rolle

spielten Missionsgesellschaften wie die
Basler Mission in den kolonialen Verstrickungen

der Schweiz?

af Sobald man quellennah historisch arbeitet,
merkt man, wie unendlich vermessen diese
Einschätzung ist, dass ein einzelner weisser Mann,
der die Hälfte seiner Zeit an Schwarzwasserfieber

leidet, einen halben Kontinent unterwerfen
könnte Die koloniale Überlegenheit muss
man an anderen Orten suchen. Sie liegt meiner
Meinung nach vielmehr in der Idee des
Individualismus, der Selbstbereicherung und des

individuellen Erfolgsstrebens, die viele
Unternehmer in die Kolonien gelockt hat. Diese Idee
hat die Einheimischen verändert. Wenn Mission

beforscht wird, müsste diese Frage mehr
im Zentrum stehen : Was hat die Einheimischen
dazu gebracht, mit den Kirchen und Missionen
zu kooperieren? Die katholische Kirche zum
Beispiel ist ein globales Gefüge, welches in
Lateinamerika politisch benutzt wurde. In der
Kolonialzeit ist die Rolle der Jesuiten zum Teil
unrühmlich. In den 1960er Jahren haben
einheimische Bischöfe wiederum eine wichtige
Rolle in der Armutsbekämpfung gespielt.

nw Eine andere Frage: Wie beurteilen Sie

Kampagnen der Kirche oder von NGOs
die, mit dem Bild von hilfsbedürftigen,
abhängigen Menschen im globalen Süden
Mitleid provozieren?

af NGOs und auch die Kirchen müssen ihre
Botschaft auf einfache Symbole reduzieren
und sich Betroffenheit zu Nutze machen. Das
ist ein grosses Dilemma.

Ks Ich bin überzeugt, dass da andere Wege
gefunden werden können und müssen. In
Deutschland gibt es beispielsweise
Organisationen, die Kommunikationsrichtlinien für
NGOs erstellen. Sie geben Ratschläge, wie
diese stereotypen Bilder der «armen Kinder
in Afrika» gebrochen werden und eine andere
Bildsprache entwickelt werden kann.

nw Das Wappen einer Zunft in der Berner Alt¬

stadt, das Logo einer Guggenmusik in
Basel oder die mediale Berichterstattung
rund um den Namen von Schokoküssen -
die Öffentlichkeit in der Schweiz zeigt
eine verbissene Hartnäckigkeit darin, ihr
rassistisches Erbe zu bewahren und
greift dabei schnell zum Argument der
«Meinungsfreiheit». Warum scheint es so
umkämpft, was als rassistisch gilt?

Ks Es besteht viel Abwehr in der Bevölkerung,
über Rassismus zu sprechen. Das hängt wohl
auch damit zusammen, dass die Schweiz nicht
als Land verortet wird, welches schon früh global

tätig war und in einem kolonialen Raum mit
entstanden ist. Der Diskurs rund um Rassismus
wird häufig verdreht: Diejenigen, die Kritik an
Globi-Büchern, am Sprachgebrauch oder an
den Zünften äussern, werden als zu «politisch
korrekt» verunglimpft, und die Kritisierten
stilisieren sich zu Opfern. Dazu kommt, dass die
Schweizer Bevölkerung längst zu grossen Teilen

Migrationserfahrung hat und sich nicht mit

Neue Wege 4.19 17



dem viel beschworenen «Wir» identifiziert, das

implizit weiss und männlich ist. In den stereotypen

und rassistischen Abbildungen sieht sie
sich aber ebenfalls nicht repräsentiert.

ww Cooperaxion macht zu der Frage nach dem
rassistischen Erbe der Schweiz auch
Stadtführungen. Was sind gängige Reaktionen

von Teilnehmenden?

Ks Die Reaktionen sind mehrheitlich positiv und
interessiert. Manchmal erlebe ich Abwehrreaktionen

wie: «Das war doch nicht böse gemeint. »

Oder: «Diese Abbildung ist aber schön.» Da
versuchen wir ins Gespräch zu kommen.

af Die Erklärung von Bern, heute Public Eye,
über die ich schreibe, hat zu Beginn ihrer
Arbeit ebenfalls genau das versucht: Sie hat
an der Bewusstseinsbildung gearbeitet. Das ist
aber enorm aufwändig und aufreibend. Aus der
Geschichte der 68er-Bewegung zeigt sich, dass

Bewusstseinsbildung keinen Zwang anwenden

darf, indem sie etwa Begriffe verbietet.
Um nachhaltig zu sein, muss sie die Form des
Dialogs annehmen. Es ist interessant zu
beobachten, wie sich die Bewusstseinsarbeit immer
mehr einfache Symbole zu eigen gemacht hat:
Heute wissen beispielsweise viele gar nicht,
dass weitgehend die Kirche und kirchliche
Organisationen hinter der Entwicklung des
Fair-Trade-Labels stehen. Die Kirche agiert im
Hintergrund, zeigt sich heute aber nicht mehr.
Im Falle der Schweiz haben kirchliche
Hilfswerke die Stiftung Max Havelaar gegründet.

ww Einem wachsenden Kreis von Forscherinnen
und Aktivistinnen ist es zu verdanken,
dass postkoloniale Perspektiven und
Arbeiten in der Schweiz vermehrt diskutiert
werden. Wie nehmen Sie die Landschaft
der postkolonialen Theorie in der Schweiz
wahr? Spielt diese für Ihre Arbeit eine Rolle?
Gibt es da zentrale Themen?

af Ich bin Wirtschaftshistorikerin. Die postkoloniale

Theorie nutze ich nicht. Ich arbeite mit
dem Bruttoinlandprodukt und dem Begriff des
Nationalstaats. Den Begriff «kolonial» nutze
ich nicht gerne, weil er ausblendet, dass der
grösste Teil der Geschichte nicht kolonial war.
Ich analysiere wirtschaftliche Nord-Süd-Beziehungen

über den begrenzten Scheinwerfer
Kolonialzeit hinaus und urteile dann, ob sie
gerecht sind.

Ks Postkoloniale Forschung sagt klar, dass
die ganze Welt bis heute vom Kolonialismus

geprägt ist. Das reicht von den vermeintlich
hiesigen Geranien am Emmentaler Bauernhaus

über die Debatten rund um Migration
bis zu rassistischen Darstellungen im öffentlichen

Raum. Da können wir ansetzen. Wir
nutzen postkoloniale Kritik in erster Linie als
Instrument der Selbstreflexion und -kritik. Es
geht darum, eigene Rollen und Positionen zu
hinterfragen. Da ist es auch wichtig zu sehen,
dass die Schweiz anders «postkolonial» ist als
beispielsweise Frankreich. •
O Katharina Steinegger, *1989, studierte Medien- und

Kommunikationswissenschaften sowie Zeitgeschichte
an der Universität Freiburg. Bei der Stiftung Cooperaxion

ist sie seit gut drei Jahren verantwortlich für das
Bildungsprojekt Schweiz, das mit verschiedenen
Aktivitäten ein Bewusstsein für die Rolle der Schweiz in
Sklaverei und Kolonialismus schaffen will.
cooperaxion.org

O Andrea Franc, *1977, ist Wirtschaftshistorikerin an der
Universität Basel. Sie ist Autorin von: Wie die Schweiz
zur Schokolade kam. Der Kakaohandel der Basler
Handelsgesellschaft mit der Kolonie Goldkilste (1893-
1960). Basel 2008.
Ihr zweites Buch über die Wandlung des Fair Trade
Konzepts in der schweizerischen Dritte-Welt-Bewegung
erscheint 2019. Zur Zeit forscht sie zu privaten
Direktinvestitionen von Schweizer Unternehmen im globalen
Süden im 19. und 20. Jahrhundert.

-> «Mose Jejab, the King's cousin,
with his family and Miss
Wuhrmann.»
«Who ist who» auf diesem Foto?
Weshalb posiert gerade der
Cousin des Königs mit Anna
Wuhrmann, der Missionarin
der Basler Mission, und nicht
dieser selbst? Seinem
Vornamen nach hat er den neuen
Glauben angenommen. Was war
sein Gewinn dadurch? Mehr
Einfluss, mehr Macht oder der
Verlust der Angst vor Geistern
und Dämonen?

-> «Mrs Zürcher teaching teachers'
wives handicrafts in Kishong.»
Es mag uns heutige Betrachterinnen

seltsam anmuten, dass
Frauen in Afrika das Stricken
beigebracht wurde. Missionarinnen

war es jedoch wichtig,
Frauen zu ermächtigen. Und sie
taten dies gemäss ihren Kenntnissen

und Fähigkeiten. Nebst
dem Erwirtschaften von
Einkommen waren diese
Frauengruppen auch Orte der Solidarität

und des gemeinsamen
Strebens nach Teilhabe an der
Gesellschaft. Und im
regenreichen Hochland von Kamerun
kann es auch feucht und kühl
sein. Meine Brille von heute taugt
nur bedingt.

18 Neue Wege 4.19




	Nicht Schwarz-Weiss?

