Zeitschrift: Neue Wege : Beitrdge zu Religion und Sozialismus
Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 113 (2019)

Heft: 4

Artikel: Globalisierung der Hoffnung

Autor: Pitti, Sebastian

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-868066

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 29.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-868066
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Globalisierung
der Hoffnung

Sebastian Pittl

Die Postkoloniale Theologie ist
heute von grosserer Bedeutung
als je zuvor und leistet einen
relevanten Beitrag zum Verstind-
nis gegenwartiger Herausforde-
rungen. Leitend ist dabei die
Frage nach den vielschichtigen Ver-
flechtungen von Christentum,
Moderne und Kolonialismus — und
ihren Konsequenzen.

Mehr als 85 Prozent des Globus haben eine
koloniale Vergangenheit. Neben den grossen
Kolonialimperien Englands und Frankreichs
oder den fritheren Imperien Portugals und Spa-
niens finden sich unter den modernen koloni-
alen Akteuren auch die Niederlande, Belgien,
Italien, Deutschland, Danemark, die USA,
Russland und Japan. Die Wunden dieser Zeit
sind bis heute offen. Dazu kommen neue Ver-
letzungen durch einen aggressiven Neokolo-
nialismus, der heute ebenfalls eine zentrale
theologische Herausforderung darstellt. Als
Beispiele braucht man bloss an den weltweiten

10

Raubbau an Ressourcen durch internationale
Konzerne zu denken; an den Druck, der von
westlichen Liandern auf viele Staaten des
«Siidens» ausgeiibt wird, um Freihandelsver-
trage abzuschliessen, die die einheimischen
Mirkte zerstoren; oder die Folgen des primir
von den westlichen Staaten verursachten Kli-
mawandels, unter denen in iiberproportionaler
Weise gerade die Bevolkerungen der drmsten
Lander leiden.

Das was man heute die «westliche Moderne»
nennt, ist in seiner Entstehung so tief von den
Strukturen und der Geschichte des Kolonialis-
mus gepragt, dass es ohne eine Analyse des-
selben nicht angemessen verstanden werden
kann. Nicht nur ist der Aufstieg Europas zur
fiihrenden 6konomischen und militdrischen
Weltregion ohne die Kolonialgeschichte nicht
denkbar, auch wesentliche Elemente, die man
heute als Errungenschaften einer modernen
«westlichen» Zivilisation betrachtet, wie das
Volkerrecht oder die Menschenrechte, haben
ihren Ursprung in kolonialen Kontexten. In
Philosophen wie Kant und Hegel zeigen sich
dariiber hinaus die verhdngnisvollen Ver-
flechtungen von Aufklirung und modernem
Rassismus.!

Als legitimatorische Instanzen der euro-
pdischen Eroberungen und der ihr folgenden
«civilizing mission»?, aber auch als Kritiker
der Ermordung, Misshandlung und Verskla-
vung indigener Bevolkerungsgruppen waren
das Christentum und seine MissionarInnen von
Anfang anindie europdische Kolonialgeschichte
verstrickt. Die Tatigkeit der MissionarIlnnen
pragte nicht nur die Gesellschaften ausserhalb
Europas massiv, sondern trug auch wesentlich
zur Formierung des Selbst- und Weltbildes in
Europa bei.3

Die postkoloniale
Forschung

Aus dem Gesagten wird deutlich, dass es sich
bei dem Thema «Theologie und Postkolonia-
lismus» weder um eine Angelegenheit der Ver-
gangenheit handelt noch um etwas, das bloss
aussereuropdische Kontexte betrifft. Gegen-
wirtige postkoloniale Forschung richtet den
Blick nicht nur auf Herausforderungen fiir die
Lander und Kirchen des sogenannten «globalen
Siidens», sondern nimmt eine grundlegende
Bedingung in den Blick, unter der sich heute
jede Begegnung von Menschen, Kulturen und
Religionen vollzieht, auch hier in Europa.
Gleichzeitig verweist der Begriff «Post-
kolonialismus» auf einen sehr spezifischen
Zugang, um sich mit dieser globalen Bedingung

Neue Wege 4.19



auseinanderzusetzen. Was man explizit als
«Postkolonialismus» (postcolonialism) oder
«postkoloniale Studien» (postcolonial studies)*
bezeichnet, ist eine Forschungsperspektive,
die sich ausgehend von den prominenten Stu-
dien von Edward Said, Gayatri Spivak, Homi
Bhaba und anderen in den letzten Jahrzehnten
zundchst vor allem im angelséchsischen Raum
etabliert hat.

ProponentInnen der postkolonialen Studien
sind dabei nicht die ersten, die sich kritisch mit
dem westlichen Kolonialismus auseinanderset-
zen. Analysen des und Widerstand gegen den
Kolonialismus insbesondere in den Kolonien
reichen selbst so weit zuriick wie die Anfinge
des europdischen Kolonialsystems. Promi-
nente christliche Beispiele sind diesbeziiglich
die beiden Dominikaner Antonio de Montesi-
nos und Bartolomé de las Casas, die bereits zu
Beginn des 16. Jahrhunderts vehemente Kritik
am sich etablierenden spanischen Kolonialsys-
tem iibten, aber auch mannigfaltige indigene
Widerstandsbewegungen. In den letzten Jahr-
zehnten haben insbesondere die verschiedenen
Befreiungstheologien die Frage kolonialer und
neokolonialer Strukturen thematisiert.

Mit den postkolonialen Studien kommt
es gegeniiber diesen friitheren Formen der
Kolonialismuskritik zu einer zweifachen Ver-
schiebung. Erstens verschiebt sich der Ort der
Analyse und Kritik an westliche, zundchst vor
allem US-amerikanische Universititen. Zwei-
tens verschiebt sich mit der kreativen Rezep-
tion poststrukturalistischer Theorien der
Fokus: Im Mittelpunkt der Aufmerksamkeit
der postkolonialen Studien stehen zunéchst
einmal weniger 6konomische und politische
Strukturen als die Konstruktion von Sinn- und
Bedeutungssytemen, also Sprache, Texte und
Diskurse.

Konsequenzen
fiir die Theologie

Der erfolgreichen Etablierung der postkolo-
nialen Studien in der angelséchsischen akade-
mischen Welt ist es wohl auch zu verdanken,
dass nach der Jahrtausendwende ebenfalls in
USA erste Ansitze postkolonialer Theologie
entwickelt wurden. Die Rezeption postkoloni-
alen Denkens innerhalb der deutschsprachigen
Theologie ist demgegeniiber sehr zdgerlich
erfolgt. Im Gegenteil: Mit dem in den letzten
beiden Jahrzehnten abnehmenden Interesse an
Befreiungstheologie scheint die Aufmerksam-
keit fiir das Thema Kolonialismus innerhalb
der deutschsprachigen Theologie sogar eher
zuriickgegangen zu sein.

1"



Es ist wichtig, dass dazu ein Kontrapunkt
gesetzt wird. Dies aus drei Griinden: Erstens
ist die Auseinandersetzung mit historischen
und gegenwirtigen Formen von (Neo-)Kolo-
nialismus fiir eine Theologie, die angesichts
der globalen Herausforderungen der Gegen-
wart (Migration und Flucht, Zerstorung des
globalen Okosystems, Neoimperialismus, Ter-
rorismus und Fundamentalismus, et cetera)
sprachfihig bleiben will, heute von grésserer
Bedeutung ist als je zuvor. Zweitens kann die
Perspektive der postkolonialen Studien einen
relevanten Beitrag zum Verstindnis dieser
Herausforderungen leisten, der von bisheri-
gen Formen ihrer theologischen Bearbeitung
(zum Beispiel der befreiungstheologischen)
gewinnbringend rezipiert werden kann. Drit-
tens wird postkoloniale Theoriebildung von
den Kirchen mit Kolonialgeschichte bei der
Entwicklung lokaler Theologien zunehmend
in Anspruch genommen, womit die Auseinan-
dersetzung mit diesen Diskursen auch im Sinne
der Forderung der innerkirchlichen Verstandi-
gung relevant wird.

Leitende Fragen sind dabei der Zusammen-
hang von (theologischem) Wissen und Macht,
die Herausforderung der Entwicklung eines
Missionsverstindnisses unter postkolonialen
Bedingungen, die vielschichtigen Verflechtun-
gen von Christentum, Moderne und Kolonia-
lismus sowie die Konsequenzen, die sich aus
einem Ernstnehmen der kolonialen und neo-
kolonialen Erfahrungen fiir die Gottesrede,
das Verstindnis der Bibel, die Religionstheo-
logie sowie die kirchliche Pastoral und Ent-
wicklungszusammenarbeit ergeben. Selbst
innerhalb der kritischen Stringe gegenwarti-
ger westlicher Theologie wie etwa der feminis-
tischen oder der politischen Theologie zeigen
sich latente Eurozentrismen, wie die Theolo-
gin Saskia Wendel belegt. Sie unterstreicht die
Bedeutung, die postkolonialer Theorie in der
Aufdeckung dieser Eurozentrismen zukommt.

«Postkoloniales»
Pontifikat

Postkoloniale Theorie ist keine homogene
Lehre, sondern eine vielfdltige, bisweilen sogar
widerspriichliche Assemblage unterschiedli-
cher Methoden und Werkzeuge, die von den
spezifischen Herausforderungen ihrer jewei-
ligen Kontexte massgeblich geformt werden.
Papst Franziskus, ein Papst vom «Ende der
Welt»*, hat in den letzten Jahren nicht nur in
einer Reihe bemerkenswerter symbolischer
Gesten die «Rdnder» der globalisierten Welt in
das Zentrum einer Institution eingeschrieben,

12




die lange Zeit beansprucht hat, die hochste
Reprisentationsinstanz sowohl weltlicher als
auch geistiger Macht zu sein.> Er hat dabei — in
bisweilen drastischen Bildern — auch die Herr-
schafts- und Exklusionsstrukturen des neoli-
beralen «Imperiums» unserer Tage Kritisiert.
Bereits 2013, noch vor den grossen Migrati-
onsbewegungen von 2015, sprach er auf Lam-
pedusa von einer «Globalisierung der Gleich-
giiltigkeit», die die Menschen unempfindlich
werden lasse gegeniiber dem Leiden und den
«Schreien der anderen». Wiederholt hat er in
den letzten Jahren und Monaten auch das Bild
eines sich stiickweise ausbreitenden «Drit-
ten Weltkriegs» verwendet. Treibende Kraft
dieses «Krieges», unter dem vor allem die
«Schwichsten» und «Letzten» zu leiden hétten,
sei ein «ganzes Netz von Interessen, [...] das
Geld [... und] die imperiale oder die konjunk-
turelle Macht».® Dieser zerstorerischen Dyna-
mik stellt Franziskus die Vision einer «Glo-
balisierung der Hoffnung» entgegen. Diese
sei etwas, was primdr «unter den Armen», in
postkolonialer Sprache wiirde man sagen, den
«Subalternen», als den eigentlichen Subjekten
von Veranderung wachse. Die Globalisierung
der Hoffnung ist fiir Franziskus notwendiger-
weise vielgestaltig, wie es auch die Menschen
und Kulturen dieser Erde sind.

Es scheint nicht unangebracht, die Rele-
vanz einer zeitgemaissen Missionstheologie
auch daran zu messen, inwieweit sie in der
Lage ist, einen Beitrag zu einer solchen «Glo-
balisierung der Hoffnung» zu leisten. Eine
postkolonial informierte Missionstheologie
wird versuchen, diesen Beitrag in Demut zu
leisten, ohne naive Anspriiche auf Reinheit
und Unschuld, sondern im Bewusstsein um
die kolonialen Verstrickungen in Vergangen-
heit und Gegenwart sowie im Bemiihen um
Solidaritdt mit den Armen und Ausgeschlos-
senen gleich welcher konfessioneller oder
religioser Zugehorigkeit. Christliche Hoff-
nung ldsst sich zweifelsohne nicht auf Befrei-
ung aus 6konomischer, politischer und sym-
bolischer Marginalisierung reduzieren. Dass
sie diese transzendiert, bedeutet aber nicht,
dass sie sich dazu gleichgiiltig verhalten kann.
Wie der spanisch-salvadorianische Jesuit Igna-
cio Ellacuria vor nun bereits mehr als dreis-
sig Jahren bemerkte, transzendiert christli-
che Hoffnung das innerweltliche Engagement
um Gerechtigkeit, Befreiung und Versohnung
gerade dadurch, dass es — im wahrsten Sinn
von «trans-cendere» — an diesem Engagement
nicht vorbei-, sondern durch es hindurchgeht,
es also antreibt, korrigiert und erst so zuletzt
auch iiberschreitet.” @

Neue Wege 4.19

(O Sebastian Pittl, *1984, studierte Theologie, Psychologie
und Philosophie in Wien und Madrid. Seit 2015 leitet
er den Forschungsbereich Interkulturelle Theologie am
Institut fiir Weltkirche und Mission in Frankfurt am
Main. Er ist Herausgeber des Sammelbandes Theologie
und Postkolonialismus. Ansdtze - Herausforderungen -
Perspektiven. Regensburg 2018.

QO Der Text basiert auf der Einleitung von Theologie und
Postkolonialismus. Ansdtze — Herausforderungen —
Perspektiven. Das Buch erschien im Anschluss an die
im Mirz 2017 am Institut fiir Weltkirche und Mission
(IWM) an der Philosophisch-Theologischen Hoch-
schule Sankt Georgen in Frankfurt am Main gehaltene
Tagung zum Thema.

Kiirzung und Uberarbeitung: Geneva Moser

THEOLOGIE UND
POSTKOLONIALISM

Sebastian Pittl (Hg.): Theologie
und Postkolonialismus.
Ansdtze - Herausforderungen -
Perspektiven. Regensburg 2018.

1 Vgl. Achille Mbembe: Kritik der schwarzen Vernunft,
Berlin 2014.

2 Vgl die pdpstliche Bulle Inter Caetera Il Papst
Alexanders V1. (1493), die die noch zu «entdeckenden»
und erobernden Gebiete ausserhalb Europas zwischen
dem spanischen und portugiesischen Reich aufteilte.

3 Vgl. Clemens Pfeffer: Koloniale Reprisentationen Siid-
westafrikas im Spiegel der Rheinischen Missions-
berichte, 1842—1884. In: Stichproben.Wiener Zeitschrift
fiir kritische Afrikastudien 12/22 (2012), S. 1-33.

4 Soder aus Argentinien stammende Papst Franziskus
in seinen Grussworten unmittelbar nach seiner Wahl
zum Papst 2013.

5 Sebastian Pittl: Von Rom nach Lampedusa: Die Exzent-
rizitdit der Kirche im «Zentrum» Europa, in: Quart
(2/2014), S. 13-14

6 Vgl. Papst Franziskus: Pressekonferenz auf dem
Riickflug von Bangui nach Rom, 30. November 2015.

7 Vgl. Ignacio Ellacuria: Geschichtlichkeit des christli-
chen Heils. In: Jon Sobrino (Hg.) Mysterium Liberationis.
Grundbegriffe der Theologie der Befreiung. Luzern 1995
(1995), S. 313-360, 318.

13



	Globalisierung der Hoffnung

