
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 113 (2019)

Heft: 4

Artikel: Globalisierung der Hoffnung

Autor: Pitti, Sebastian

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-868066

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 29.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-868066
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Globalisierung
der Hoffnung

Sebastian Pittl

Die Postkoloniale Theologie ist
heute von grösserer Bedeutung
als je zuvor und leistet einen
relevanten Beitrag zum Verständnis

gegenwärtiger Herausforderungen.

Leitend ist dabei die
Frage nach den vielschichtigen
Verflechtungen von Christentum,
Moderne und Kolonialismus - und
ihren Konsequenzen.

Mehr als 85 Prozent des Globus haben eine
koloniale Vergangenheit. Neben den grossen
Kolonialimperien Englands und Frankreichs
oder den früheren Imperien Portugals und
Spaniens finden sich unter den modernen kolonialen

Akteuren auch die Niederlande, Belgien,
Italien, Deutschland, Dänemark, die USA,
Russland und Japan. Die Wunden dieser Zeit
sind bis heute offen. Dazu kommen neue
Verletzungen durch einen aggressiven
Neokolonialismus, der heute ebenfalls eine zentrale
theologische Herausforderung darstellt. Als
Beispiele braucht man bloss an den weltweiten

Raubbau an Ressourcen durch internationale
Konzerne zu denken; an den Druck, der von
westlichen Ländern auf viele Staaten des
«Südens» ausgeübt wird, um Freihandelsverträge

abzuschliessen, die die einheimischen
Märkte zerstören; oder die Folgen des primär
von den westlichen Staaten verursachten
Klimawandels, unter denen in überproportionaler
Weise gerade die Bevölkerungen der ärmsten
Länder leiden.

Das was man heute die «westliche Moderne»
nennt, ist in seiner Entstehung so tief von den
Strukturen und der Geschichte des Kolonialismus

geprägt, dass es ohne eine Analyse
desselben nicht angemessen verstanden werden
kann. Nicht nur ist der Aufstieg Europas zur
führenden ökonomischen und militärischen
Weltregion ohne die Kolonialgeschichte nicht
denkbar, auch wesentliche Elemente, die man
heute als Errungenschaften einer modernen
«westlichen» Zivilisation betrachtet, wie das
Völkerrecht oder die Menschenrechte, haben
ihren Ursprung in kolonialen Kontexten. In
Philosophen wie Kant und Hegel zeigen sich
darüber hinaus die verhängnisvollen
Verflechtungen von Aufklärung und modernem
Rassismus.1

Als legitimatorische Instanzen der
europäischen Eroberungen und der ihr folgenden
«civilizing mission»2, aber auch als Kritiker
der Ermordung, Misshandlung und Versklavung

indigener Bevölkerungsgruppen waren
das Christentum und seine Missionarinnen von
Anfang an in die europäische Kolonialgeschichte
verstrickt. Die Tätigkeit der Missionarinnen
prägte nicht nur die Gesellschaften ausserhalb
Europas massiv, sondern trug auch wesentlich
zur Formierung des Selbst- und Weltbildes in
Europa bei.3

Die postkoloniale
Forschung

Aus dem Gesagten wird deutlich, dass es sich
bei dem Thema «Theologie und Postkolonialismus»

weder um eine Angelegenheit der
Vergangenheit handelt noch um etwas, das bloss
aussereuropäische Kontexte betrifft.
Gegenwärtige postkoloniale Forschung richtet den
Blick nicht nur auf Herausforderungen für die
Länder und Kirchen des sogenannten «globalen
Südens», sondern nimmt eine grundlegende
Bedingung in den Blick, unter der sich heute
jede Begegnung von Menschen, Kulturen und
Religionen vollzieht, auch hier in Europa.

Gleichzeitig verweist der Begriff
«Postkolonialismus» auf einen sehr spezifischen
Zugang, um sich mit dieser globalen Bedingung

10 Neue Wege 4.19



Christliche
Hoffnung
trans-
zendie
das
inner

Engagement

dadurch,
*

dass es
urch

es hin-

auseinanderzusetzen. Was man explizit als
«Postkolonialismus» (postcolonialism) oder
«postkoloniale Studien» (postcolonial studies)4
bezeichnet, ist eine Forschungsperspektive,
die sich ausgehend von den prominenten
Studien von Edward Said, Gayatri Spivak, Homi
Bhaba und anderen in den letzten Jahrzehnten
zunächst vor allem im angelsächsischen Raum
etabliert hat.

Proponentlnnen der postkolonialen Studien
sind dabei nicht die ersten, die sich kritisch mit
dem westlichen Kolonialismus auseinandersetzen.

Analysen des und Widerstand gegen den
Kolonialismus insbesondere in den Kolonien
reichen selbst so weit zurück wie die Anfänge
des europäischen Kolonialsystems. Prominente

christliche Beispiele sind diesbezüglich
die beiden Dominikaner Antonio de Montesi-
nos und Bartolomé de las Casas, die bereits zu
Beginn des 16. Jahrhunderts vehemente Kritik
am sich etablierenden spanischen Kolonialsystem

übten, aber auch mannigfaltige indigene
Widerstandsbewegungen. In den letzten
Jahrzehnten haben insbesondere die verschiedenen
Befreiungstheologien die Ffage kolonialer und
neokolonialer Strukturen thematisiert.

Mit den postkolonialen Studien kommt
es gegenüber diesen früheren Formen der
Kolonialismuskritik zu einer zweifachen
Verschiebung. Erstens verschiebt sich der Ort der
Analyse und Kritik an westliche, zunächst vor
allem US-amerikanische Universitäten. Zweitens

verschiebt sich mit der kreativen Rezeption

poststrukturalistischer Theorien der
Fokus: Im Mittelpunkt der Aufmerksamkeit
der postkolonialen Studien stehen zunächst
einmal weniger ökonomische und politische
Strukturen als die Konstruktion von Sinn- und
Bedeutungssytemen, also Sprache, Texte und
Diskurse.

Konsequenzen
für die Theologie

Der erfolgreichen Etablierung der postkolonialen

Studien in der angelsächsischen
akademischen Welt ist es wohl auch zu verdanken,
dass nach der Jahrtausendwende ebenfalls in
USA erste Ansätze postkolonialer Theologie
entwickelt wurden. Die Rezeption postkolonialen

Denkens innerhalb der deutschsprachigen
Theologie ist demgegenüber sehr zögerlich
erfolgt. Im Gegenteil: Mit dem in den letzten
beiden Jahrzehnten abnehmenden Interesse an
Befreiungstheologie scheint die Aufmerksamkeit

für das Thema Kolonialismus innerhalb
der deutschsprachigen Theologie sogar eher
zurückgegangen zu sein.

11



Es ist wichtig, dass dazu ein Kontrapunkt
gesetzt wird. Dies aus drei Gründen: Erstens
ist die Auseinandersetzung mit historischen
und gegenwärtigen Formen von (Neokolonialismus

für eine Theologie, die angesichts
der globalen Herausforderungen der Gegenwart

(Migration und Flucht, Zerstörung des
globalen Ökosystems, Neoimperialismus,
Terrorismus und Fundamentalismus, et cetera)
sprachfähig bleiben will, heute von grösserer
Bedeutung ist als je zuvor. Zweitens kann die
Perspektive der postkolonialen Studien einen
relevanten Beitrag zum Verständnis dieser
Herausforderungen leisten, der von bisherigen

Formen ihrer theologischen Bearbeitung
(zum Beispiel der befreiungstheologischen)
gewinnbringend rezipiert werden kann. Drittens

wird postkoloniale Theoriebildung von
den Kirchen mit Kolonialgeschichte bei der
Entwicklung lokaler Theologien zunehmend
in Anspruch genommen, womit die
Auseinandersetzung mit diesen Diskursen auch im Sinne
der Förderung der innerkirchlichen Verständigung

relevant wird.
Leitende Fragen sind dabei der Zusammenhang

von (theologischem) Wissen und Macht,
die Herausforderung der Entwicklung eines
Missionsverständnisses unter postkolonialen
Bedingungen, die vielschichtigen Verflechtungen

von Christentum, Moderne und Kolonialismus

sowie die Konsequenzen, die sich aus
einem Ernstnehmen der kolonialen und
neokolonialen Erfahrungen für die Gottesrede,
das Verständnis der Bibel, die Religionstheologie

sowie die kirchliche Pastoral und
Entwicklungszusammenarbeit ergeben. Selbst
innerhalb der kritischen Stränge gegenwärtiger

westlicher Theologie wie etwa der feministischen

oder der politischen Theologie zeigen
sich latente Eurozentrismen, wie die Theologin

Saskia Wendel belegt. Sie unterstreicht die
Bedeutung, die postkolonialer Theorie in der
Aufdeckung dieser Eurozentrismen zukommt.

«Postkoloniales»
Pontifikat

Postkoloniale Theorie ist keine homogene
Lehre, sondern eine vielfältige, bisweilen sogar
widersprüchliche Assemblage unterschiedlicher

Methoden und Werkzeuge, die von den
spezifischen Herausforderungen ihrer jeweiligen

Kontexte massgeblich geformt werden.
Papst Franziskus, ein Papst vom «Ende der

Welt»4, hat in den letzten Jahren nicht nur in
einer Reihe bemerkenswerter symbolischer
Gesten die «Ränder» der globalisierten Welt in
das Zentrum einer Institution eingeschrieben,

12



die lange Zeit beansprucht hat, die höchste
Repräsentationsinstanz sowohl weltlicher als
auch geistiger Macht zu sein.5 Er hat dabei - in
bisweilen drastischen Bildern - auch die Herr-
schafts- und Exklusionsstrukturen des
neoliberalen «Imperiums» unserer Tage kritisiert.
Bereits 2013, noch vor den grossen
Migrationsbewegungen von 2015, sprach er auf Lam-
pedusa von einer «Globalisierung der
Gleichgültigkeit», die die Menschen unempfindlich
werden lasse gegenüber dem Leiden und den
«Schreien der anderen». Wiederholt hat er in
den letzten Jahren und Monaten auch das Bild
eines sich stückweise ausbreitenden «Dritten

Weltkriegs» verwendet. Treibende Kraft
dieses «Krieges», unter dem vor allem die
«Schwächsten» und «Letzten» zu leiden hätten,
sei ein «ganzes Netz von Interessen, [...] das
Geld [... und] die imperiale oder die konjunkturelle

Macht».6 Dieser zerstörerischen Dynamik

stellt Franziskus die Vision einer
«Globalisierung der Hoffnung» entgegen. Diese
sei etwas, was primär «unter den Armen», in
postkolonialer Sprache würde man sagen, den
«Subalternen», als den eigentlichen Subjekten
von Veränderung wachse. Die Globalisierung
der Hoffnung ist für Franziskus notwendigerweise

vielgestaltig, wie es auch die Menschen
und Kulturen dieser Erde sind.

Es scheint nicht unangebracht, die Relevanz

einer zeitgemässen Missionstheologie
auch daran zu messen, inwieweit sie in der
Lage ist, einen Beitrag zu einer solchen
«Globalisierung der Hoffnung» zu leisten. Eine
postkolonial informierte Missionstheologie
wird versuchen, diesen Beitrag in Demut zu
leisten, ohne naive Ansprüche auf Reinheit
und Unschuld, sondern im Bewusstsein um
die kolonialen Verstrickungen in Vergangenheit

und Gegenwart sowie im Bemühen um
Solidarität mit den Armen und Ausgeschlossenen

gleich welcher konfessioneller oder
religiöser Zugehörigkeit. Christliche Hoffnung

lässt sich zweifelsohne nicht auf Befreiung

aus ökonomischer, politischer und
symbolischer Marginalisierung reduzieren. Dass
sie diese transzendiert, bedeutet aber nicht,
dass sie sich dazu gleichgültig verhalten kann.
Wie der spanisch-salvadorianische Jesuit Ignacio

Ellacuria vor nun bereits mehr als dreis-
sig Jahren bemerkte, transzendiert christliche

Hoffnung das innerweltliche Engagement
um Gerechtigkeit, Befreiung und Versöhnung
gerade dadurch, dass es - im wahrsten Sinn
von «trans-cendere» - an diesem Engagement
nicht vorbei-, sondern durch es hindurchgeht,
es also antreibt, korrigiert und erst so zuletzt
auch überschreitet.7#

O Sebastian Pittl, *1984, studierte Theologie, Psychologie
und Philosophie in Wien und Madrid. Seit 2015 leitet
er den Forschungsbereich Interkulturelle Theologie am
Institut für Weltkirche und Mission in Frankfurt am
Main. Er ist Herausgeber des Sammelbandes Theologie
und Postkolonialismus. Ansätze - Herausforderungen -
Perspektiven. Regensburg 2018.

O Der Text basiert auf der Einleitung von Theologie und
Postkolonialismus. Ansätze - Herausforderungen -
Perspektiven. Das Buch erschien im Anschluss an die
im März 2017 am Institut für Weltkirche und Mission
(IWM) an der Philosophisch-Theologischen
Hochschule Sankt Georgen in Frankfurt am Main gehaltene
Tagung zum Thema.

Kürzung und Überarbeitung: Geneva Moser

Sebastian Pittl (Hg.): Theologie
und Postkolonialismus.
Ansätze -Herausforderungen -
Perspektiven. Regensburg 2018.

1 Vgl. Achille Mbembe: Kritik der schwarzen Vernunft,
Berlin 2014.

2 Vgl. die päpstliche Bulle Inter Caetera II Papst
Alexanders VI. (1493), die die noch zu «entdeckenden»
und erobernden Gebiete ausserhalb Europas zwischen
dem spanischen und portugiesischen Reich aufteilte.

3 Vgl. Clemens Pfeffer: Koloniale Repräsentationen Süd¬
westafrikas im Spiegel der Rheinischen Missionsberichte,

1842-1884. In: StichprobenANiener Zeitschrift
für kritische Afrikastudien 12/22 (2012), S. 1-33.

4 So der aus Argentinien stammende Papst Franziskus
in seinen Grussworten unmittelbar nach seiner Wahl
zum Papst 2013.

5 Sebastian Pittl: Von Rom nach Lampedusa: Die Exzent¬
rizität der Kirche im «Zentrum» Europa, in: Quart
(2/2014), S. 13-14

6 Vgl. Papst Franziskus: Pressekonferenz auf dem
Rückflug von Bangui nach Rom, 30. November 2015.

7 Vgl. Ignacio Ellacuria: Geschichtlichkeit des christli¬
chen Heils. In: Jon Sobrino (Hg.) Mysterium Liberationis.
Grundbegriffe der Theologie derBefreiung. Luzern 1995
(1995), s. 313-360, 318.

Neue Wege 4.19 13


	Globalisierung der Hoffnung

