
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 113 (2019)

Heft: 4

Artikel: Ein neuer Rahmen für die Mission

Autor: de Lima Silva, Silvia Regina

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-868065

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 30.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-868065
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Ein neuer
Rahmen für
die Mission

Silvia Regina de Lima Silva

Mission muss dekolonisiert
werden. Dann kann sie zu einer
Bewegung werden, die die
Bande zwischen menschlichen
Wesen und dem Universum neu
knüpft.

Die Verkündigung des Evangeliums hat
Lateinamerika in Begleitung des kolonialen Projekts
erreicht.1 Zum Verständnis der ersten Erfahrung

der kolonisierten Völker mit der Evangelisierung

ist es wichtig, grundlegende Elemente
des Kolonialismus präsent zu haben, die ihre
Spuren im Verständnis und der Praxis der Mission

hinterlassen haben.
Neben der Eroberung des Territoriums

bedeutete das koloniale Projekt auch die
Kontrolle über die Subjektivität, die Kultur, das
Wissen, den Körper und vor allem die
Wissensproduktion der kolonisierten Völker. Dies
geschah als Folge der Enteignung der
kolonisierten Bevölkerungen, durch die
Unterdrückung ihrer Wissensproduktion, ihrer
Deutungsmuster und ihres symbolischen
Universums. Die christliche religiöse Erfahrung

war das Instrument, mit dem die Dominierten
dazu gezwungen wurden, ihre eigenen Bräuche,
die sie mit dem Heiligen verbanden, aufzugeben

oder sie im Geheimen auszuüben.
Diese Kolonisierung der religiösen

Erfahrungen des Anderen läuft auf die Negierung
seines Gottes, seines Weltbilds, seines
symbolischen Universums und gar seiner Person
hinaus. Die Schwarzen und die Urbevölkerung
verschwinden im Kolonisierungsprojekt.2

Dies war das erste Modell der Mission, die
Lateinamerika erreichte: eine Evangelisierung,

die die Übertragung der Institutionen,
Symbole, Begriffe und moralischen Konventionen

der europäischen christlichen Kultur
bedeutete. Dieses Modell der Mission hat sich
nicht nur auf die Kolonisierung des Landes
ausgewirkt, sondern auch auf die des
Denkens, des Wissens, der Auffassung von Gott
und dem Platz, den Gott in der Geschichte
einnimmt. Der bis heute in der christlichen
Theologie gebrauchte Missionsbegriff folgt
dieser Logik.

Angesichts dieser Tatsachen muss Mission
dringend überdacht werden. Das bedeutet für
die Kirche, dass sie sich selbst, ihre
Daseinsberechtigung, ihre Art, in der Welt präsent zu sein
und Geschichte zu machen, überdenken muss.
Der erste Schritt dazu ist ein ehrliches Streben
nach der Dekolonisation unseres Begriffs von
Mission. Damit ein Prozess zur Überwindung
der kolonialen Rahmenbedingungen angegangen

und eine Öffnung gegenüber der
Dekolonisation, der Interkulturalität und dem Dialog
der Weisheiten möglich werden kann, schlage
ich vor, den Begriff von Mission in dreierlei
Hinsicht zu ändern.

Dekolonisation
und Interkulturalität

Das Christentum, das nach Lateinamerika
gelangte, ist aus gesellschaftlicher und
historischer Sicht mit der europäischen und später
auch der US-amerikanischen Kultur
gleichgesetzt worden. Die Werte dieser Kulturen
wurden und werden als «christliche Werte»
vermittelt, weshalb wir bis heute nicht wissen,

was es heissen könnte, die christlichen
Werte von unseren ursprünglichen Kulturen
und den Kulturen afrikanischer Herkunft
ausgehend aufzunehmen. Die Inkulturation
strebte danach, die Botschaft des Evangeliums

in den verschiedenen Kulturen zu
verankern, oft jedoch ohne zu merken, dass die
Annäherung an die Kulturen und das
Selbstverständnis der Völker durch das koloniale
Denken geprägt ist, denn «die Beherrschung

6 Neue Wege 4.19



Schwarzen

und
die Urb

scnwin-
den i

Koloni-
sierungs-

hat nicht zugelassen, dass die beherrschten
Gruppen eine eigenständige Kultur errichten
können, die ihre Identität ausdrückt».3

Die Herausforderung besteht also in einer
Dekolonisation, die eine Wiederbegegnung
mit den ursprünglichen religiösen Identitäten
und Erfahrungen ermöglicht. Im Anschluss an
diese Begegnung mit dem, was wir sind, und
mit der Vielfalt, die uns innewohnt, kann ein
Dialog zwischen den verschiedenen
lateinamerikanischen Werten und Wurzeln entstehen, der
die interkulturellen Beziehungen als Horizont
beibehält. Die Interkulturalität befindet sich in
einem Sinnhorizont, der danach strebt, die
verschiedenen Weltbilder der Völker wieder
aufzugreifen, sie zu würdigen und gegenseitigen
Dialog und Bereicherung zu ermöglichen. Das
Wiederaufgreifen dieser Werte und Traditionen

der Gemeinschaft trägt zu einer Stärkung
der Menschen und Gemeinschaften bei, um sie
in die Lage zu versetzen, dem Individualismus,
dem Konsumismus, dem Wettbewerbsdenken,
der Zerstörung der Natur und anderen, der
Krise der modernen Gesellschaften eigenen
Elementen die Stirn zu bieten.

Absolute Wahrheit?

Die Eroberung der Territorien durch die koloniale

Invasion ging einher mit der Eroberung
der Körper durch die Arbeitskraft, der Eroberung

der Seelen durch die Mission und der
Eroberung des Bewusstseins durch die
Aufzwingung der Moral des iberischen Katholizismus.4

Die Urbevölkerung und die Nachfahren
von Afrikanerinnen wurden ihrer Geschichte,
Kultur und Erinnerung beraubt. Ihnen wurde
eine neue ethnische, koloniale, negative Identität

auferlegt, was zur Folge hatte, dass sie ihres
Platzes in der kulturellen Produktion und in
der Wissensproduktion in der Menschheitsgeschichte

beraubt wurden.
Ausgehend von der Abfolge von Invasionen

und Eroberungen, die den Beginn der modernen

Welt und die Ankunft des Christentums
auf lateinamerikanischem Boden kennzeichneten,

kann man zwei differenzierte
Entwicklungspole erkennen: den metropolitanen Pol,
der sich mit den Metropolen der kolonisierenden

Ländern identifiziert, und den
kolonialen Pol. Eine der Auswirkungen dieser Art
der Organisation der modernen Welt war, dass
die Vielfalt an Kulturen, Zeitrechnungen und
lokalen Geschichten zu einer einzigen universellen

Geschichte mit relativ festen Etappen
wurde, in die die Menschengruppen je nach
ihrem Entwicklungsstand eingeordnet wurden.

Dieser Auffassung nach scheint es, dass



die Menschheit sich von einem den Kolonien
eigenen Weniger hin zu einem von den Metropolen

verkörperten Mehr bewegt.5
Die Mission war traditionell die Art, die

indigenen und afroamerikanischen Völker von
einem mit den überlieferten religiösen Bräuchen

identifizierten Weniger hin zu einem mit
der christlichen Religion identifizierten Mehr
zu bringen. Diese Sicht geht von einer einzigen

Kultur aus, die eine einzige und einförmige
Identität hervorbringt und die versucht,
Unterschiede auszulöschen und eine soziale Gleichheit

herzustellen.6 In dieser Denklinie gibt es
keinen Raum für einen Dialog des Wissens und
noch weniger für einen interreligiösen Dialog.

Die Mission zu dekolonisieren bedeutet,
die Völker in ihrer Suche nach den von Gott
offenbarten heiligen Worten, in ihren eigenen

Geschichten und Kulturen zu stärken. Es
bedeutet, die Achtung vor und den Dialog
mit der reichen religiösen Vielfalt zu fördern,
die im Innersten des Lebens der Menschen in
Lateinamerika und der Karibik ausgedrückt
(und teils verheimlicht) wird. Die Sicht einer
einzigen absoluten Wahrheit muss zu einer
geteilten Sicht der Wahrheit und des
Zusammenlebens der Unterschiede übergehen. Wo
die Möglichkeiten der Unterschiede
ausgeschöpft werden, wo anerkannt wird, dass jedes
Volk seine Kenntnisse, seine Wahrheiten und
seine Götter mit sich bringt und dass wir uns,
zusammen und kritisch, mit unseren vielfältigen

Weisheiten und religiösen Erfahrungen

gegenseitig bereichern — in einer solchen
Gemeinschaft wäre es möglich, verschiedenes
Wissen, verschiedene Orte, und verschiedene
Arten, Gott zu fühlen und zu erfahren,
miteinander zu teilen.

Verkündigung der
«guten Nachricht»?

Aus der Anerkennung der verschiedenen in den
Traditionen der Völker enthaltenen Weisheiten
folgt, dass die «frohe Botschaft» in
Lateinamerika der Evangelisierung durch die
Missionarinnen vorausgeht. Dies bedingt einen
theologischen Perspektivenwechsel, einen
Wandlungsprozess für die Kirche. Die verschiedenen

Missionserfahrungen auf dem Kontinent
waren nicht dazu fähig, den Gott zu hören, der
uns innewohnte, der sich in den Kulturen und
Religionen der Urbevölkerung, der Nachfahren
von Afrikanerinnen und den kreativen religiösen

Synthesen der Mestizen ausdrückte.
Es gibt wenige Missionskonzepte, die

offen dafür sind, den Gott zu hören und zu
betrachten, der sich auf vielfältige Weise in

Neue Wege 4.19



verschiedenen Erfahrungen offenbart - und so
Mystik und Kontemplation zum Ausgangs- und
Zielpunkt der Mission nehmen. Zwischen dem
Ausgangspunkt und dem Ziel steht das Engagement

für ein Handeln, das auf Befreiung zielt.
Die Mission wird zu einem Akt der
kontinuierlichen abwägenden Entscheidungsfindung,
unter Geschwistern, auf der Suche nach befreienden

Wegen. Dabei handelt es sich um eine
gemeinsame Suche, denn es gibt keine
vorgefertigte, ganze Wahrheit, keine schon erreichte
Befreiung, die man den anderen bringen kann.

Es geht darum, das Leben aus einem anderen

Blickwinkel zu sehen und an diesen Weg zu
glauben, auf diese Suche nach Leben zu setzen
und die «frohen Botschaften» zu verkünden
(Mk 1,14-15), die wir in unserer Mitte erleben.

Dekolonisation
und Verantwortung

In einer Mission, die sich für Dekolonisation
engagiert, reicht eine Erneuerung ihrer Inhalte,
ihrer Formen, ihres Eifers, ihre Methoden und
ihre Ausdrucksformen nicht aus. Eine Erneuerung

des Missionsbegriffs an sich ist
notwendig: Was bedeutet Mission, wenn man das
Volk selbst als Subjekt innerhalb des
Evangelisierungsvorhabens betrachtet? Was bedeutet
es, den Völkern ihr Recht, Gott zu benennen,
zurückzugeben? Was bleibt von der Mission
übrig, wenn wir ihr ihre autoritären und
kolonisierenden Merkmale nehmen?

Mission könnte bedeuten, dabei zu helfen,
die Bande zwischen menschlichen Wesen
untereinander und darüber hinaus mit den geschaffenen

Wesen, mit dem Universum, neu zu knüpfen.

Sich nicht im Glauben zu wiegen, dass die
«frohe Botschaft» immerund zwangsläufig von
aussen kommt, sondern dass sie in einer Praxis
entwickelt und offenbar wird, die einen Beitrag
zur Befreiung leistet.

Dies bedeutet, dem Volk den Gott
zurückzugeben, der dem Volk gehört, der im Leben
einfach so präsent ist. Um ihn zu entdecken,
ist es notwendig, «den Blickwinkel zu ändern».
Das bedeutet, eine andere Sicht auf die Welt,
auf die Menschen und auf die Natur zu suchen.
Es bedeutet, die Macht und den Markt anders
zu sehen - sich anzusehen, uns anzusehen,
unsere Geschichte mit den Augen Gottes zu
sehen. Mission heisst, uns selbst und unseren
Gemeinschaften die Fähigkeit zurückzugeben,
uns angesichts der Not der anderen erschüttern

und bewegen zu lassen. Das «Leben», das
«Leben für unsere Völker», ergibt sich nicht
aus der Wiederholung christlicher Worte und
Doktrinen, sondern aus der Erweckung des

Bewusstseins, des Denkens und des kritischen
Handelns, der Stärkung der Solidarität und der
Übernahme von Verantwortung für sich selbst,
für die anderen und die Welt. •
O Silvia Regina de Lima Silva ist Direktorin des DEI

(ökumenisches Forschungsinstitut) in Costa Rica und
Professorin der ökumenischen Abteilung für
Religionswissenschaften an der Universidad Nacional von
Costa Rica.

deicr.org

O Kürzung und Überarbeitung: Geneva Moser

Der Text erschien in ungekürzter
Fassung in: Claudia Bandixen,
Evelyne Zinsstag (Hg.): Mission in
Partnerschaft. Gegenwart und
Zukunft der Missionsarbeit aus
Basler Tradition. Zürich 2016,
S.147-153.

1 Paulo Suess erzählt, dass D. Joao III., König von Por¬
tugal, in den Jahren 1521-1557, angesichts der Gefahr,
die brasilianische Kolonie zu verlieren, beteuert habe,
dass man «nur mit einer Waffe wie dem Evangelium
dieses Volk zähmen, Brasilien erobern» könne. Paulo
Suess: A catequese nos primordios do Brasil, in: Con-
versao dos cativos - povos indigenas e missäo jesuitiea.
Säo Bernardo do Campo. Säo Paulo 2009, S. 13.

2 Anibal Quijano, 2000: Colonialidad del poder, euro
centrismoy America Latina. Buenos Aires, 2000.

3 Leonardo Boff: Nova evangelizaçâo - perspectiva dos
oprimidos. Petröpolis, 1990, S. 10-23

4 Fernando Mires: La colonizaciön de las almas. Costa
Rica, 1987.

5 Bernai Herrera: Las dos caras de la modernidad: moder-
nidad colonialy metropolitana, in: PASOS, San José,
DEI, Nr.131, 2007

6 Daniel Gutiérrez Martinez: El esplritu del tiempo:
del mundo diverso al mestizaje. in: Multiculturalismo -
desafiosy perspectivas. Mexiko, 2006, S.10.

Neue Wege 4.19 9


	Ein neuer Rahmen für die Mission

