
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 113 (2019)

Heft: 3

Artikel: Dialektik der Freiheit : 1968 und die katholische Kirche

Autor: Bossart, Rolf

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-868062

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 29.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-868062
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Dialektik der
Freiheit.

1968 und die
katholische

Kirche
Rolf Bossart

Die 1960er Jahre stehen für
den Wandel. Das Zweite
Vatikanum und «1968» lassen
sich in einer gemeinsamen
Dynamik finden - aber auch
in einem Spannungsverhältnis.

Die katholische Kirche hatte mit dem
Zweiten Vatikanischen Konzil die
Aufbruchsbewegung von 1968 vorweggenommen.

Das Konzil, von vielen als längst
überfällig empfunden, weckte einen geradezu

revolutionären Geist der Erwartungen.

Es entstand in der Kirche eine
Stimmung, die dem zivilgesellschaftlichen
Kairos von 1968 in vielem glich und weit
über das katholische Milieu hinauswirkte.

Nebst den gespannten bis überspannten

Erwartungen zeigt sich dies vor allem
retrospektiv. Das Konzil und die 68er-Be-
wegung sind vielfältig erzählbar geworden:

in ihrer revolutionären Ereignishaf-
tigkeit, als Abfolge symbolischer Akte,
institutioneller Kontrollverluste und
spontaner Handlungsketten und also
insgesamt als Mythos, der seine Wahrheit
nicht primär im tatsächlich Erreichten als
vielmehr im Geist hat. Denn die Ergebnisse

waren und sind bei beiden Ereignissen

ja oft nicht sehr eindeutig.
Der niederländische Theologe Ton

Veerkamp hat dies vor zehn Jahren wie
folgt zugespitzt: «Der Mythos 68 ist eine
ErZählung. Es gibt ihn, weil er erzähltwird.
Was nicht erzählt wird, existiert nicht. 68
ist ein richtiger Mythos, eine Wirklichkeit,

die in der Erzählung zur überhöhten

Wirklichkeit wird. Ich will und kann

die Erzählung nicht entmythologisieren.
Dann ginge die Erzählung und die
Wirklichkeit, die sie erzählt, verloren.»1

1968 und das Konzil:
unabgegoltene Erwartungen

Mythisch ist bei Veerkamp die Erzählung

nicht, um die Wirklichkeit der Ereignisse

nach einem Ideal zurechtzustutzen.
Mythisch ist sie vielmehr, weil im Stoff
des Mythos das Unerledigte, Unabgegoltene

als Energiequelle des Erinnerns
immer mitenthalten ist und deshalb
auch stets eine Potenzialität zur Wieder-
Holung in sich trägt - for better or worse.

Ein schönes Beispiel für einen
institutionellen Kontrollverlust ist jene
Begebenheit am ersten Sitzungstag des Konzils,

als der 87-jährige Kardinal Liénard
von Lille in beinahe jugendlichem Übermut

das Wort ergriff und darum warb,
die von der Kurie vorgelegte Sitzungsordnung

zu missachten. Worauf starker
Applaus folgte, der Plan der Kurie, durch
eine starre Ordnung die Kontrolle zu
behalten, zunichte war und die
Eigendynamik des Konzils ihren Lauf nahm.

Am Konzil wurde viel Mut sichtbar, aber
auch das Erschrecken vor seinem
dekonstruktiven und vielleicht auch destruktiven
Potenzial. Und so kehrten die einen ermutigt

heim und trugen den Geist des Konzils
weiter, der sich an vielen Orten mischte
mit dem entstehenden Geist von 68. Es
entstanden in Westeuropa politisierte und
kreative Laieninitiativen, die sich -
wiederum vergleichbar mit 68 - zugleich als
Bewegung und in institutionellen
Neugründungen konstituierten. In Lateinamerika

führte 1968 der Konzilsgeist zur
wirkmächtigen Manifestation für eine Kirche
der Armen: Es war an der zweiten
allgemeinen lateinamerikanischen
Bischofskonferenz in Medellin. Kirchliche Gruppen

solidarisierten sich vielerorts mit den
politischen Befreiungsbewegungen der
Dritten Welt, der Schwarzen, der Frauen
und der Studentinnen und Arbeiter.

Verschmelzung von
Gerechtigkeit und Freiheit

Die liberale Kritik an Kirche und Gesellschaft

stützte sich ja vor allem aufzwei sich
im Prinzip widerstreitende Gesellschaftstheorien:

einerseits auf den Marxismus
und seine Forderung nach Gerechtigkeit,

Neue Wege 3.19 41



andererseits auf den Liberalismus und
seine Forderung nach Freiheit. Nach 68
aber verschmolzen diese zwei Konzepte
durch die gleichzeitige Kritik am real
existierenden Sozialismus und am
Kapitalismus zum Linksliberalismus, der die
Versöhnung des Widerspruchs zwischen
Gerechtigkeit und Freiheit behauptet. Dieses

Konzept geht aber nur auf, solange
man weder Genesis noch Geltung der
herrschenden Gesellschaftsformen in
Rechnung stellt. Das linksliberale Streben

nach Gerechtigkeit muss daher
tendenziell vom «Streben nach dem Guten»
oder von «Werten», die die Menschen auch
immer in ihrer Freiheit einschränken,
abstrahieren und auf sogenannt neutrale, also
technische Lösungen setzen. (Wer kennt
nicht den innerkirchlichen Konflikt
zwischen den Progressiven, die den Werten
der Nächstenliebe misstrauen und
strukturelle Lösungen anstreben, und den
Konservativen, die jeder abstrakten Regelung
allein ihren «guten Willen» entgegensetzen?)

Ist aber die gerechte Gesellschaft
um der Freiheit der Individuen willen eine
technische und keine moralische Frage
mehr, dann wird auch der Linksliberalismus

zurück an den kapitalistischen
Liberalismus verwiesen, an Smiths «unsichtbare

Hand», die den alleinigen Anspruch
auf «Gerechtigkeit ohne gefährlichen
moralischen Zwang» erhebt.

Der Liberalismus, wie er nach dem
Konzil im Geist von 68 die Kirche
reformierte, stiess also nicht nur bei konservativen

oder reaktionären Kräften auf
Widerstand. Er hat auch eine zwangsläufige

Grenze in der Konstitution der Kirche,
insofern diese nie ganz auf normative
Setzungen, moralische Werte und also vom
Standpunkt des Liberalismus auf unstatthafte

Beschränkungen der Freiheit und
auf Ausschluss anderer Positionen wird
verzichten können.

Die Kirche muss die uneingeschränkte
menschliche Freiheit immer ablehnen,
solange sie die transzendente Position
Gottes nicht aufgibt. Denn wo sie sagt,
das kann nur Gott, das ist nur Gottes
Aufgabe, sagt sie das primär nicht auf
der Basis eines gesicherten Wissens über
Gottes Kompetenzen, sondern vielmehr
aus dem auf Erfahrungen gegründeten
und historisch gewachsenen Misstrauen
gegenüber der Kompetenz der Menschen.
Was Gott kann und will, ist das, was der
Mensch nicht kann oder nur kann um den

Preis seiner Beschädigung bis Selbstzerstörung.

Diese religionspsychologische
Binsenweisheit, die aber zugleich ein
produktives Axiom moderner Theologie
sein könnte, ist der tiefere Grund für die
Zweideutigkeit aller Reformen nach 68,
die immer Zufriedenheit und Besorgnis
auslösen und einmal vorangetrieben und
ein andermal abgewürgt werden.

Die Tragik der päpstlichen
Enzykliken

Diese kirchliche Zerrissenheit den Anliegen

der 68er gegenüber zeigte sich in aller
Schärfe in den zwei Enzykliken von Papst
Paul VI.: PopulorumProgrèssio von 1967
und Humanae Vitae aus dem Jahr 1968.
In Populorum Progressio formulierte
der Papst eine von heute aus betrachtet
ziemlich radikale Eigentumskritik, die
sehr nahe am befreiungstheologischen
Postulat einer «Befreiung durch Gerechtigkeit»

ist. «Das Privateigentum ist also
für niemand ein unbedingtes und
unumschränktes Recht [...]. Sollte ein Konflikt
zwischen den wohlerworbenen Rechten
des einzelnen und den Grundbedürfnissen

der Gemeinschaft entstehen, dann ist
es an der staatlichen Gewalt unter aktiver

Beteiligung der einzelnen und der
Gruppen eine Lösung zu suchen. [...] Das
Gemeinwohl verlangt deshalb manchmal
eine Enteignung, wenn ein Besitz wegen
seiner Grösse, seiner geringen oder
überhaupt nicht erfolgten Nutzung, wegen
des Elends, das die Bevölkerung durch
ihn erfährt, wegen eines beträchtlichen
Schadens, den die Interessen des Landes
erleiden, dem Gemeinwohl hemmend im
Weg steht.»

Nur ein Jahr später fährt dann mit
Humane Vitae der antiliberale Hammer
nieder, der Millionen von Katholikinnen
allmählich von der Kirche entfremden
sollte oder auch der allmählichen
Entfremdung von vielen einen guten Grund
gab: die fundamentale Einschränkung der
Freiheit in der Geburtenkontrolle, durch
eine dogmatische Engführung einer
moralischen Frage. Hans Küng schätzte
die historische Bedeutung des päpstlichen
«Pillenverbots» von Humanae Vitae richtig

ein: «Jedenfalls wird man sich der tiefen

Tragik bewusst bleiben, dass gerade
der Papst, der gemässigt fortschrittlich
sein wollte, sich immer mehr zu
reaktionären Taten verpflichtet fühlte, dass

42 Neue Wege 3.19



gerade er, der durch verschiedene
Kompromisse persönlicher wie sachlicher Art
alle in der Kirche befriedigen wollte, wie
selten ein Papst vor ihm zur Partei geworden

war.»2 Obwohl Küng die Enzyklika
zweifellos für eine grosse zeitgeschichtliche

Dummheit hält, ordnet er den
Vorgang zugleich auch in den überzeitlichen
Rang des Tragischen, gewissermassen
Ausweglosen ein.

Denn was damals vom theologischen
über den psychologischen bis hin zu
einem Public-Relations-Standpunkt eine
Dummheit war (und gewissermassen
noch immer ist), hat mit fünfzig Jahren
Abstand und beispielsweise mit Blick
auf eine sich immer mehr entgrenzende
Reproduktions- und Sterbemedizin eben
auch ein tragisches Moment. Es gibt wohl
immer klügere und dümmere Positionen
zu den moralischen Problemen jeder Zeit.
Aber um den Fakt, in einer die Wahlfreiheit

oft bedingungs- und folgenlos absolut

setzenden Gesellschaft zuweilen als
dumm zu gelten, kommt die Kirche nur
um den Preis der Positionslosigkeit und
letztlich auch Theologielosigkeit herum.
Auch wenn unsicher ist, inwieweit ein
solcher Profilverlust überhaupt noch
wahrgenommen würde, denn die Kirche steht
ja ohne die nach dem Zweiten Vatikanum
endgültig eingebüsste Macht mit ihren
Positionen (zum Glück) immer irgendwie
auf verlorenem Posten.

Wie auch immer man dazu stehen mag,
die letzten fünfzig Jahre liberaler Kritik
an der katholischen Kirche, ihre Erfolge
und ihr Scheitern haben gezeigt: Es sind
nicht nur die einflussreichen, sturen
reaktionären Kräfte, die die Anpassung an den
liberalen Zeitgeist torpedieren, es sind
auch die Grundlagen der Kirche selbst, die
immer ein wenig weltfremd sind. Die Kirche

und gewissermassen auch die Theologie

können letztlich im Sinn von 68 nicht
liberal sein. Sie müssen auf der Spannung

und dem zuweilen unversöhnlichen
Widerspruch von Freiheit und Gerechtigkeit

bestehen und aufdie einschränkenden
Bedingungen der Freiheit hinweisen. Dass
diese zwar eine Bestimmung, aber keine
hinreichende Bedingung des Menschseins
ist und sie sich zwar immanent entfalten,
aber nicht immanent begründen lässt, ist
der unaufgebbare Glaube der christlichen
Kirchen. Diesen Freiheitsbegriff haben
Populorum Progressio und Humane Vitae
trotz ihrer unterschiedlichen politischen

Richtung gemein: Die Befreiung durch
Gerechtigkeit führt nur über die Anerkennung

der einschränkenden Bedingungen
der Freiheit selber.

Der Umstand, dass heute der Geist
von Papst Franziskus viele Menschen
fasziniert und inspiriert, während sein
Buchstabe oft irritiert und konsterniert,
verweist nicht nur auf seinen Charakter,
sondern auch darauf, dass er diese Dialektik

offener, wahrscheinlich auch naiver,
vielleicht daher gefährlicher und wirksamer

angeht als seine Vorgänger.
Trotz einer gewissen kirchenhistorischen

Logik von Humane Vitae bleibt
festzuhalten, dass sie ein unverzeihlicher Fehler

war, weil sie die Zeichen der Zeit, die
auf Befreiung standen, sträflich missachtet

hat. So sagte Johannes XXIII. bereits in
der Eröffnungsrede zum Konzil, dass eher
die Zeit der Barmherzigkeit als der
Verurteilungen gekommen sei.3 Jedoch ist hier
anzumerken, dass die notwendige kon-
textuelle Verortung der Theologie, die ja
ebenfalls als Errungenschaft von 68 gelten
kann, die Zeichen der Zeit immer wieder
neu gegen die Mächte, die den Menschen
zu einem «geknechteten, erniedrigten
Wesen» (Marx) machen, gebürstet werden

müssen. Ging es in diesem Sinn 1968
in vielen Kontexten noch um die Dekon-
struktion des Gesetzes, so muss es heute
unter den Bedingungen neoliberaler
Deregulierung nicht selten um dessen Verbindlichkeit

und Rekonstruktion gehen. Auch
Jesu befreiender Umgang mit dem Gesetz
setzte ja die grundsätzliche Geltung des
Gesetzes voraus und ist kontextuell nur
auf dieser Basis zu lesen.

Zwischen Macht und
Ohnmacht menschlicher Existenz

Zurück zur Erzählung von 68: Hannah
Arendt schreibt zum Geist des
revolutionären Ereignisses: «Ganz gleich, ob
sie im Erfolg endet oder in die Katastrophe

mündet [...] der Sinn von Revolution
ist die Verwirklichung eines der gröss-
ten und grundlegendsten menschlichen
Potenziale, nämlich die unvergleichliche
Erfahrung, frei zu sein für einen Neuanfang,

woraus der Stolz erwächst, die Welt
für einen Novus Ordo Saeculorum geöffnet

zu haben.»4 Zu bedenken wäre demnach

auch der Stand der Nachgeborenen,
die nie das Mögliche, sondern immer nur
das Gewordene erfahren haben und nie

Neue Wege 3.19 43



jenen für alle Revolutionen konstitutiven
Moment, wo die eigene, als Unterdrückerin

erkannte Institution (Kirche, Staat,
Partei) - im revolutionären Ereignis für
kurze Zeit aller Macht entkleidet - plötzlich

auch alle guten Möglichkeiten sichtbar
werden lässt, für die sie einmal angetreten
war. Denn die gute Anfangserzählung ist
ja der grösste Schatz der Kirche, der sich
in jeder Krise wieder aufs Neue freisetzt.
Nur eine Sache, die auch im Niedergang
nichts Gutes mehr zeigen kann, ist zum
Verschwinden verurteilt.

Und wer, wenn nicht die Theologie,
ist dazu berechtigt, der Postmoderne, die
die grossen revolutionären Erzählungen
unter Totalitarismusverdacht angekettet
und ihr Ende verkündet hat, diese wieder

zu entwenden und für die Hoffnung
der Menschen brauchbar zu machen? Die
Erinnerung an die Freiheit von 68 stellt
uns folgende Fragen: Welche Erzählung
trägt mich nach vorne? Welches Ereignis
kann noch in meinem Herzen entbrennen?
Aber das aktualisierende Nachdenken über
eine dringend notwendige grosse Erzählung

fehlt weitgehend. Denn die Relevanz
von Kirche und Theologie, die diesen
Aufbruch bedeutsam gemacht haben, ist
heute genauso geschwunden wie die
Kirchenverankerung der AkteurInnen. Auch
die Kritik, die den Machtapparat Kirche
erfolgreich attackiert hat, ist mit diesem
zusammen belangloser geworden.

Wohin geht dann der kritische Weg?
Seltsam, wie unreflektiert die mehr oder
weniger leise Entfremdung von Kirche
und Theologie der einen und das unbe-
irrte Festhalten am biblischen Gott der
anderen geblieben sind. Was erzählen
diese unterschiedlichen Entwicklungen
aus demselben Geist heraus?

Als ein mögliches kritisches Fazit
wäre der durch 68 globalisierte liberale
Fortschritts- und Machbarkeitsglaube auf
den theologischen Prüfstand zu stellen.
So müsste vielleicht dem aktivierenden
Dreischritt Sehen - Urteilen - Handeln,
der die Zuversicht einer quasi autonomen,

gerechten Praxis in die theologische

Gesellschaftsanalyse einbrachte,
angesichts der zersplitterten,
unübersichtlichen Wirklichkeit ein zweiter,
kontemplativer an die Seite gestellt werden,
der auch das Nicht-Tun oder das Nicht-
mehr-Tun mit einschliesst: Betrachten -
Sehnen - Erwarten. Die Spannung
zwischen Macht und Ohnmacht menschlicher

Existenz ist gerade aufgrund der Erfolge
und des Scheiterns von 68 neu zu bestimmen.

Hatte der Geist von 68 die gute
Nachricht der Aufklärung, dass menschliche

Ohnmacht nicht gottgewollt oder
naturbestimmt ist, endlich universali-
siert, so könnte gerade die theologische
Analyse von 68 den Umkehrschluss, dass
alles in der Menschen Macht steht,
relativieren - ohne die «unvergleichliche
Erfahrung, frei zu sein» zu verraten.

Um es in Anlehnung an Ernst Bloch
zu sagen: Nach der Befreiung beginnt die
Geschichte nochmal neu. Denn die grosse
Erzählung des menschenfreundlichen
Gottes ist in unserer am Abgrund stehenden

Welt zwar mehr denn je als aktivierende

Hoffnung der Armen und Schwachen

notwendig. Aber zugleich ist sie auch
als regulative Idee wirklicher Transzendenz

wichtig, die alles Souveräne, Erhabene,

Mächtige, Faszinierende beinhaltet,
das aber im Interesse der begrenzten Erde
und Menschheit besser mehr oder weniger

im Himmel verbleibt. Nur so können
Glaube und Gottesdienst uns der
Selbsterkenntnis als unterdrückte und
unterdrückende, bedürftige und zerstörerische,
freie und abhängige Geschöpfe
näherbringen. Denn vergessen wir nicht: Gott
hat nach dem Wort aus Jesaja 57,15 zwei
Wohnungen. Die Theologie der Zukunft
arbeitet mit beiden: eine unten bei den
Menschen und eine oben im Heiligtum:
«Ich, der Hohe und Erhabene, der ewige
und heilige Gott, wohne in der Höhe,
im Heiligtum. Doch ich wohne auch bei
denen, die traurig und bedrückt sind. Ich
gebe ihnen neuen Mut und erfülle sie wieder

mit Hoffnung.»
O Rolf Bossart, *1970, ist Theologe, Dozent für

Religionswissenschaft und Mitarbeiter für
Theorie beim International Institute of Political
Murder. Er war von 2008-2012 Redaktor bei
Neue Wege.

rossbart@gmx.ch
Dieser Beitrag ist in einer langen Version im Juni
2018 erschienen im theologischen Feuilleton
feinschwarz.net.

1 Kuno Füssel, Michael Ramminger (Hg.):
Zwischen Medellin und Paris. 1968 und die
Theologie. Luzern 2009, S. 180.

2 Hans Küng: Unfehlbares Lehramt? In:
Attempto (1968) Heft 29/30, S. 34-45.

3 z. B. Ludwig Kaufmann, Nikolas Klein:
Johannes XXIII. Prophétie im Vermächtnis.
Fribourg/Brig 1990, S. 137-141.

4 Hannah Arendt: Die Freiheit, frei zu sein.
München 2018, S. 38.

44 Neue Wege 3.19


	Dialektik der Freiheit : 1968 und die katholische Kirche

