
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 113 (2019)

Heft: 3

Artikel: Revolutionäres Ethos und theologische Zeitgenossenschaft

Autor: Plonz, Sabine

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-868058

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 29.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-868058
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Revolutionäres
Ethos und

theologische
Zeitgenossen¬

schaft
Sabine Plonz

1968 ist das Jahr grosser
Aufbrüche, eine gesellschaftspolitische

Zäsur. Es ist auch das
Todesjahr von Karl Barth.
Eine Lektüre seines Werks und
Erbes von 1968 her.

Karl Barth starb mit 82 Jahren im Dezember
1968. Man könnte meinen, ein um die Wende
zum 20. Jahrhundert ausgebildeter Mensch
habe weit entfernt gelebt von den Ereignissen

des berühmten 68er-Jahres: den Protesten
der Studierenden und Arbeiter von Paris bis
Mexiko, der schwarzen Bürgerrechtsbewegung
in den USA, dem bewaffnetem Untergrund in
der «Dritten Welt», dem Ringen um einen
Sozialismus mit menschlichem Antlitz in der CSSR.
Sozialismus und Revolution waren seinerzeit
in aller Munde, Hoffnung, Phantasie und
Ungehorsam wurden beschworen und neue politische

Aktionsformen erprobt. Wesentlich zur
demokratischen Erneuerung hat - zumindest
in der BRD - seinerzeit auch die von der Theologie

ignorierte Frauenbewegung beigetragen.
Schliesslich kann 1968 als Jahr der Entdeckung

des biblischen Modells Exodus durch die
lateinamerikanische Befreiungstheologie.

Karl Barth war nicht per Koinzidenz,
sondern im tieferen Sinn ein Zeitgenosse all dieser

Entwicklungen. Einerseits wirkten in seiner

Jugend am Fin de Siècle und in der ersten
Berufsphase in den Umbrüchen von 1917/19
soziales Experimentieren, Emanzipationslust,
kulturelle Innovation und der Sozialismus als
politisches Projekt auf die öffentliche
Meinung. Andererseits waren die intellektuellen
Referenzen von damals, mindestens in
Westdeutschland, bei den 68ern sehr präsent. Sie
wurden häufig zur Legitimation und Motivation

der eigenen Aktionen und Rhetorik zitiert,
aber auch intensiv, in neuen freien Formen
studiert (Marx-Lesekreise, Volksunis, Frauen-
Geschichtswerkstätten

1968 kommt
in der Theologie an

Ein Versuch, diese Verknüpfungen auf
theologisch-wissenschaftliche Grundlage zu stellen,
kann als Ankunft von 1968 in der Zunft gesehen

werden: Friedrich-Wilhelm Marquardts
von zahlreichen Gutachtern bekämpfte
Habilitationsschrift Theologie und Sozialismus. Das
Beispiel Karl Barths (1972), der sich die
editorisch erst vor wenigen Jahren abgeschlossene

Erforschung der Sozialistischen Reden
(1909-24) anschloss. Der Schüler von Helmut
Gollwitzer stellte die These auf, Barths
Sozialismus sei über sein unbestreitbares praktisches

Engagement als Pfarrer auch als
theologisches Faktum zu verstehen, das sich in
seiner ganzen Schaffenszeit durchgehalten
habe. Marquardt arbeitete die Bedeutung der
Revolution in Russland, die Positionierung
beim Proletariat und den historisch-materialistischen

Ansatz der Gotteslehre Barths heraus.
Neben diesen, für eine bewusst zeitgenössisch

arbeitende Theologie sehr produktiven
Thesen, die aus heutiger Sicht vom Geist der
68er und ihrer Rhetorik geprägt sind, standen
die Analysen des 2018 verstorbenen exzellenten

Barthkenners Dieter Schellong. Er
durchdachte unter dem Einfluss der kritischen Theorie

die «bürgerliche Gefangenschaft der
Theologie». Zwar ist die Unterscheidung
zwischen dem Bürger als Citoyen und Bourgeois
im Linkshegelianismus essenziell und hätte
auch die Theologie beflügeln müssen. Doch
ist das, wie überhaupt sozialwissenschaftlich
und ökonomisch ansetzende Wirklichkeitsanalyse,

bis heute weitgehend nicht in den
deutschen Fakultäten angekommen. Schellong
präsentierte Barth in äusserst sachkundigen

30 Neue Wege 3.19



geistesgeschichtlichen Analysen als Radika-
lisierer der emanzipatorischen Ansprüche der
Aufklärung, ohne ihn aus dem bürgerlichen
Milieu seiner Herkunft und Profession
herauszulösen. Die idealisierende sozialistische
Perspektive Marquardts und die materialisierende
bürgerliche Lesart Schellongs ergänzten und
korrigierten sich und steckten den Rahmen für
eine zeitgenossenschaftlich ansetzende Lektüre

des Theologen Barth ab. (Zu den fast
spiegelbildlich das Gegenteil behauptenden
Münchener Autoren und die Beheimatung dieser
Kontroversen im Kalten Krieg vgl. Plonz 1995).

Karl Barth wurde auch in Lateinamerika
geschätzt. Eine Reihe der um 1968 und bis ins
erste Jahrzehnt des 21. Jahrhunderts einflussreichen

protestantischen Theologen dort hatte
ihn studiert und im Licht ihrer Erfahrungen von
den Europäern gefordert, mit dem Freiheitsgedanken

und der sozialkritischen Positionierung

der Christenmenschen ernst zu machen.
Dazu sei es nötig, zwischen gesellschaftlichen
Interessengruppen zu unterscheiden und religiöse

wie theologische Rede auf ihre Funktion in
deren Konflikten hin zu klären. Systematiker
wie der Argentinier José Miguez Bonino
unterstrichen diesen Punkt, der für marxistisch und
kritisch-theoretisch Geschulte seit jeher zum
ABC gehört, im kritischen Dialog mit politischen

Theologen wie Jürgen Moltmann und
Johann Baptist Metz. Theologie kann, so führte
der peruanische katholische Befreiungstheologe

Gustavo Gutierrez aus, erst von hier aus,
vom «dialektischen Gegensatz zu dem, was sie
in der realen Welt der Geschichte darstellt, in
den hier und heute stattfindenden gesellschaftlichen

Widersprüchen», kurz: selbst-reflexiv
und ideologiekritisch, legitimerweise in den
öffentlichen Diskurs eingreifen und für die
Unterdrückten relevant werden.

Die Kapitalistische Revolution

Die Aufbrüche von 1968 und ihr Revolutions-,
Befreiungs- und Sozialismusenthusiasmus
Wurden weltweit brutal bekämpft. 1973 kam es
zum Putsch gegen die demokratisch gewählte,
sozialistisch geführte Volksfront in Chile. Der
Militärcoup und alles, was dann an Gewalttaten
gegen die proletarischen, bäuerlichen, intellektuellen

und religiös motivierten Menschen in
der Zivilgesellschaft auf dem Kontinent entfesselt

wurde, waren ein apokalyptischer Moment
für die emanzipatorisch engagierte Welt. Die
Hoffnungen auf einen menschlichen und regional

beheimateten Sozialismus wurde in der
radikalen neoliberalen Enteignung der Bürgerinnen

von ihren sozialstaatlichen Sicherungen

und Rechten in Chile brutal unterdrückt und
von da an weltweit fast heimatlos gemacht.

Auch die hiesige 68er-Bewegung und die
christliche Linke waren betroffen. Barths Schüler

Helmut Gollwitzer, der seit seiner Rückkehr
aus der sowjetischen Kriegsgefangenschaft
zum immer autonomen und kritischen,
sympathisierenden Experten in Sachen Marx und
Sozialismus geworden war, hielt seine Rede
Lehrstück Chile: «Spätestens jetzt kann jeder
wissen, was Klassenkampf ist: immer zuerst
Klassenkampf von oben, der Klassenkampf der
Privilegierten, zäh entschlossen zu jeder
Brutalität, zu jedem Rechtsbruch, zu jedem
Massaker, auch zur Abschaffung der Demokratie,
wenn sie nicht mehr zur Sicherung der
Klassenherrschaft taugt» (zit. nach: Das Argument
81/1973, S. 649-52, hier: S. 649). So verbietet
sich spätestens mit dem Nine-Eleven 1973 des
demokratischen Sozialismus in Santiago eine
leichtfüssige Revolutionsrhetorik.

Ganz guter Protestant, forderte Gollwitzer
von den sozialistisch Engagierten vielmehr ein
selbstkritisch reflektierendes revolutionäres
Ethos und legte Die kapitalistische Revolution
als Signatur der Zeit dar (1974). Angesichts der
heutigen demokratiefeindlichen bis faschistischen

Regierungen und gewalttätigen rechtsextremen

Bewegungen, deren organische
Intellektuelle erfolgreich an der Eroberung der
kulturellen Hegemonie arbeiten, sind zwei
Aspekte aus Gollwitzers Lehrstück auch für
unsere Zeitgenossenschaft relevant: Er fordert
zur Bewusstseinsarbeit in der Mittelschicht auf,
die sich in Krisenzeiten nach rechts wende, und
zur öffentlichen Zusammenarbeit von Christinnen,

Sozialisten und anderen Gruppen. Auch
damit knüpft er an linkstheologische Traditionen

an, für die natürlich nicht nur die Person
des grossen Schweizers Karl Barth steht,
sondern auch viele andere Menschen.

Im Darmstädter Wort der «Bruderschaften
der Bekennenden Kirche» von 1947 waren diese
Einsichten schon recht nah am befreiungstheologischen

68er Aufbruch als Versäumnis und
Forderung zur Umkehr formuliert worden. Im
von Karl Barth mitverfassten Dokument heisst
es: «Wir sind in die Irre gegangen als wir
übersahen, dass der ökonomische Materialismus
der marxistischen Lehre die Kirche an den Auftrag

und die Verheissung der Gemeinde für das
Leben und Zusammenleben der Menschen im
Diesseits hätte gemahnen müssen. Wir haben
es unterlassen, die Sache der Armen und
Entrechteten gemäss dem Evangelium von Gottes
kommendem Reich zur Sache der Christenheit
zu machen.» Solche Dokumente belegen die
Sozialismusaffinität der Theologie Barths.

Neue Wege 3.19 31



Religionskritik von
Marx als Schlüssel zu Barth

Lateinamerikanischen Christinnen und Christen

machten den nächsten Schritt, als sie die
Beziehung zwischen dem Gott, der nicht zur
Welt der Herrschenden gehört, und den
Menschen, die entrechtet und verarmt sind, betonten.

Diese Beziehung ist es, die biblisch
fundierte Theologie - von den Religiösen
Sozialistinnen oder Christinnen für den
Sozialismus, von basisgemeindlichen und sozialen
Aktivistinnen bis zu Intellektuellen - mit dem
Marxismus zugleich verbindet und von ihm
unterscheidet. In Barths Werk ist diese Beziehung

auf einzigartige Weise prägend,
wenngleich sie durch seine Integration in Hoch-
schultheologie und kirchliche Debatten und
den damit verbundenen Milieuverengungen
nicht eben leicht erkennbar blieb. Immerhin
hat er zur Zeit seiner Schweizer Professur mehr
dagegen getan, als in deutschen theologischen
Diskursen angekommen ist. Barth ist als Theologe

mit und nach Marx zu verstehen.
Was heisst das? Die Notwendigkeit der

marxistischen und sozialdemokratischen
Gesellschaftskritik nimmt der junge Pfarrer
für gesetzt, hinter sie kann und will er nicht
zurück. Aber er wird nie zum Marx-Kenner,
zumal das Quellenstudium der marxistischen
und kritisch-theoretischen Klassiker eben erst
mit 1968 einsetzt. Als Professor in Deutschland

verabschiedet er sich nicht vom Sozialismus,

widmet sich aber in grossem historischem
Bogen der Aufarbeitung und Neufassung der
systematisch-theologischen Traditionen, im
Licht und ständigen Bezug auf Die neue Welt
in der Bibel (1917). Im Vortrag über Biblische
Fragen, Einsichten und Ausblicke von 1920
drückte er das so aus: «Die biblische Frömmigkeit

ist nicht eigentlich fromm; viel eher müsste
man sie als eine wohl überlegte, qualifizierte
Weltlichkeit bezeichnen.» In dieser Konstellation

befasste er sich auch mit Ludwig Feuerbach.

Dessen religionskritische Projektionsthese

akzeptierte er als kritischen Einwand
gegen die christliche Gottesrede. Barth teilte
aber die über Feuerbach hinausgreifende Kritik

von Marx, der die Religionskritik auf die
Ideologiekritik an der Vergötterung der
sozialökonomischen Verhältnisse verlagerte und
insofern eine bleibend zu bewältigende
Herausforderung christlicher Praxis und Theorie
formuliert hatte. «Hätte die Kirche früher als
Marx sagen und betätigen müssen und können,

dass gerade Gotteserkenntnis die Befreiung

von allen Hypostasen und Götzenbildern
automatisch kräftig in sich schliesse und aus

sich erzeuge?» (1928) Auch wenn die
Fetischismustheorie der Kritik der politischen Ökonomie

von Marx erst im Lateinamerika der 80er
Jahre für die Theologie durchdacht wurde, hat
Barth in seinen Feuerbach-Thesen der 20er
Jahre und später in der Kirchlichen Dogmatik
diesen Impuls aufgenommen. In der Wendung
zur Wirklichkeit des Kapitalismus und seinen
«religiösen Nebelbildungen» bei Marx liegt
ein Schlüssel zum Verständnis der Theologie
Barths, der sich von der religiös-sozial
engagierten Persönlichkeit zum Zeugen der
Wirklichkeit des ganz anderen, in keiner Religion
zu fixierenden Gottes wandelte.

Die Revolution Gottes

Die Kirchliche Dogmatik ist methodisch als
theologische Religionskritik angelegt, konzipiert

als Auslegung des ersten Gebots als ihrem
«theologischen Axiom». Mit dem Bezug auf
den «Gott Abrahams, Isaaks und Jakobs» ist
sie zugleich immer die Absage an die hier und
jetzt ihren Anspruch erhebenden Götter Ägyptens

(Barth 1933/34). In Barths Welt traten diese
Götter in Gestalt des christlichen Subjekts auf,
des «Christ als Bourgeois» (Kirchliche
Dogmatik § 26), der sich als besitzvermehrender
Akteur im kapitalistischen System auch des
Evangeliums bemächtigte. Barth schrieb gegen
dessen «Verbürgerlichung» an, ohne selbst aus
diesem Milieu auszubrechen.

Ein blinder Fleck blieb die Vereinnahmung
des Evangeliums durch die hegemoniale
Männlichkeit, in deren Kategorien er selbst lebte
und dachte. Dieses Geschlechterkonzept teilten

seine sozialistischen Weggefährten und
Schüler, und patriarchalisch blieb auch die
Befreiungstheologie.

Die Kirchliche Dogmatik ist inhaltlich als
Praxis-Theorie konzipiert, insofern sie
Auslegung der Wirklichkeit des Gegenständlich-
Werdens Gottes in der Welt ist: der Geschichte
Jesu Christi. Dabei beharrt Barth darauf, auch

gegen noch so gut gemeinte sozialkritische
Versuche mit anderen religiösen Begründungen,

dass die Praxis der Christenheit als
Zeugenschaft, Nachfolge oder Entsprechungshandeln

zu denken ist. Die Gemeinde und ihre
Mitglieder sind nicht Mitschöpfer, sondern
koexistieren mit dem Schöpfer, dazu berufen,

die Freiheit der Kinder Gottes aktuell und
konkret zu leben. Was der Feuerbachleser und
-kritiker Marx vom sich befreienden historischen

Subjekt, dem Proletariat als Schöpfer
der neuen Menschheit jenseits von «Religion»
erwartet hatte, dazu sieht der Feuerbachleser
und -kritiker Barth die Christenheit gerufen:

32 Neue Wege 3.19



zum Streit für eine politische Ordnung, in der
mit der Menschwerdung Christi der «Mensch
das Mass aller Dinge» geworden ist (Christengemeinde

undBürgergemeinde, 1946). So ist der
kategorische Imperativ von Marx, «alle
Verhältnisse umzuwerfen, in denen der Mensch
ein erniedrigtes, ein geknechtetes, ein verlassenes,

ein verächtliches Wesen ist» (1844)
eingezogen in die christlich-theologische Zentrale
der Versöhnungsgeschichte.

Das Motiv der «Revolution Gottes», die
Barth in den frühen 20er Jahren als Kritik
jeder Revolution betonte, hält sich durch in
der Kirchlichen Dogmatik, die er 1961 mit den
Fragmenten zur Versöhnungsethik abgebrochen

hat. Gottes Revolution wird dort zur
Forderung an die Christenheit; diese muss gegen
unmenschliche Gegenrevolutionsversuche
aufstehen und wenn nötig Widerstand entfachen.
Barth greift nochmals auf die Entfremdungsund

Fetischismuskritik von Marx zurück und
setzt die vormoderne biblische Welt gegen
ihre aufgeklärten Kritiker im wissenschaftlichtechnischen

Zeitalter ins Recht. Er hört im
Neuen Testament den Ruf zum Unglauben
gegenüber den «herrenlos hausenden Gewalten».

Zu klären, worin im bürgerlichen
Zeitalter deren Herrschaft besteht, ist Sache
zeitgenössisch denkender Theologie, die damit an
die Expertisen anderer verwiesen ist.

Diese Aufgabe stellt sich jeder Generation,
daher können von Barth Impulse, aber keine
zeitlos gültigen Antworten erwartet werden.
Eine am Modell Exodus orientierte Christenheit

wird immernoch Gollwitzers biblisch-prophetischen

Umkehrruf von 1973 hören: «Die
Menschheit kann sich den Kapitalismus nicht
mehr leisten, sie stirbt an ihm.» (S. 651f) Von
hier aus erklärt sich das Votum für den
Sozialismus der (christlichen) Linken, für das 2019
andere Worte und Gedanken als 1968 gefunden

werden müssen, um seiner Wahrheit treu
zu bleiben.

O Sabine Plonz, *1962, ist Privatdozentin für
theologische Ethik an der Universität Münster.

sabine-plonz.de

O Literatur der Autorin zum Thema: Die herrenlosen
Gewalten. Eine Relektiire Karl Barths in
befreiungstheologischer Perspektive. Mainz 1995.

Arbeit, Schöpfung und Befreiung. Karl Barths und
Dorothee Sölles Theologie «mit und nach Marx»,
in: Das Argument. Zeitschrift für Philosophie und
Sozialwissenschaften 299,54. Jg, 5/2012, S. 672-682.

«Religiöser Sozialismus» als dialektische Theologie:
Karl Barth, in: Matthias Casper, Karl Gabriel, u.
Hans-Richard Reuter (Hg.): Kapitalismuskritik im
Christentum. Positionen und Diskurse in der Weimarer
Republik und der frühen Bundesrepublik. Frankfurt
2016, S. 79-110.

33


	Revolutionäres Ethos und theologische Zeitgenossenschaft

