Zeitschrift: Neue Wege : Beitrdge zu Religion und Sozialismus
Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 113 (2019)

Heft: 3

Artikel: Revolutionares Ethos und theologische Zeitgenossenschaft
Autor: Plonz, Sabine

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-868058

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 29.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-868058
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Revolutionares
Ethos und
theologische

Zelitgenossen-
schaft

Sabine Plonz

1968 ist das Jahr grosser Auf-
briiche, eine gesellschafts-
politische Zisur. Es ist auch das
Todesjahr von Karl Barth.
Eine Lektiire seines Werks und
Erbes von 1968 her.

Karl Barth starb mit 82 Jahren im Dezember
1968. Man konnte meinen, ein um die Wende
zum 20. Jahrhundert ausgebildeter Mensch
habe weit entfernt gelebt von den Ereignis-
sen des beriihmten 68er-Jahres: den Protesten
der Studierenden und Arbeiter von Paris bis
Mexiko, der schwarzen Biirgerrechtsbewegung
in den USA, dem bewaffnetem Untergrund in
der «Dritten Welt», dem Ringen um einen Sozi-
alismus mit menschlichem Antlitz in der CSSR.
Sozialismus und Revolution waren seinerzeit
in aller Munde, Hoffnung, Phantasie und Unge-
horsam wurden beschworen und neue politi-
sche Aktionsformen erprobt. Wesentlich zur
demokratischen Erneuerung hat — zumindest
in der BRD — seinerzeit auch die von der Theo-
logie ignorierte Frauenbewegung beigetragen.
Schliesslich kann 1968 als Jahr der Entdeckung

30

des biblischen Modells Exodus durch die
lateinamerikanische Befreiungstheologie.
Karl Barth war nicht per Koinzidenz, son-
dern im tieferen Sinn ein Zeitgenosse all die-
ser Entwicklungen. Einerseits wirkten in sei-
ner Jugend am Fin de Siécle und in der ersten
Berufsphase in den Umbriichen von 1917/19
soziales Experimentieren, Emanzipationslust,
kulturelle Innovation und der Sozialismus als
politisches Projekt auf die 6ffentliche Mei-
nung. Andererseits waren die intellektuellen
Referenzen von damals, mindestens in West-
deutschland, bei den 68ern sehr priasent. Sie
wurden hiufig zur Legitimation und Motiva-
tion der eigenen Aktionen und Rhetorik zitiert,
aber auch intensiv, in neuen freien Formen
studiert (Marx-Lesekreise, Volksunis, Frauen-
Geschichtswerkstitten ...).

1968 kommt
in der Theologie an

Ein Versuch, diese Verkniipfungen auf theolo-
gisch-wissenschaftliche Grundlage zu stellen,
kann als Ankunft von 1968 in der Zunft gese-
hen werden: Friedrich-Wilhelm Marquardts
von zahlreichen Gutachtern bekdampfte Habi-
litationsschrift Theologie und Sozialismus. Das
Beispiel Karl Barths (1972), der sich die edi-
torisch erst vor wenigen Jahren abgeschlos-
sene Erforschung der Sozialistischen Reden
(1909-24) anschloss. Der Schiiler von Helmut
Gollwitzer stellte die These auf, Barths Sozi-
alismus sei iiber sein unbestreitbares prakti-
sches Engagement als Pfarrer auch als theo-
logisches Faktum zu verstehen, das sich in
seiner ganzen Schaffenszeit durchgehalten
habe. Marquardt arbeitete die Bedeutung der
Revolution in Russland, die Positionierung
beim Proletariat und den historisch-materialis-
tischen Ansatz der Gotteslehre Barths heraus.

Neben diesen, fiir eine bewusst zeitgenos-
sisch arbeitende Theologie sehr produktiven
Thesen, die aus heutiger Sicht vom Geist der
68er und ihrer Rhetorik geprigt sind, standen
die Analysen des 2018 verstorbenen exzellen-
ten Barthkenners Dieter Schellong. Er durch-
dachte unter dem Einfluss der kritischen The-
orie die «biirgerliche Gefangenschaft der
Theologie». Zwar ist die Unterscheidung zwi-
schen dem Biirger als Citoyen und Bourgeois
im Linkshegelianismus essenziell und hitte
auch die Theologie befliigeln miissen. Doch
ist das, wie iiberhaupt sozialwissenschaftlich
und 6konomisch ansetzende Wirklichkeitsana-
lyse, bis heute weitgehend nicht in den deut-
schen Fakultiten angekommen. Schellong
prasentierte Barth in dusserst sachkundigen

Neue Wege 3.19



geistesgeschichtlichen Analysen als Radika-
lisierer der emanzipatorischen Anspriiche der
Aufklarung, ohne ihn aus dem biirgerlichen
Milieu seiner Herkunft und Profession heraus-
zulosen. Die idealisierende sozialistische Per-
spektive Marquardts und die materialisierende
biirgerliche Lesart Schellongs erginzten und
korrigierten sich und steckten den Rahmen fiir
eine zeitgenossenschaftlich ansetzende Lek-
tiire des Theologen Barth ab. (Zu den fast spie-
gelbildlich das Gegenteil behauptenden Miin-
chener Autoren und die Beheimatung dieser
Kontroversen im Kalten Krieg vgl. Plonz 1995).

Karl Barth wurde auch in Lateinamerika
geschitzt. Eine Reihe der um 1968 und bis ins
erste Jahrzehnt des 21. Jahrhunderts einfluss-
reichen protestantischen Theologen dort hatte
ihn studiert und im Licht ihrer Erfahrungen von
den Europiern gefordert, mit dem Freiheits-
gedanken und der sozialkritischen Positionie-
rung der Christenmenschen ernst zu machen.
Dazu sei es notig, zwischen gesellschaftlichen
Interessengruppen zu unterscheiden und religi-
Ose wie theologische Rede auf ihre Funktion in
deren Konflikten hin zu kliren. Systematiker
wie der Argentinier José Miguez Bonino unter-
strichen diesen Punkt, der fiir marxistisch und
kritisch-theoretisch Geschulte seit jeher zum
ABC gehért, im kritischen Dialog mit politi-
schen Theologen wie Jiirgen Moltmann und
Johann Baptist Metz. Theologie kann, so fiihrte
der peruanische katholische Befreiungstheo-
loge Gustavo Gutierrez aus, erst von hier aus,
vVom «dialektischen Gegensatz zu dem, was sie
In der realen Welt der Geschichte darstellt, in
den hier und heute stattfindenden gesellschaft-
lichen Widerspriichen», kurz: selbst-reflexiv
und ideologiekritisch, legitimerweise in den
Offentlichen Diskurs eingreifen und fiir die
Unterdriickten relevant werden.

Die Kapitalistische Revolution

Die Aufbriiche von 1968 und ihr Revolutions-,
Befreiungs- und Sozialismusenthusiasmus
Wurden weltweit brutal bekdmpft. 1973 kam es
Zum Putsch gegen die demokratisch gewihlte,
Sozialistisch gefiihrte Volksfront in Chile. Der
Militidrcoup und alles, was dann an Gewalttaten
gegen die proletarischen, bauerlichen, intellek-
tuellen und religits motivierten Menschen in
der Zivilgesellschaft auf dem Kontinent entfes-
Sfflt wurde, waren ein apokalyptischer Moment
fiir die emanzipatorisch engagierte Welt. Die
Hoffnungen auf einen menschlichen und regi-
Onal beheimateten Sozialismus wurde in der
radikalen neoliberalen Enteignung der Biirge-
TInnen von ihren sozialstaatlichen Sicherungen

Neue Wege 3.19

und Rechten in Chile brutal unterdriickt und
von da an weltweit fast heimatlos gemacht.

Auch die hiesige 68er-Bewegung und die
christliche Linke waren betroffen. Barths Schii-
ler Helmut Gollwitzer, der seit seiner Riickkehr
aus der sowjetischen Kriegsgefangenschaft
zum immer autonomen und kritischen, sym-
pathisierenden Experten in Sachen Marx und
Sozialismus geworden war, hielt seine Rede
Lehrstiick Chile: «Spatestens jetzt kann jeder
wissen, was Klassenkampf ist: immer zuerst
Klassenkampf von oben, der Klassenkampf der
Privilegierten, zih entschlossen zu jeder Bru-
talitit, zu jedem Rechtsbruch, zu jedem Mas-
saker, auch zur Abschaffung der Demokratie,
wenn sie nicht mehr zur Sicherung der Klas-
senherrschaft taugt» (zit. nach: Das Argument
81/1973, S. 649-52, hier: S. 649). So verbietet
sich spatestens mit dem Nine-Eleven 1973 des
demokratischen Sozialismus in Santiago eine
leichtfiissige Revolutionsrhetorik.

Ganz guter Protestant, forderte Gollwitzer
von den sozialistisch Engagierten vielmehr ein
selbstkritisch reflektierendes revolutionares
Ethos und legte Die kapitalistische Revolution
als Signatur der Zeit dar (1974). Angesichts der
heutigen demokratiefeindlichen bis faschisti-
schen Regierungen und gewalttitigen rechtsex-
tremen Bewegungen, deren organische Intel-
lektuelle erfolgreich an der Eroberung der
kulturellen Hegemonie arbeiten, sind zwei
Aspekte aus Gollwitzers Lehrstiick auch fiir
unsere Zeitgenossenschaft relevant: Er fordert
zur Bewusstseinsarbeit in der Mittelschicht auf,
die sich in Krisenzeiten nach rechts wende, und
zur Offentlichen Zusammenarbeit von Christin-
nen, Sozialisten und anderen Gruppen. Auch
damit kniipft er an linkstheologische Traditi-
onen an, fiir die natiirlich nicht nur die Person
des grossen Schweizers Karl Barth steht, son-
dern auch viele andere Menschen.

Im Darmstddter Wort der «Bruderschaften
der Bekennenden Kirche» von 1947 waren diese
Einsichten schon recht nah am befreiungstheo-
logischen 68er Aufbruch als Versdaumnis und
Forderung zur Umkehr formuliert worden. Im
von Karl Barth mitverfassten Dokument heisst
es: «Wir sind in die Irre gegangen als wir iiber-
sahen, dass der 6konomische Materialismus
der marxistischen Lehre die Kirche an den Auf-
trag und die Verheissung der Gemeinde fiir das
Leben und Zusammenleben der Menschen im
Diesseits hitte gemahnen miissen. Wir haben
es unterlassen, die Sache der Armen und Ent-
rechteten geméss dem Evangelium von Gottes
kommendem Reich zur Sache der Christenheit
zu machen.» Solche Dokumente belegen die
Sozialismusaffinitit der Theologie Barths.

3



Religionskritik von
Marx als Schliissel zu Barth

Lateinamerikanischen Christinnen und Chris-
ten machten den niachsten Schritt, als sie die
Beziehung zwischen dem Gott, der nicht zur
Welt der Herrschenden gehort, und den Men-
schen, die entrechtet und verarmt sind, beton-
ten. Diese Beziehung ist es, die biblisch
fundierte Theologie — von den Religiosen
SozialistInnen oder ChristInnen fiir den Sozi-
alismus, von basisgemeindlichen und sozialen
Aktivistinnen bis zu Intellektuellen — mit dem
Marxismus zugleich verbindet und von ihm
unterscheidet. In Barths Werk ist diese Bezie-
hung auf einzigartige Weise priagend, wenn-
gleich sie durch seine Integration in Hoch-
schultheologie und kirchliche Debatten und
den damit verbundenen Milieuverengungen
nicht eben leicht erkennbar blieb. Immerhin
hat er zur Zeit seiner Schweizer Professur mehr
dagegen getan, als in deutschen theologischen
Diskursen angekommen ist. Barth ist als Theo-
loge mit und nach Marx zu verstehen.

Was heisst das? Die Notwendigkeit der
marxistischen und sozialdemokratischen
Gesellschaftskritik nimmt der junge Pfarrer
fiir gesetzt, hinter sie kann und will er nicht
zuriick. Aber er wird nie zum Marx-Kenner,
zumal das Quellenstudium der marxistischen
und kritisch-theoretischen Klassiker eben erst
mit 1968 einsetzt. Als Professor in Deutsch-
land verabschiedet er sich nicht vom Sozialis-
mus, widmet sich aber in grossem historischem
Bogen der Aufarbeitung und Neufassung der
systematisch-theologischen Traditionen, im
Licht und stiandigen Bezug auf Die neue Welt
in der Bibel (1917). Im Vortrag iiber Biblische
Fragen, Einsichten und Ausblicke von 1920
driickte er das so aus: «Die biblische Frommig-
keit ist nicht eigentlich fromm; viel eher miisste
man sie als eine wohl iiberlegte, qualifizierte
Weltlichkeit bezeichnen.» In dieser Konstella-
tion befasste er sich auch mit Ludwig Feuer-
bach. Dessen religionskritische Projektions-
these akzeptierte er als kritischen Einwand
gegen die christliche Gottesrede. Barth teilte
aber die tiber Feuerbach hinausgreifende Kri-
tik von Marx, der die Religionskritik auf die
Ideologiekritik an der Vergétterung der sozi-
alokonomischen Verhéltnisse verlagerte und
insofern eine bleibend zu bewiltigende Heraus-
forderung christlicher Praxis und Theorie for-
muliert hatte. «Hitte die Kirche friiher als
Marx sagen und betdtigen miissen und kon-
nen, dass gerade Gotteserkenntnis die Befrei-
ung von allen Hypostasen und Goétzenbildern
automatisch kriftig in sich schliesse und aus

32

sich erzeuge?» (1928) Auch wenn die Fetischis-
mustheorie der Kritik der politischen Okono-
mie von Marx erst im Lateinamerika der 80er
Jahre fiir die Theologie durchdacht wurde, hat
Barth in seinen Feuerbach-Thesen der 20er
Jahre und spiter in der Kirchlichen Dogmatik
diesen Impuls aufgenommen. In der Wendung
zur Wirklichkeit des Kapitalismus und seinen
«religiosen Nebelbildungen» bei Marx liegt
ein Schliissel zum Verstindnis der Theologie
Barths, der sich von der religios-sozial enga-
gierten Personlichkeit zum Zeugen der Wirk-
lichkeit des ganz anderen, in keiner Religion
zu fixierenden Gottes wandelte.

Die Revolution Gottes

Die Kirchliche Dogmatik ist methodisch als
theologische Religionskritik angelegt, konzi-
piertals Auslegung des ersten Gebots als ihrem
«theologischen Axiom». Mit dem Bezug auf
den «Gott Abrahams, Isaaks und Jakobs» ist
sie zugleich immer die Absage an die hier und
jetzt ihren Anspruch erhebenden Gotter Agyp-
tens (Barth 1933/34). In Barths Welt traten diese
Gotter in Gestalt des christlichen Subjekts auf,
des «Christ als Bourgeois» (Kirchliche Dog-
matik § 26), der sich als besitzvermehrender
Akteur im kapitalistischen System auch des
Evangeliums beméchtigte. Barth schrieb gegen
dessen «Verbiirgerlichung» an, ohne selbst aus
diesem Milieu auszubrechen.

Ein blinder Fleck blieb die Vereinnahmung
des Evangeliums durch die hegemoniale Mann-
lichkeit, in deren Kategorien er selbst lebte
und dachte. Dieses Geschlechterkonzept teil-
ten seine sozialistischen Weggefihrten und
Schiiler, und patriarchalisch blieb auch die
Befreiungstheologie.

Die Kirchliche Dogmatik ist inhaltlich als
Praxis-Theorie konzipiert, insofern sie Aus-
legung der Wirklichkeit des Gegenstéindlich-
Werdens Gottes in der Welt ist: der Geschichte
Jesu Christi. Dabei beharrt Barth darauf, auch
gegen noch so gut gemeinte sozialkritische
Versuche mit anderen religiosen Begriindun-
gen, dass die Praxis der Christenheit als Zeu-
genschaft, Nachfolge oder Entsprechungs-
handeln zu denken ist. Die Gemeinde und ihre
Mitglieder sind nicht Mitschopfer, sondern
koexistieren mit dem Schopfer, dazu beru-
fen, die Freiheit der Kinder Gottes aktuell und
konkret zu leben. Was der Feuerbachleser und
-kritiker Marx vom sich befreienden histori-
schen Subjekt, dem Proletariat als Schopfer
der neuen Menschheit jenseits von «Religion»
erwartet hatte, dazu sieht der Feuerbachleser
und -kritiker Barth die Christenheit gerufen:

Neue Wege 3.19



zum Streit fiir eine politische Ordnung, in der
mit der Menschwerdung Christi der «Mensch
das Mass aller Dinge» geworden ist (Christen-
gemeinde und Biirgergemeinde, 1946). So ist der
kategorische Imperativ von Marx, «alle Ver-
héltnisse umzuwerfen, in denen der Mensch
ein erniedrigtes, ein geknechtetes, ein verlas-
senes, ein verdchtliches Wesen ist» (1844) ein-
gezogen in die christlich-theologische Zentrale
der Versohnungsgeschichte.

Das Motiv der «Revolution Gottes», die
Barth in den frithen 20er Jahren als Kritik
jeder Revolution betonte, hilt sich durch in
der Kirchlichen Dogmatik, die er 1961 mit den
Fragmenten zur Versohnungsethik abgebro-
chen hat. Gottes Revolution wird dort zur For-
derung an die Christenheit; diese muss gegen
unmenschliche Gegenrevolutionsversuche auf-
stehen und wenn nétig Widerstand entfachen.
Barth greift nochmals auf die Entfremdungs-
und Fetischismuskritik von Marx zuriick und
setzt die vormoderne biblische Welt gegen
ihre aufgeklarten Kritiker im wissenschaftlich-
technischen Zeitalter ins Recht. Er hort im
Neuen Testament den Ruf zum Unglauben
gegeniiber den «herrenlos hausenden Gewal-
ten». Zu kldaren, worin im biirgerlichen Zeit-
alter deren Herrschaft besteht, ist Sache zeit-
genossisch denkender Theologie, die damit an
die Expertisen anderer verwiesen ist.

Diese Aufgabe stellt sich jeder Generation,
daher konnen von Barth Impulse, aber keine
zeitlos giiltigen Antworten erwartet werden.
Eine am Modell Exodus orientierte Christen-
heit wird immer noch Gollwitzers biblisch-pro-
phetischen Umkehrruf von 1973 horen: «Die
Menschheit kann sich den Kapitalismus nicht
mehr leisten, sie stirbt an ihm.» (S. 651f) Von
hier aus erklart sich das Votum fiir den Sozia-
lismus der (christlichen) Linken, fiir das 2019
andere Worte und Gedanken als 1968 gefun-
den werden miissen, um seiner Wahrheit treu
zu bleiben.

QO Ssabine Plonz, *1962, ist Privatdozentin fiir
theologische Ethik an der Universitit Miinster.
sabine-plonz.de

Q Literatur der Autorin zum Thema: Die herrenlosen
Gewalten. Eine Relektiire Karl Barths in befreiungs-
theologischer Perspektive. Mainz 1995.

Arbeit, Schopfung und Befreiung. Karl Barths und
Dorothee Solles Theologie «mit und nach Marx»,

in: Das Argument. Zeitschrift fiir Philosophie und
Sozialwissenschaften 299, 54. Jg, 5/2012, S. 672—682.

«Religioser Sozialismus» als dialektische Theologie:
Karl Barth, in: Matthias Casper, Karl Gabriel, u.
Hans-Richard Reuter (Hg.): Kapitalismuskritik im
Christentum. Positionen und Diskurse in der Weimarer
Republik und der frithen Bundesrepublik. Frankfurt
2016, S. 79-110.

33



	Revolutionäres Ethos und theologische Zeitgenossenschaft

