Zeitschrift: Neue Wege : Beitrdge zu Religion und Sozialismus
Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 113 (2019)

Heft: 3

Artikel: Der ganz Andere : Gottes unerhdrte Konkretheit
Autor: Reichel, Hanna

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-868054

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 29.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-868054
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Der ganz Andere.
Gottes unerhorte
Konkretheit

Hanna Reichel

Karl Barths Theologie ist Ideo-
logiekritik an den Starken,
durch ein fundamentales Nein
bestimmt. Sie weist aber auch
einen Weg zum Ja, zu befreiender
Mitmenschlichkeit, zu einer
Theologie fiir die Schwachen.

Karl Barths Theologie war von Anfang an
stark als Ideologiekritik, und das ist sie
bis heute. Gott, so hilt sie fest, ist der ganz
Andere, der quer zu jeder religiosen Moglich-
keit steht. Gott steht im Widerspruch zu
jeder Form der menschlichen Selbstermich-
tigung und zu allen weltlichen Michten und
Gewalten. Gottes Offenbarung ereignet sich
als Gericht, als fundamentales «Nein» liber
alle religiose Erfahrung und theologische
Spekulation, iiber alle kirchliche und politi-
sche Vereinnahmung Gottes. Der Romerbrief-
Kommentar, mit dem Barth 1919 iiber Nacht
berithmt wurde, war denn auch eine grossan-
gelegte Abrechnung mit der menschlichen
Anmassung, iiber Gott zu verfiigen, mit Gott
zu rechnen, ja auch nur iiber Gott etwas

Neue Wege 3.19

aussagen zu konnen, eine theologische Reli-
gionskritik, vor der keine menschliche Bemii-
hung Bestand haben konnte.

Religionskritik iiber
die Aufklarung hinaus

Dass der Gottesglaube immer den Glauben an
den Menschen impliziert und letztlich sogar
auf diesen reduzierbar ist, war die grosse Ein-
sicht von Ludwig Feuerbachs Religionskritik
inden 1840er Jahren. Sein Anliegen war nobel.
Er strebte nach der Verwirklichung der wah-
ren Menschlichkeit des Menschen, ganz im
Sinne von Kants Imperativ, den Menschen nur
als Zweck und niemals als Mittel zum Zweck
zu sehen. Der Glaube an Gott, der das Heil der
Menschen will und wirkt, ist nur ein Umweg
auf dem Weg zur universellen Menschlichkeit.
Feuerbach war der Uberzeugung, dass diese
Liebe zum Menschen auf direktem Weg bes-
sere Erfiillung finden konnte. Gott als Ande-
rer des Menschen fithrt zur Abwertung des
Menschen: «Gott ist nicht, was der Mensch
ist — der Mensch ist nicht, was Gott ist. Gott
ist das unendliche, der Mensch das endliche
Wesen; Gott vollkommen, der Mensch unvoll-
kommen; Gott ewig, der Mensch zeitlich; Gott
allmichtig, der Mensch ohnmaichtig, Gott hei-
lig, der Mensch siindhaft.» Letztlich bedeu-
tet das: «Der Glaube opfert Gott den Men-
schen auf. Das Menschenopfer gehort selbst
zum Begriffe der Religion. Die blutigen Men-
schenopfer dramatisieren nur diesen Begriff.»
Und wir wissen es, im Namen der Religion
konnen die schlimmsten Brutalititen gegen
Menschen gerechtfertigt werden, von rigi-
den Moralvorstellungen bis zum Selbstmord-
attentat, von Sexismus und der Verfolgung
homosexueller und transsexueller Menschen
bis zu globalen Absolutheitsanspriichen und
«zivilisierenden» Missionen in alle Teile der
Welt. Im Namen der Religion wurden und
werden bis heute unzihlige Menschenopfer
gebracht und zugleich gegeniiber rationaler
Kritik immunisiert.

Gegen diese bosartigen Tendenzen der Reli-
gion wird Religionskritik nicht nur eine Ange-
legenheit intellektueller Redlichkeit, sondern
zum Gebot der Menschenliebe. Feuerbach
erklirte es darum zu seiner Aufgabe, die «Illu-
sion» zu zerstoren: «Ist das Wesen des Men-
schen das hochste Wesen des Menschen, so
muss auch praktisch das hochste und erste
Gesetz die Liebe des Menschen zum Men-
schen sein. Homo homini Deus est — dies ist
der oberste praktische Grundsatz — dies der .
Wendepunkt der Weltgeschichte.»

"



Barth hielt Feuerbach in hohen Ehren. Nur lei-
der lag Feuerbach eben letzten Endes grund-
sdtzlich falsch, und zwar gar nicht erst in Bezug
auf Gott, sondern schon in Bezug auf den Men-
schen. «Homo homini deus est» postulierte er
mit dem Anliegen, die Menschheit zur wahren
Menschlichkeit zu befreien, in scheinbarer Ver-
gessenheit des komplementiren Satzes: « Homo
homini lupus est.» Der Mensch ist dem Men-
schen ein Wolf. Die alte Einsicht bei Thomas
Hobbes war, dass der Mensch durchaus in der
Lage ist, seiner «in-group» gegeniiber grosszii-
gig und liebevoll zu sein, gegeniiber seiner «out-
group» aber im Grossen und Ganzen aggressiv
und gewalttitig eingestellt ist.

Wir sehen heute sehr klar, dass die Moderne
letzten Endes blind gegeniiber den Mechanis-
men von Ausschliessung und Ausléschung
war, die ihr humanistisches Ideal begleiten,
und dass auch die Abschaffung der Religion
keine Besserung herbeifiihrt. Bei kritischer
Betrachtung offenbart die Moderne geradezu,
wie sehr der Mensch dem Menschen ein Wolf
ist und wie sehr auch und gerade aufgeklirte
Ideale des Menschen der Unterwerfung von
Mensch und Natur dienen. Sie sind von Bruta-
litdt zumindest begleitet, vielleicht sogar inha-
rent geprigt — von der Eroberung Amerikas
bis zu den grossen totalitiren Systemen des 20.
Jahrhunderts. In all diesen Bewegungen, das
ware meine These, wird die identitiatsgebende
Differenz, die theologisch zwischen Gott
und Mensch steht, auf die Menschheit selbst
zurilickprojiziert. Das fiihrt dazu, dass wir
andere Menschen zu ganz Anderen erkliren
und dem eigentlichen Menschsein opfern. Die
Entzweiung und Ambivalenz des Menschen ist
eben nicht nur eine religiose Illusion, sondern
eine menschliche Tatsache, mit der die Theo-
logie schon immer rechnet.

Barth brachte die Kritik der Kritik auf die
Formel Hans Ehrenbergs: «Feuerbach war als
getreues Kind seines Jahrhunderts ein Nicht-
kenner des Todes und ein Verkenner des Bosen. »
Wie Feuerbach verstand auch Barth Religion
als kaum verschleierten Versuch menschlicher
Selbstbehauptung. Aber im Unterschied zu
Feuerbach ist Barth nicht der Meinung, dass
der Mensch dieses Dilemma selbst iiberwinden
konnte. Und was Feuerbach als Losung sieht, ist
fiir Barth nur die Verscharfung des Problems.
Die direkte Bejahung des Menschen, die Feu-
erbach als Aufhebung der Illusion sieht, ist fiir
Barth gerade die eigentliche Illusion, die in der
Zerstorung der wahren Menschlichkeit endet.

Weil Gott der ganz Andere ist, ldsst auch
Theologie als Rede von Gott sich nicht mit
einem bestimmten politischen, religiésen oder

12

kirchlichen Programm, mit keiner Kultur und
mit keiner Bewegung identifizieren. Wenn
die Voraussetzung der Theologie schlicht das
erste Gebot ist — «Du sollst keine anderen Got-
ter haben neben mir» — verfallen alle solchen
«Bindestrich»-Konstruktionen der Kritik. Die
Ideologiekritik schliesst aber auch die «kriti-
sche Selbstpriifung» ein, die den Dogmatiker
Barth dazu zwingt, «immer wieder neu mit
dem Anfang» anzufangen und iiber tausende
von Seiten weiterzuschreiben, um nicht durch
eine einseitig positive oder negative Fixierung
Gottes rechts oder links vom theologischen
Drahtseil herunter zu fallen.

Die Kompromisslosigkeit
der Theologie Barths

Die Stirke der Barthschen Theologie ist die auf
Gottes Andersheit begriindete Kompromisslo-
sigkeit und Unvereinnahmbarkeit. Aufgrund
der Entdeckung Gottes als ganz Anderem,
so scheint es, war Barth auch als Zeitgenosse
«einzigartig politisch wach» (Christian Link)
und in der Lage, theologisch der Falle des
«Kulturprotestantismus» ebenso zu entgehen
wie kirchenpolitisch der Gleichschaltungs-
politik im Dritten Reich entgegenzutreten.
Mit der gegeniiber dem Nationalsozialismus
erworbenen Aura prophetischer Widerstin-
digkeit und moralischer Uberlegenheit konnte
die Barthsche Theologie sich im Nachkriegs-
deutschland nahezu unangefochten durchset-
zen. Diese Stiarke wurde ihr zum Verhdngnis,
weil sie schliesslich ganzen Generationen von
PfarrerInnen und TheologInnen die Barthsche
Theologie vergillte.

Die Berufung auf das freie Wort Gottes
zum Widerspruch gegen die Starken und den
Zeitgeist teilt Barth mit der prophetischen Tra-
dition der biblischen Schriften. Doch deren
«Nein» geht unverkennbar mit dem «Ja» Got-
tes zu den Schwachen einher, ja, wird geradezu
durch dieses erst provoziert. Wiahrend Barths
Ansatz den ersten Teil dieses Prinzips zur
Meisterschaft gebracht hat, scheint der zweite
Aspekt eher ausbaufihig. Zwar ist auch bei
ihm das «Nein» ganz klar in Gottes «Ja» zum
Menschen begriindet, doch Barth verkiindigte
immer wieder prominent: «Wir stehen tiefer
im Nein als im Ja». Er machte sich darum die
Dekonstruktion menschlicher Stirke zur Auf-
gabe, doch dem fiel theologisch jegliche posi-
tive Wiirdigung von menschlicher Erfahrung
und Aktivitidt zum Opfer. Nur passiv, nur im
Wissen um seine eigene Unfidhigkeit, tritt der
Mensch in Erscheinung. Die Barthsche Theolo-
gie konnte sich so «negativ», als prophetische

Neue Wege 3.19



Kritik an den herrschenden Méchten und
Gewalten Kraft entfalten, war aber nur unzu-
reichend in der Lage, sich «positiv» sensibel
und konstruktiv fiir die von diesen Mich-
ten unterdriickten Schwachen einzusetzen.
Wo Barths Theologie nicht mehr subversiv-
kritisch auftrat, sondern zum herrschenden
System wurde, empfand nicht nur die biirger-
liche «Liberale Theologie» in Deutschland
sie als dogmatisch schroff, iiberheblich und
autoritdr. Auch aus befreiungstheologischen
und feministischen Kreisen wurde zuneh-
mend gefragt, ob das von Barth starkgemachte
«Nein» das einzige Wort Gottes auch zu dem
Menschen ist, der um Befreiung, Emanzipa-
tion und Befidhigung ringt.

Befreiungstheologische
Ausweitung des Blicks

James Cone, ein fithrender Theologe der
schwarzen Biirgerrechtsbewegung in den

USA, postulierte darum schliesslich: «Barths

Warnung [vor der Identifizierung Gottes mit

menschlichen Worten, menschlicher Kultur]

war in seinem eigenen Kontext angemessen,
aber sie gilt nicht fiir Schwarze in Amerika.
[...] Natiirlich ist das Wort Gottes, wie Barth

betont, der Menschheit fremd und trifft sie

darum wie ein <Blitz aus heiterem Himmel> —
aber welche Menschheit? Fiir Unterdriicker
und Entmenschlicher stimmt diese Analyse.
Aber wenn wir von Gottes Offenbarung fiir

die Unterdriickten sprechen, ist diese Analyse

falsch. Gottes Offenbarung kommt zu uns in

und durch die kulturelle Situation der Unter-
driickten. Gottes Wort ist unser Wort, Gottes

Existenz unsere Existenz.» (A Black Theology
of Liberation. New York 1970, S. 29f.)

Cones Anfrage ist folgende: Barths Theo-
logie ist ein starkes Wort gegen die Unter-
driicker — aber ist sie auch ein starkes Wort
fiir die Unterdriickten? Hat Gott fiir sie nicht
(auch und gerade im einen Wort Gottes Jesus
Christus) ein anderes Wort als nur «Nein»? Ist
ihnen jede positive Gotteserfahrung abzuspre-
chen, die sie fiir ihre Emanzipationsbemiihun-
gen fruchtbar machen kénnten? Das miihsam
aufgebaute Selbstbewusstsein historisch unter-
driickter Gruppen wurde von Barths Theologie
in den gleichen Topf geworfen wie totalitare
und unterdriickerische Formen menschlicher
Selbstiiberhebung. So wurde etwa die Frauen-
bewegung von Barth als Versuch der Selbster-
machtigung des Menschen direkt abgekanzelt.

Natiirlich steht nicht nur der Nationalis-
mus, sondern auch der religiose Sozialismus,
nicht nur die Apartheids-, sondern auch die

13



Befreiungstheologie, nicht nur das Prosperity
Gospel, sondern auch die Option fiir die Armen
stets in der Gefahr der eigenen Selbstiiber-
hebung und der Instrumentalisierung Gottes
fiir menschliche, allzu-menschliche Interes-
sen. Doch gilt ihnen darum allen das gleiche
«Nein»? Wire hier nicht auch theologisch ein
Unterschied einzuzeichnen? Ich glaube, dass
dies auch innerhalb von Barths Theologie
durchaus moglich ist.

Umbaumoglichkeiten —
Mit Barth iiber Barth hinaus

So korrigiert Barth in seiner Kirchlichen Dog-
matik selbst das von ihm entworfene schroffe
Bild des ganz anderen Gottes durch dessen
Konkretion in Christus — ja, er warnt sogar,
jede davon losgeldste Postulierung von Gott
als ganz Anderem sei «unhaltbar, verkehrt
und heidnisch». Der ganz Andere ist eben
keine abstrakte geometrische Figur und keine
reine Verneinung des Menschen, sondern der
Mensch Jesus. In Jesus Christus identifiziert
sich Gott mit dem Menschen, der durch und
durch Mensch fiir andere ist. In Jesus Chris-
tus zeigt Gott sich konkret als Parteiganger
der Armen. Weil in der Menschlichkeit Got-
tes auch die Menschlichkeit des Menschen als
Mitmenschlichkeit begriindet ist, miissen nach
Barth universale Menschenrechte auch theolo-
gisch eingefordert werden.

Abgeleitet von der Christologie entwickelt
Barth auch in der Siindenlehre eine hilfreiche
Unterscheidung. Nicht nur der «Hochmut»,
also die menschliche Selbstiiberhebung in
Ungehorsam und Auflehnung gegeniiber
Gott, ist fiir Barth Siinde; nicht nur, dass der
Mensch sich gegeniiber Gott zu gross macht,
sondern auch, dass der Mensch sich zu klein
macht, fiihrt zu verkehrten Verhaltnissen.
Wenn Gott in Jesus den Menschen erhebt und
ehrt, darf der Mensch nicht in seiner uner-
l6sten Niedrigkeit verharren und von seiner
Freiheit keinen Gebrauch machen. Auch das
Sich-Einrichten in und Sich-Abfinden des
Menschen mit seiner Niedrigkeit, als wére
er nicht erlost und zur Freiheit berufen, ist
menschliche Selbstverfehlung. Barth nennt
diese Gestalt der Siinde «Tragheit».

Die Erkenntnis von Gottes Andersheit
in seiner Selbsterniedrigung hilft uns mit
Barth, menschlichen Hochmut und Selbster-
méchtigung als Siinde zu verstehen. Das
ist in Barths eigener Ideologiekritik stark
zum Tragen gekommen und kann auch heute
noch Kraft entfalten in der immer notwendi-
gen Kritik gegeniiber den weltlichen Méchten

14

und Gewalten, den politischen und 6konomi-
schen wie den technologischen und religiosen.
Diese Pointe ist stark als subversive Stimme;
sie kann und soll uns in unserer Position der
Stiarke herausfordern, hinterfragen und ins
Wanken bringen. Doch sie muss nicht uner-
bittlich werden bis zur Unmenschlichkeit; sie
muss nicht schwach bleiben im aktiven Einsatz
fiir Unterdriickte.

Die Erkenntnis von Gottes Andersheit als
befreiter und befreiender Mitmenschlichkeit
und von Siinde als Zuriickbleiben hinter der
von Gott er6ffneten Freiheit konnte ebenso
kritisch und politisch fruchtbar gemacht wer-
den. Sie erlaubt eine fallweise Wiirdigung
menschlichen Einsatzes fiir Gerechtigkeit und
zur Starkung der Schwachen. Sie gibt Anlass,
mit Barth und iiber Barth hinaus auch theolo-
gisch die Stimme zu erheben, nicht nur gegen
die UnterdriickerInnen, sondern auch fiir die
Unterdriickten, nicht nur gegen Herrschaft,
sondern auch fiir Befreiung und Gerechtigkeit,
nicht nur im «Nein» zur menschlichen Mog-
lichkeit, sondern auch im «Ja» zum Menschen,
als Menschen fiir andere.

O Hanna Reichel, 1984, ist Professorin fiir Reformierte
Theologie am Princeton Theological Seminary in den
USA. Sie habilitierte in systematischer Theologie an der
Universitat Heidelberg; dort und an der Martin-Luther-
Universitidt in Halle-Wittenberg war sie zuvor tétig.
Ihre Interessen umfassen politische Theologie, Christ-
ologie, Hermeneutik, poststrukturalistische Theorie,
Uberwachungswissenschaften und epistemologische
Ethik. Ihre Lehrtétigkeit reicht von deutschen Theolog-
Innen des 20. Jahrhunderts bis hin zu postkolonialen,
feministischen und Queer-Theologien. Derzeit arbeitet
sie zu Politische Theologien der Allwissenheit zwischen
der Lehre von Gott und Uberwachungstechnologien.

ptsem.edu/people/hanna-reichel

O Dieser Beitrag basiert auf einem Beitrag im Karl-Barth-
Magazin, das im Rahmen des Karl-Barth-Jahrs 2019
herausgegeben worden ist, und auf einem Vortrag an
der Universitidt Bern am 12.11.18.

www.karl-barth-jahr.eu

Neue Wege 3.19



	Der ganz Andere : Gottes unerhörte Konkretheit

