
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 113 (2019)

Heft: 3

Artikel: Der ganz Andere : Gottes unerhörte Konkretheit

Autor: Reichel, Hanna

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-868054

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 29.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-868054
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Der ganz Andere.
Gottes unerhörte

Konkretheit
Hanna Reichel

Karl Barths Theologie ist Ideo-
iogiekritik an den Starken,
durch ein fundamentales Nein
bestimmt. Sie weist aber auch
einen Weg zum Ja, zu befreiender
Mitmenschlichkeit, zu einer
Theologie für die Schwachen.

Karl Barths Theologie war von Anfang an
stark als Ideologiekritik, und das ist sie
bis heute. Gott, so hält sie fest, ist der ganz
Andere, der quer zu jeder religiösen Möglichkeit

steht. Gott steht im Widerspruch zu
jeder Form der menschlichen Selbstermächtigung

und zu allen weltlichen Mächten und
Gewalten. Gottes Offenbarung ereignet sich
als Gericht, als fundamentales «Nein» über
alle religiöse Erfahrung und theologische
Spekulation, über alle kirchliche und politische

Vereinnahmung Gottes. Der Römerbrief-
Kommentar, mit dem Barth 1919 über Nacht
berühmt wurde, war denn auch eine grossangelegte

Abrechnung mit der menschlichen
Anmassung, über Gott zu verfügen, mit Gott
zu rechnen, ja auch nur über Gott etwas

aussagen zu können, eine theologische
Religionskritik, vor der keine menschliche Bemühung

Bestand haben konnte.

Religionskritik über
die Aufklärung hinaus

Dass der Gottesglaube immer den Glauben an
den Menschen impliziert und letztlich sogar
auf diesen reduzierbar ist, war die grosse
Einsicht von Ludwig Feuerbachs Religionskritik
in den 1840er Jahren. Sein Anliegen war nobel.
Er strebte nach der Verwirklichung der wahren

Menschlichkeit des Menschen, ganz im
Sinne von Kants Imperativ, den Menschen nur
als Zweck und niemals als Mittel zum Zweck
zu sehen. Der Glaube an Gott, der das Heil der
Menschen will und wirkt, ist nur ein Umweg
auf dem Weg zur universellen Menschlichkeit.
Feuerbach war der Überzeugung, dass diese
Liebe zum Menschen auf direktem Weg bessere

Erfüllung finden könnte. Gott als Anderer

des Menschen führt zur Abwertung des
Menschen: «Gott ist nicht, was der Mensch
ist - der Mensch ist nicht, was Gott ist. Gott
ist das unendliche, der Mensch das endliche
Wesen; Gott vollkommen, der Mensch
unvollkommen; Gott ewig, der Mensch zeitlich; Gott
allmächtig, der Mensch ohnmächtig, Gott heilig,

der Mensch sündhaft.» Letztlich bedeutet

das: «Der Glaube opfert Gott den
Menschen auf. Das Menschenopfer gehört selbst
zum Begriffe der Religion. Die blutigen
Menschenopfer dramatisieren nur diesen Begriff. »

Und wir wissen es, im Namen der Religion
können die schlimmsten Brutalitäten gegen
Menschen gerechtfertigt werden, von rigiden

Moralvorstellungen bis zum Selbstmordattentat,

von Sexismus und der Verfolgung
homosexueller und transsexueller Menschen
bis zu globalen Absolutheitsansprüchen und
«zivilisierenden» Missionen in alle Teile der
Welt. Im Namen der Religion wurden und
werden bis heute unzählige Menschenopfer
gebracht und zugleich gegenüber rationaler
Kritik immunisiert.

Gegen diese bösartigen Tendenzen der Religion

wird Religionskritik nicht nur eine
Angelegenheit intellektueller Redlichkeit, sondern
zum Gebot der Menschenliebe. Feuerbach
erklärte es darum zu seiner Aufgabe, die
«Illusion» zu zerstören: «Ist das Wesen des
Menschen das höchste Wesen des Menschen, so
muss auch praktisch das höchste und erste
Gesetz die Liebe des Menschen zum
Menschen sein. Homo homini Dens est - dies ist
der oberste praktische Grundsatz - dies der
Wendepunkt der Weltgeschichte.»

Neue Wege 3.19 11



Barth hielt Feuerbach in hohen Ehren. Nur
leider lag Feuerbach eben letzten Endes
grundsätzlich falsch, und zwar gar nicht erst in Bezug
auf Gott, sondern schon in Bezug auf den
Menschen. «Homo homini deus est» postulierte er
mit dem Anliegen, die Menschheit zur wahren
Menschlichkeit zu befreien, in scheinbarer
Vergessenheit des komplementären Satzes: «Homo
homini lupus est.» Der Mensch ist dem
Menschen ein Wolf. Die alte Einsicht bei Thomas
Flobbes war, dass der Mensch durchaus in der
Lage ist, seiner «in-group» gegenüber grosszügig

und liebevoll zu sein, gegenüber seiner «out-
group» aber im Grossen und Ganzen aggressiv
und gewalttätig eingestellt ist.

Wir sehen heute sehr klar, dass die Moderne
letzten Endes blind gegenüber den Mechanismen

von Ausschliessung und Auslöschung
war, die ihr humanistisches Ideal begleiten,
und dass auch die Abschaffung der Religion
keine Besserung herbeiführt. Bei kritischer
Betrachtung offenbart die Moderne geradezu,
wie sehr der Mensch dem Menschen ein Wolf
ist und wie sehr auch und gerade aufgeklärte
Ideale des Menschen der Unterwerfung von
Mensch und Natur dienen. Sie sind von Brutalität

zumindest begleitet, vielleicht sogar inhärent

geprägt - von der Eroberung Amerikas
bis zu den grossen totalitären Systemen des 20.
Jahrhunderts. In all diesen Bewegungen, das
wäre meine These, wird die identitätsgebende
Differenz, die theologisch zwischen Gott
und Mensch steht, auf die Menschheit selbst
zurückprojiziert. Das führt dazu, dass wir
andere Menschen zu ganz Anderen erklären
und dem eigentlichen Menschsein opfern. Die
Entzweiung und Ambivalenz des Menschen ist
eben nicht nur eine religiöse Illusion, sondern
eine menschliche Tatsache, mit der die Theologie

schon immer rechnet.
Barth brachte die Kritik der Kritik auf die

Formel Hans Ehrenbergs: «Feuerbach war als
getreues Kind seines Jahrhunderts ein Nicht-
kenner des Todes und ein Verkenner des Bösen. »

Wie Feuerbach verstand auch Barth Religion
als kaum verschleierten Versuch menschlicher
Selbstbehauptung. Aber im Unterschied zu
Feuerbach ist Barth nicht der Meinung, dass
der Mensch dieses Dilemma selbst überwinden
könnte. Und was Feuerbach als Lösung sieht, ist
für Barth nur die Verschärfung des Problems.
Die direkte Bejahung des Menschen, die
Feuerbach als Aufhebung der Illusion sieht, ist für
Barth gerade die eigentliche Illusion, die in der
Zerstörung der wahren Menschlichkeit endet.

Weil Gott der ganz Andere ist, lässt auch
Theologie als Rede von Gott sich nicht mit
einem bestimmten politischen, religiösen oder

kirchlichen Programm, mit keiner Kultur und
mit keiner Bewegung identifizieren. Wenn
die Voraussetzung der Theologie schlicht das
erste Gebot ist - «Du sollst keine anderen Götter

haben neben mir» - verfallen alle solchen
«Bindestrich»-Konstruktionen der Kritik. Die
Ideologiekritik schliesst aber auch die «kritische

Selbstprüfung» ein, die den Dogmatiker
Barth dazu zwingt, «immer wieder neu mit
dem Anfang» anzufangen und über tausende
von Seiten weiterzuschreiben, um nicht durch
eine einseitig positive oder negative Fixierung
Gottes rechts oder links vom theologischen
Drahtseil herunter zu fallen.

Die Kompromisslosigkeit
der Theologie Barths

Die Stärke der Barthschen Theologie ist die auf
Gottes Andersheit begründete Kompromisslosigkeit

und Unvereinnahmbarkeit. Aufgrund
der Entdeckung Gottes als ganz Anderem,
so scheint es, war Barth auch als Zeitgenosse
«einzigartig politisch wach» (Christian Link)
und in der Lage, theologisch der Falle des
«Kulturprotestantismus» ebenso zu entgehen
wie kirchenpolitisch der Gleichschaltungspolitik

im Dritten Reich entgegenzutreten.
Mit der gegenüber dem Nationalsozialismus
erworbenen Aura prophetischer Widerstän-
digkeit und moralischer Überlegenheit konnte
die Barthsche Theologie sich im Nachkriegsdeutschland

nahezu unangefochten durchsetzen.

Diese Stärke wurde ihr zum Verhängnis,
weil sie schliesslich ganzen Generationen von
Pfarrerinnen und Theologinnen die Barthsche
Theologie vergällte.

Die Berufung auf das freie Wort Gottes
zum Widerspruch gegen die Starken und den
Zeitgeist teilt Barth mit der prophetischen
Tradition der biblischen Schriften. Doch deren
«Nein» geht unverkennbar mit dem «Ja» Gottes

zu den Schwachen einher, ja, wird geradezu
durch dieses erst provoziert. Während Barths
Ansatz den ersten Teil dieses Prinzips zur
Meisterschaft gebracht hat, scheint der zweite
Aspekt eher ausbaufähig. Zwar ist auch bei
ihm das «Nein» ganz klar in Gottes «Ja» zum
Menschen begründet, doch Barth verkündigte
immer wieder prominent: «Wir stehen tiefer
im Nein als im Ja». Er machte sich darum die
Dekonstruktion menschlicher Stärke zur
Aufgabe, doch dem fiel theologisch jegliche positive

Würdigung von menschlicher Erfahrung
und Aktivität zum Opfer. Nur passiv, nur im
Wissen um seine eigene Unfähigkeit, tritt der
Mensch in Erscheinung. Die Barthsche Theologie

konnte sich so «negativ», als prophetische

12 Neue Wege 3.19



nter-
ücker|

Kritik an den herrschenden Mächten und
Gewalten Kraft entfalten, war aber nur
unzureichend in der Lage, sich «positiv» sensibel
und konstruktiv für die von diesen Mächten

unterdrückten Schwachen einzusetzen.
Wo Barths Theologie nicht mehr subversivkritisch

auftrat, sondern zum herrschenden
System wurde, empfand nicht nur die bürgerliche

«Liberale Theologie» in Deutschland
sie als dogmatisch schroff, überheblich und
autoritär. Auch aus befreiungstheologischen
und feministischen Kreisen wurde zunehmend

gefragt, ob das von Barth starkgemachte
«Nein» das einzige Wort Gottes auch zu dem
Menschen ist, der um Befreiung, Emanzipation

und Befähigung ringt.

Befreiungstheologische
Ausweitung des Blicks

James Cone, ein führender Theologe der
schwarzen Bürgerrechtsbewegung in den
USA, postulierte darum schliesslich: «Barths
Warnung [vor der Identifizierung Gottes mit
menschlichen Worten, menschlicher Kultur]
war in seinem eigenen Kontext angemessen,
aber sie gilt nicht für Schwarze in Amerika.
[...] Natürlich ist das Wort Gottes, wie Barth
betont, der Menschheit fremd und trifft sie
darum wie ein <Blitz aus heiterem Himmeb -
aber welche Menschheit? Für Unterdrücker
und Entmenschlicher stimmt diese Analyse.
Aber wenn wir von Gottes Offenbarung für
die Unterdrückten sprechen, ist diese Analyse
falsch. Gottes Offenbarung kommt zu uns in
und durch die kulturelle Situation der
Unterdrückten. Gottes Wort ist unser Wort, Gottes
Existenz unsere Existenz.» (A Black Theology
ofLiberation. New York 1970, S. 29f.)

Cones Anfrage ist folgende: Barths Theologie

ist ein starkes Wort gegen die
Unterdrücker - aber ist sie auch ein starkes Wort
für die Unterdrückten? Hat Gott für sie nicht
(auch und gerade im einen Wort Gottes Jesus
Christus) ein anderes Wort als nur «Nein»? Ist
ihnen jede positive Gotteserfahrung abzusprechen,

die sie für ihre Emanzipationsbemühungen
fruchtbar machen könnten? Das mühsam

aufgebaute Selbstbewusstsein historisch
unterdrückter Gruppen wurde von Barths Theologie
in den gleichen Topf geworfen wie totalitäre
und unterdrückerische Formen menschlicher
Selbstüberhebung. So wurde etwa die
Frauenbewegung von Barth als Versuch der
Selbstermächtigung des Menschen direkt abgekanzelt.

Natürlich steht nicht nur der Nationalismus,

sondern auch der religiöse Sozialismus,
nicht nur die Apartheids-, sondern auch die

13



Befreiungstheologie, nicht nur das Prosperity
Gospel, sondern auch die Option für die Armen
stets in der Gefahr der eigenen Selbstüberhebung

und der Instrumentalisierung Gottes
für menschliche, allzu-menschliche Interessen.

Doch gilt ihnen darum allen das gleiche
«Nein»? Wäre hier nicht auch theologisch ein
Unterschied einzuzeichnen? Ich glaube, dass
dies auch innerhalb von Barths Theologie
durchaus möglich ist.

Umbaumöglichkeiten -
Mit Barth über Barth hinaus

So korrigiert Barth in seiner Kirchlichen Dog-
matik selbst das von ihm entworfene schroffe
Bild des ganz anderen Gottes durch dessen
Konkretion in Christus — ja, er warnt sogar,
jede davon losgelöste Postulierung von Gott
als ganz Anderem sei «unhaltbar, verkehrt
und heidnisch». Der ganz Andere ist eben
keine abstrakte geometrische Figur und keine
reine Verneinung des Menschen, sondern der
Mensch Jesus. In Jesus Christus identifiziert
sich Gott mit dem Menschen, der durch und
durch Mensch für andere ist. In Jesus Christus

zeigt Gott sich konkret als Parteigänger
der Armen. Weil in der Menschlichkeit Gottes

auch die Menschlichkeit des Menschen als
Mitmenschlichkeit begründet ist, müssen nach
Barth universale Menschenrechte auch theologisch

eingefordert werden.
Abgeleitet von der Christologie entwickelt

Barth auch in der Sündenlehre eine hilfreiche
Unterscheidung. Nicht nur der «Hochmut»,
also die menschliche Selbstüberhebung in
Ungehorsam und Auflehnung gegenüber
Gott, ist für Barth Sünde; nicht nur, dass der
Mensch sich gegenüber Gott zu gross macht,
sondern auch, dass der Mensch sich zu klein
macht, führt zu verkehrten Verhältnissen.
Wenn Gott in Jesus den Menschen erhebt und
ehrt, darf der Mensch nicht in seiner uner-
lösten Niedrigkeit verharren und von seiner
Freiheit keinen Gebrauch machen. Auch das
Sich-Einrichten in und Sich-Abfinden des
Menschen mit seiner Niedrigkeit, als wäre
er nicht erlöst und zur Freiheit berufen, ist
menschliche Selbstverfehlung. Barth nennt
diese Gestalt der Sünde «Trägheit».

Die Erkenntnis von Gottes Andersheit
in seiner Selbsterniedrigung hilft uns mit
Barth, menschlichen Hochmut und
Selbstermächtigung als Sünde zu verstehen. Das
ist in Barths eigener Ideologiekritik stark
zum Tragen gekommen und kann auch heute
noch Kraft entfalten in der immer notwendigen

Kritik gegenüber den weltlichen Mächten

und Gewalten, den politischen und ökonomischen

wie den technologischen und religiösen.
Diese Pointe ist stark als subversive Stimme;
sie kann und soll uns in unserer Position der
Stärke herausfordern, hinterfragen und ins
Wanken bringen. Doch sie muss nicht
unerbittlich werden bis zur Unmenschlichkeit; sie

muss nicht schwach bleiben im aktiven Einsatz
für Unterdrückte.

Die Erkenntnis von Gottes Andersheit als
befreiter und befreiender Mitmenschlichkeit
und von Sünde als Zurückbleiben hinter der
von Gott eröffneten Freiheit könnte ebenso
kritisch und politisch fruchtbar gemacht werden.

Sie erlaubt eine fallweise Würdigung
menschlichen Einsatzes für Gerechtigkeit und
zur Stärkung der Schwachen. Sie gibt Anlass,
mit Barth und über Barth hinaus auch theologisch

die Stimme zu erheben, nicht nur gegen
die Unterdrückerinnen, sondern auch für die
Unterdrückten, nicht nur gegen Herrschaft,
sondern auch für Befreiung und Gerechtigkeit,
nicht nur im «Nein» zur menschlichen
Möglichkeit, sondern auch im «Ja» zum Menschen,
als Menschen für andere.

O Hanna Reichel, *1984, ist Professorin für Reformierte
Theologie am Princeton Theological Seminary in den
USA. Sie habilitierte in systematischer Theologie an der
Universität Heidelberg; dort und an der Martin-Luther-
Universität in Halle-Wittenberg war sie zuvor tätig.
Ihre Interessen umfassen politische Theologie,
Christologie, Hermeneutik, poststrukturalistische Theorie,
Überwachungswissenschaften und epistemologische
Ethik. Ihre Lehrtätigkeit reicht von deutschen Theologinnen

des 20. Jahrhunderts bis hin zu postkolonialen,
feministischen und Queer-Theologien. Derzeit arbeitet
sie zu Politische Theologien der Allwissenheit zwischen
der Lehre von Gott und Überwachungstechnologien.

ptsem.edu/people/hanna-reichel

O Dieser Beitrag basiert auf einem Beitrag im Karl-Barth-
Magazin, das im Rahmen des Karl-Barth-Jahrs 2019
herausgegeben worden ist, und auf einem Vortrag an
der Universität Bern am 12.11.18.

www.karl-barth-jahr.eu

14 Neue Wege 3.19


	Der ganz Andere : Gottes unerhörte Konkretheit

