Zeitschrift: Neue Wege : Beitrdge zu Religion und Sozialismus
Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 113 (2019)

Heft: 3

Artikel: Zwischen Menschen keine Grenzen ziehen : Gottes Ja gilt als
unbedingt

Autor: Tietz, Christiane / Hui, Matthias / Moser, Geneva

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-868053

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 29.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-868053
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Zwischen
Menschen keine
Grenzen ziehen.

Gottes Ja

gilt unbedingt

Neue Wege-Gesprach mit
Christiane Tietz
von Matthias Hui und Geneva Moser

Christiane Tietz ist Professorin
fiir Systematische Theologie an
der Universitit Ziirich und Autorin
der neuen Biografie Karl Barth.
Ein Leben im Widerspruch. Gott,
so versteht sie den Kern seiner
Theologie, lasst sich nicht verein-
nahmen. Deswegen ist es, wenn
die Kirche von Gott spricht, immer
auch politisch.

w  Sie haben eine vierhundertseitige Biografie
von Karl Barth verfasst. Wenn Sie Karl Barth
in einem konkreten Bild darstellen miissten,
in welcher Lebenslage und mit welchen
charakteristischen Ziigen wiirden Sie ihn
skizzieren?

cr Ich sehe ihn wandern auf einem Berg-
grat, ganz schnell vorwirts eilend, mit einem
Schmunzeln im Gesicht — aber er ist bewaff-
net. Er war kein Triaumer, sondern einer, der
wachsam war, Position bezog und sich in alle

Neue Wege 3.19

Richtungen wehren musste. Das Bild mit dem
Berggrat soll daher nicht zu romantisch sein.
Die Wanderung auf dem Berggrat wihle ich,
weil Karl Barths Theologie stets in Bewegung
war. Sie war im Gesprach mit seiner Zeit.

w Wenn Sie einer zwanzigjahrigen Studentin,
die den Namen Karl Barth zum ersten Mal
hort, erkldren missten, was seine Theologie
ausmacht — was erzdhlen Sie?

cr Ich wiirde mit der These «Gott ist der
ganz Andere» ansetzen. Das bedeutet, dass
der Mensch sich nicht Gedanken iiber Gott
machen kann und dann wirklich Gott trifft.
Gott muss von sich selber sprechen, damit der
Mensch weiss, wer Gott ist. Spéter macht Barth
deutlich, inwiefern Gott das auch tatsachlich
tut und dass er sich dabei als Liebender zeigt.
Zentral ist dann das Begriffspaar von Freiheit
und Liebe. Barth erlautert: Gott wendet sich
dem Menschen in Freiheit zu, er muss das nicht.
Und er tut das aus und in Liebe. Das bedeutet
auch in der heutigen Zeit, dass nicht die reli-
giosen Vorstellungen der Menschen oder ihre
Bilder von Gott wichtig sind. Barth streicht das
alles durch und sagt, dass diese menschlichen
Fragen stets nur von Gott her zu beantworten
sind. Die Erwartungen der Menschen konnen
triigerisch oder sogar problematisch sein.

w In lhrer Biografie schreiben Sie, dass der
Beginn des Ersten Weltkriegs und die
Unterstlitzung, die der Krieg in der deut-
schen Theologie fand, fiir Karl Barth
entscheidend waren fiir seine Theologie.
Was meinen Sie damit?

cr  Barth war erschiittert, dass seine theologi-
schen Lehrer die deutsche Kriegspolitik auch
mit theologischen Argumenten unterstiitzt
haben. Besonders irritiert hat ihn die Ansicht
der Theologen, der Ausbruch des Krieges, der
gemeinsame Griff zu den Waffen und die har-
monische Einigkeit gegen «die Feinde» konnten
als Erlebnis Gottes verstanden werden. Diese
Identifikation fand er schauerlich. Kategorien
wie «Erlebnis» fand er fortan problematisch,
weil damit alles Mogliche identifiziert werden
konnte. Thm war dagegen wichtig zu sagen,
dass Gott nichts damit zu tun hat. Er wehrte
sich gegen die Vereinnahmung Gottes fiir allzu
menschliche Bediirfnisse.

w In den 1930er Jahren und dem aufkom-
menden Faschismus und Nationalsozia-
lismus bewadhrte sich seine Theologie des
schroffen Nein.



cr Der Grundgedanke, dass Gott der ganz
Andere ist und nicht vereinnahmt werden darf
fiir weltliche Dinge, zieht sich durch. Das hilft
Barth dazu, eindeutige Position gegen den
Nationalsozialismus zu beziehen und sich ins-
besondere gegen die Ideologie der Deutschen
Christen zu wenden. Innerhalb der Bekennen-
den Kirche gab es dazu keinen Konsens.

w Aber er entwickelte in dieser Zeit seine
Theologie auch weiter in Richtung der
vorher kaum wahrnehmbaren Menschlich-
keit Gottes. Was passierte da genau?

o Inden frithen Schriften, zum Beispiel dem
Romerbrief, vertritt Karl Barth die These, dass
Jesus Christus der einzige Punkt ist, an dem
die gottliche Tangente den menschlichen Kreis
beriihrt. Diese Beriihrung ist wie ein mathe-
matischer Punkt: Es lédsst sich dariiber nichts
Genaueres sagen, er hat keinerlei Ausdehnung
in dieser Welt. Ende der 1920er Jahre fangt
Barth an, dariiber nachzudenken, ob dazu viel-
leicht nicht doch mehr gesagt werden miisste:
Muss Jesus Christus nicht so verstanden wer-
den, dass Gott sich in ihm zeigt? Von diesem
Gedanken her beginnt Barth seine ganze Theo-
logie christologisch durchzubuchstabieren.
Christus steht dafiir, dass Gott sich den Men-
schen zwar nicht zuwenden muss, er sich aber
dafiir entschieden hat, dies zu tun. An ihm zeigt
sich fiir Barth jetzt, wer Gott ist — und wer der
Mensch ist.

w Wenn Barth mit einer feministischen Theo-
login oder einem feministischen Theolo-
gen am Tisch sitzen wiirde und diese/r die
Beziehungshaftigkeit Gottes betonen
wiirde: Wiirden die beiden sich streiten?

cr  Karl Barth hatimmerbetont, dass Gottinsich
schon beziehungshaft ist, also nur trinitarisch
gedacht werden kann. Dieser Beziehungshaftig-
keit innerhalb Gottes entspricht die Beziehung
Gottes zu den Menschen. Streiten wiirden sich
die beiden iiber die Frage, ob diese Analogie
der Beziehung ihren besonderen Platz unter
Menschen in der Beziehung zwischen Mann
und Frau hat. Barth meinte ausserdem, dass
in der Beziehung zwischen Mann und Frau die
Unterschiedenheit von Mann und Frau grundle-
gend ist. Wenn Barth die Ansicht vertritt, dass
es zwischen Mann und Frau immer eine Uber-
respektive Unterordnung geben miisse, ist er
ganz Kind seiner Zeit.

mw Viele Leute verstehen Barths Theologie
von Gott als dem ganz Anderen und
seiner Gerechtigkeit, die sich von keinem
menschlichen Handeln und Projekt ver-
einnahmen l3sst, als zeitlose Theologie
in Kontinuitat von Paulus und als Fort-
schreibung reformatorischer Theologie.
Was antworten Sie ihnen?

cr Barth wiirde vermutlich lachen iiber diesen
Anspruch einer zeitlosen Theologie. Um eine
zeitlose Wahrheit ging es ihm nie. Er verstand
Gott immer so, dass sich dieser in der konkre-
ten Zeit offenbart. Aber er hat versucht, den
Gott, von dem Paulus und die Reformatoren
sprachen, zu betonen. Er sah darin eine Gegen-
wart, die liberall gegenwirtig sein kann. Das
ist etwas anderes, als Zeitlosigkeit zu bean-
spruchen. In der Einleitung des Romerbriefes
spricht er zwar davon, den ewigen Geist der
Bibel wieder zur Geltung zu bringen. Das
bedeutet aber nicht, dass dieser Geist zeitlich
invariant spricht, sondern dass er zu jeder Zeit
sprechen kann.

mw Sie beschaftigen sich wissenschaftlich auch
intensiv mit Dietrich Bonhoeffer. Wo
sehen Sie in seiner Theologie, in seinem
Lebensweg die gréssten Unterschiede zu
Karl Barth? Wo gab es Berlihrungspunkte?

cr Beide verband eine enge Freundschaft, und
sie haben sich immer wieder ausgetauscht. Der
Einfluss von Barth auf Bonhoeffers Werk ist
enorm. Beide waren sie entschiedene Menschen.
Darin sind sie sich dhnlich. Bonhoeffer hat im
Unterschied zu Barth allerdings fast gar keinen
Humor [lacht]. Ich kann mich nicht erinnern,
dass ich bei der Arbeit zu Bonhoeffer jemals
gelacht hitte. Das ist bei Barth ganz anders. Er
hat eine augenzwinkernde Distanz zu seiner
Ernsthaftigkeit. Bonhoeffer kommt mir dage-
gen fast verbissen vor. Theologisch sind sie
sich darin dhnlich, dass sie sagen: Gott muss
zum Menschen sprechen, der Mensch kann
nicht den Weg zu Gott gehen, beispielsweise
mit Religion. Deshalb orientieren sich beide
anJesus Christus. Sie unterscheiden sich darin,
dass Barth meint, dass menschlicher Glaube
immer Religion wird. Das geht fiir ihn nicht
anders. Dietrich Bonhoeffer ist dagegen iiber-
zeugt, dass Glaube in der Moderne auch ohne
Religion moglich ist. Die Religionsbegriffe der
beiden unterscheiden sich allerdings grundle-
gend: Fiir Barth ist Religion jeder Versuch des
Menschen, Transzendenz auszudriicken. Bon-
hoeffer hat eine eingeschrinktere Beschrei-
bung von Religion und meint nicht jede Form

Neue Wege 3.19



von religioser Praxis, sondern bezieht sich
beispielsweise auf ein bestimmtes Gottesbild.
Einig sind sie sich auch darin, dass Kirche
immer auch eine politische Wirklichkeit hat.
Der lutherisch geprigte Bonhoeffer musste
aber theologisch lange arbeiten, um zu legiti-
mieren, dass Kirche sich auch direkt zu politi-
schen Fragen dussern und sich beispielsweise
in Bezug auf die Verfolgung der Juden und
Jidinnen in die Politik einmischen darf. Fiir
Barth war das einfacher.

w Nochmals zuriick zu den Anfangen von
Karl Barth als Theologe und Pfarrer:
Wie kam Karl Barth mit den Gedanken des
Sozialismus in Berlihrung?

cr  Barth wurde 1911 Pfarrer in Safenwil und
war dort mit dem sozialen Elend der damaligen
Zeit konfrontiert. Bereits zuvor in Genf in sei-
ner Auseinandersetzung mit Calvin kommt er
zur Uberzeugung, dass man sich mit den gesell-
schaftlichen Umstédnden nicht einfach abfinden
muss, sondern auch etwas veriandern darf. Er
sagt: Was der Sozialismus will, das wollte Jesus
auch. In Safenwil fangt er an, die soziale Dimen-
sion des Reiches Gottes herauszuarbeiten, das
Anliegen einer sozialen und gerechten Gesell-
schaft. Er nimmt Kontakt mit Hermann Kutter
und Leonhard Ragaz auf, liest viel, diskutiert
mit seinem Freund Eduard Thurneysen und tritt
auch in die SP ein. Interessant scheint mir, dass
sowohl die Konfrontation mit der gesellschaft-
lichen Realitét als auch die Auseinandersetzung
mit Calvin diesen theologischen Horizont 6ff-
net und die Uberzeugung stirkt: Die gesell-
schaftliche Realitét ist nicht von Gott so ver-
hingt, sondern Gott gibt auch die Werkzeuge,
sie zu verandern, sie gerechter zu machen.

w  Karl Barth schrieb 1950: « Wer den Kommu-
nismus nicht will — und wir wollen ihn alle
nicht —, der trete gerade nicht gegen ihn in
die Schranken, sondern fiir einen ernst-
haften Sozialismus.» Er sah seinen Dokto-
randen und Freund, den linken Theologen
Helmut Gollwitzer aus Deutschland 1961
als seinen Wunschnachfolger. Gollwitzer
konnte zum Beispiel sagen: «Sozialisten
kénnen Christen, Christen missen Sozialis-
ten sein.» Heisst das also, dass der rote
Pfarrer von Safenwil zeitlebens Sozialist
blieb? Wie sehen Sie den Sozialisten Karl
Barth in seiner Entwicklung?

cr Die durch den Kommunismus aufgewor-
fene soziale Frage fand Barth immer dringend.
Es hat ihn gedrgert, dass nach dem Zweiten

7



Weltkrieg im Westen die Meinung vorherrschte,
hier seien keine sozialen Reformen notwendig.
Gegen Kommunismus-Hetze hat er sich vehe-
ment eingesetzt. Andererseits war er in sei-
nen spateren Positionen zdgerlicher mit der
Aussage, das Reich Gottes meine direkt eine
soziale Wirklichkeit. Solchen Identifikatio-
nen gegeniiber war er vorsichtig: Es gibt eben
keine Identitit des Reiches Gottes mit irgend-
einem politischen System. Politische Systeme
kénnen hochstens Gleichnisse fiir das Reich
Gottes sein. Da unterscheidet er sich auch von
Helmut Gollwitzer.

w Leonhard Ragaz warf Karl Barth, in einem
polemischen Beitrag in den Neuen Wegen,
vor, er hatte sich zu spat und zu wenig
politisch gegen den Nationalsozialismus
und insbesondere auch gegen die Verfol-
gung der Judinnen und Juden gewandt.
Ist da etwas dran? Steht hier eine politi-
sche Existenz einer theologischen und
kirchlichen gegeniiber?

cr  Dass er zu zogerlich war, hat Barth selber so
eingestanden, ja. Er bereute es, dass er sich in
Barmen 1934 nicht expliziter gegen die Verfol-
gung von Jidinnen und Juden gedussert habe.
Bereits 1935 kritisierte er dies. Zuriick in der
Schweiz protestierte er mit dem Schweizeri-
schen Hilfswerk fiir die Bekennende Kirche
gegen die Reichspogromnacht und gegen
die schweizerische Visapolitik fiir Jiidinnen
und Juden. Er war zweifellos eine politische
Existenz.

w  Karl Barth hatte einen starken Einfluss
nicht nur auf die kirchliche, sondern auch
auf die gesellschaftliche Debatte in der
Schweiz. Heute scheint eine solche Rolle
der Theologie als gesamtgesellschaftliche
Reflexionsinstanz verlorengegangen zu
sein. Oder fehlen ihr einfach Persdnlichkei-
ten wie Karl Barth?

¢t Auch damals war die Rolle von Karl Barth
in der Offentlichkeit umstritten. Er musste sich
sowohl mit dem Vorwurf, zu politisch zu sein,
als auch mit dem Vorwurf, zu wenig politisch
zu sein, auseinandersetzen ... Er wurde mas-
siv angegriffen, ich habe aber den Eindruck,
das hat ihn kaum geschert. Das, was er sagen
wollte, war ihm einfach wichtig. Auch heute
geht es Menschen aus der Kirche, die sich poli-
tisch dussern, so, dass sie Angriffen ausgesetzt
sind. Da braucht es schon eine Personlichkeit,
die das in Kauf nehmen kann.




w Karl Barth lebte in einer Dreierbeziehung
mit seiner Frau Nelly Barth und mit seiner
Geliebten und theologischen Mitarbeiterin
Charlotte von Kirschbaum. War es diese
Lebensform, die sein theologisches Schaf-
fen erst ermdglichte — hatte doch Charlotte
von Kirschbaum erheblichen Einfluss
auf sein Werk und filihrte seine Frau den
Haushalt und zog die Kinder gross?

cr  Aus Barths Briefen wird deutlich, dass diese
«Notgemeinschaft» eine problembeladene,
keine gliickliche Konstellation war, auch fiir
Barth selbst nicht. Barth nannte sie einmal die
am wenigsten unvollkommene Ldsung. Uber
die Rolle von Charlotte von Kirschbaum fiir
Barths Werk wird viel spekuliert, bis hin zu
der These, dass sie grosse Teile der Kirchli-
chen Dogmatik geschrieben habe. Dafiir gibt
es keine Belege. Die Entwiirfe der exegeti-
schen und theologiegeschichtlichen Exkurse
des Buches, die oft ihr zugeschrieben werden,
zeigen Barths Handschrift.

w  Karl Barth sah im Nationalsozialismus und
in Hitler einen falschen Gott, den es radikal
abzulehnen galt. In den letzten Jahren
erstarken rechtspopulistische, autoritare, ja
teilweise faschistische Regimes und politi-
sche Stromungen. Wie kann da Barths
Theologie wieder aussagekraftig werden?

o Zunidchst mal sagt Karl Barths Theologie
sehr klar, dass kein Nationalismus und kein
Rassismus christlich legitimiert werden kon-
nen. Gott lasst sich mit keiner Ideologie iden-
tifizieren. Weiter betont sie, dass Gott sich
allen Menschen zuwendet. Das ist der Grund-
tenor seiner Theologie: Gottes Ja zu den Men-
schen gilt unbedingt. Das hat zur Folge, dass
man zwischen den Menschen keine scharfen
Grenzen ziehen kann. Dazu gehort sicher auch,
dass Barth sich immer wieder fragt, an wel-
chen Werten sich der Staat orientieren soll.
Das sind Werte wie Frieden, Gerechtigkeit und
Freiheit. Von Wohlstand oder Sicherheit ist da
nicht die Rede.

Neue Wege 3.19

w Wo beziehen Sie sich in der Auseinander-
setzung mit der Gegenwart auf Karl Barth?
Wo wiirden Sie ihn gerne zu Wort bringen?

¢t Mich personlich interessiert besonders die
Frage nach der Zukunft der Kirche. Ich finde
es sinnvoll, wieder mehr von Gott zu sprechen
als von Religion, von den Erwartungen an die
Institution Kirche und menschlichen Bediirf-
nissen. Auch in einer sikularen Gesellschaft
miisste die Kirche deutlicher als Kirche sicht-
bar werden.

QO Prof. Dr. Christiane Tietz, *1967, ist Professorin
fiir Systematische Theologie an der Universitét
Ziirich und leitet dort das Institut fiir Hermeneutik
und Religionsphilosophie.

christiane.tietz@theol.uzh.ch

Christiane Tietz: Karl Barth.
g Ein Leben im Widerspruch.
| Miinchen 2018







	Zwischen Menschen keine Grenzen ziehen : Gottes Ja gilt als unbedingt

