
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 113 (2019)

Heft: 3

Artikel: Zwischen Menschen keine Grenzen ziehen : Gottes Ja gilt als
unbedingt

Autor: Tietz, Christiane / Hui, Matthias / Moser, Geneva

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-868053

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 29.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-868053
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Zwischen
Menschen keine
Grenzen ziehen.

Gottes Ja
gilt unbedingt

Neue Wege-Gespräch mit
Christiane Tietz

von Matthias Hui und Geneva Moser

Christiane Tietz ist Professorin
für Systematische Theologie an
der Universität Zürich und Autorin
der neuen Biografie Karl Barth.
Ein Leben im Widerspruch. Gott,
so versteht sie den Kern seiner
Theologie, lässt sich nicht
vereinnahmen. Deswegen ist es, wenn
die Kirche von Gott spricht, immer
auch politisch.

nw Sie haben eine vierhundertseitige Biografie
von Karl Barth verfasst. Wenn Sie Karl Barth
in einem konkreten Bild darstellen müssten,
in welcher Lebenslage und mit welchen
charakteristischen Zügen würden Sie ihn
skizzieren?

a Ich sehe ihn wandern auf einem Berggrat,

ganz schnell vorwärts eilend, mit einem
Schmunzeln im Gesicht - aber er ist bewaffnet.

Er war kein Träumer, sondern einer, der
wachsam war, Position bezog und sich in alle

Richtungen wehren musste. Das Bild mit dem
Berggrat soll daher nicht zu romantisch sein.
Die Wanderung auf dem Berggrat wähle ich,
weil Karl Barths Theologie stets in Bewegung
war. Sie war im Gespräch mit seiner Zeit.

Nw Wenn Sie einer zwanzigjährigen Studentin,
die den Namen Karl Barth zum ersten Mal
hört, erklären müssten, was seine Theologie
ausmacht - was erzählen Sie?

CT Ich würde mit der These «Gott ist der
ganz Andere» ansetzen. Das bedeutet, dass
der Mensch sich nicht Gedanken über Gott
machen kann und dann wirklich Gott trifft.
Gott muss von sich selber sprechen, damit der
Mensch weiss, wer Gott ist. Später macht Barth
deutlich, inwiefern Gott das auch tatsächlich
tut und dass er sich dabei als Liebender zeigt.
Zentral ist dann das Begriffspaar von Freiheit
und Liebe. Barth erläutert: Gott wendet sich
dem Menschen in Freiheit zu, er muss das nicht.
Und er tut das aus und in Liebe. Das bedeutet
auch in der heutigen Zeit, dass nicht die
religiösen Vorstellungen der Menschen oder ihre
Bilder von Gott wichtig sind. Barth streicht das
alles durch und sagt, dass diese menschlichen
Fragen stets nur von Gott her zu beantworten
sind. Die Erwartungen der Menschen können
trügerisch oder sogar problematisch sein.

nw In Ihrer Biografie schreiben Sie, dass der
Beginn des Ersten Weltkriegs und die
Unterstützung, die der Krieg in der
deutschen Theologie fand, für Karl Barth
entscheidend waren für seine Theologie.
Was meinen Sie damit?

CT Barth war erschüttert, dass seine theologischen

Lehrer die deutsche Kriegspolitik auch
mit theologischen Argumenten unterstützt
haben. Besonders irritiert hat ihn die Ansicht
der Theologen, der Ausbruch des Krieges, der
gemeinsame Griff zu den Waffen und die
harmonische Einigkeit gegen «die Feinde» könnten
als Erlebnis Gottes verstanden werden. Diese
Identifikation fand er schauerlich. Kategorien
wie «Erlebnis» fand er fortan problematisch,
weil damit alles Mögliche identifiziert werden
konnte. Ihm war dagegen wichtig zu sagen,
dass Gott nichts damit zu tun hat. Er wehrte
sich gegen die Vereinnahmung Gottes für allzu
menschliche Bedürfnisse.

nw In den 1930er Jahren und dem aufkommenden

Faschismus und Nationalsozialismus

bewährte sich seine Theologie des
schroffen Nein.

Neue Wege 3.19 5



a Der Grundgedanke, dass Gott der ganz
Andere ist und nicht vereinnahmt werden darf
für weltliche Dinge, zieht sich durch. Das hilft
Barth dazu, eindeutige Position gegen den
Nationalsozialismus zu beziehen und sich
insbesondere gegen die Ideologie der Deutschen
Christen zu wenden. Innerhalb der Bekennenden

Kirche gab es dazu keinen Konsens.

Nw Aber er entwickelte in dieser Zeit seine
Theologie auch weiter in Richtung der
vorher kaum wahrnehmbaren Menschlichkeit

Gottes. Was passierte da genau?

CT In den frühen Schriften, zum Beispiel dem
Römerbrief, vertritt Karl Barth die These, dass
Jesus Christus der einzige Punkt ist, an dem
die göttliche Tangente den menschlichen Kreis
berührt. Diese Berührung ist wie ein
mathematischer Punkt: Es lässt sich darüber nichts
Genaueres sagen, er hat keinerlei Ausdehnung
in dieser Welt. Ende der 1920er Jahre fängt
Barth an, darüber nachzudenken, ob dazu
vielleicht nicht doch mehr gesagt werden müsste:
Muss Jesus Christus nicht so verstanden werden,

dass Gott sich in ihm zeigt? Von diesem
Gedanken her beginnt Barth seine ganze Theologie

christologisch durchzubuchstabieren.
Christus steht dafür, dass Gott sich den
Menschen zwar nicht zuwenden muss, er sich aber
dafür entschieden hat, dies zu tun. An ihm zeigt
sich für Barth jetzt, wer Gott ist - und wer der
Mensch ist.

nw Wenn Barth mit einer feministischen Theologin

oder einem feministischen Theologen

am Tisch sitzen würde und diese/r die
Beziehungshaftigkeit Gottes betonen
würde: Würden die beiden sich streiten?

CT Karl Barth hat immer betont, dass Gott in sich
schon beziehungshaft ist, also nur trinitarisch
gedacht werden kann. Dieser Beziehungshaftigkeit

innerhalb Gottes entspricht die Beziehung
Gottes zu den Menschen. Streiten würden sich
die beiden über die Frage, ob diese Analogie
der Beziehung ihren besonderen Platz unter
Menschen in der Beziehung zwischen Mann
und Frau hat. Barth meinte ausserdem, dass
in der Beziehung zwischen Mann und Frau die
Unterschiedenheit von Mann und Frau grundlegend

ist. Wenn Barth die Ansicht vertritt, dass
es zwischen Mann und Frau immer eine Über-
respektive Unterordnung geben müsse, ist er
ganz Kind seiner Zeit.

nw Viele Leute verstehen Barths Theologie
von Gott als dem ganz Anderen und
seiner Gerechtigkeit, die sich von keinem
menschlichen Handeln und Projekt
vereinnahmen lässt, als zeitlose Theologie
in Kontinuität von Paulus und als
Fortschreibung reformatorischer Theologie.
Was antworten Sie ihnen?

CT Barth würde vermutlich lachen über diesen
Anspruch einer zeitlosen Theologie. Um eine
zeitlose Wahrheit ging es ihm nie. Er verstand
Gott immer so, dass sich dieser in der konkreten

Zeit offenbart. Aber er hat versucht, den
Gott, von dem Paulus und die Reformatoren
sprachen, zu betonen. Er sah darin eine Gegenwart,

die überall gegenwärtig sein kann. Das
ist etwas anderes, als Zeitlosigkeit zu
beanspruchen. In der Einleitung des Römerbriefes
spricht er zwar davon, den ewigen Geist der
Bibel wieder zur Geltung zu bringen. Das
bedeutet aber nicht, dass dieser Geist zeitlich
invariant spricht, sondern dass er zu jeder Zeit
sprechen kann.

nw Sie beschäftigen sich wissenschaftlich auch
intensiv mit Dietrich Bonhoeffer. Wo
sehen Sie in seiner Theologie, in seinem
Lebensweg die grössten Unterschiede zu
Karl Barth? Wo gab es Berührungspunkte?

CT Beide verband eine enge Freundschaft, und
sie haben sich immer wieder ausgetauscht. Der
Einfluss von Barth auf Bonhoeffers Werk ist
enorm. Beide waren sie entschiedene Menschen.
Darin sind sie sich ähnlich. Bonhoeffer hat im
Unterschied zu Barth allerdings fast gar keinen
Humor [lacht]. Ich kann mich nicht erinnern,
dass ich bei der Arbeit zu Bonhoeffer jemals
gelachthätte. Das ist bei Barth ganz anders. Er
hat eine augenzwinkernde Distanz zu seiner
Ernsthaftigkeit. Bonhoeffer kommt mir dagegen

fast verbissen vor. Theologisch sind sie
sich darin ähnlich, dass sie sagen: Gott muss
zum Menschen sprechen, der Mensch kann
nicht den Weg zu Gott gehen, beispielsweise
mit Religion. Deshalb orientieren sich beide
an Jesus Christus. Sie unterscheiden sich darin,
dass Barth meint, dass menschlicher Glaube
immer Religion wird. Das geht für ihn nicht
anders. Dietrich Bonhoeffer ist dagegen
überzeugt, dass Glaube in der Moderne auch ohne
Religion möglich ist. Die Religionsbegriffe der
beiden unterscheiden sich allerdings grundlegend:

Für Barth ist Religion jeder Versuch des

Menschen, Transzendenz auszudrücken.
Bonhoeffer hat eine eingeschränktere Beschreibung

von Religion und meint nicht jede Form

6 Neue Wege 3.19



Ich sehe
n wa
rn au

erggrat

von religiöser Praxis, sondern bezieht sich
beispielsweise auf ein bestimmtes Gottesbild.
Einig sind sie sich auch darin, dass Kirche
immer auch eine politische Wirklichkeit hat.
Der lutherisch geprägte Bonhoeffer musste
aber theologisch lange arbeiten, um zu
legitimieren, dass Kirche sich auch direkt zu politischen

Fragen äussern und sich beispielsweise
in Bezug auf die Verfolgung der Juden und
Jüdinnen in die Politik einmischen darf. Für
Barth war das einfacher.

ww Nochmals zurück zu den Anfängen von
Karl Barth als Theologe und Pfarrer:
Wie kam Karl Barth mit den Gedanken des
Sozialismus in Berührung?

CT Barth wurde 1911 Pfarrer in Safenwil und
war dort mit dem sozialen Elend der damaligen
Zeit konfrontiert. Bereits zuvor in Genf in seiner

Auseinandersetzung mit Calvin kommt er
zur Überzeugung, dass man sich mit den
gesellschaftlichen Umständen nicht einfach abfinden
muss, sondern auch etwas verändern darf. Er
sagt: Was der Sozialismus will, das wollte Jesus
auch. In Safenwil fängt er an, die soziale Dimension

des Reiches Gottes herauszuarbeiten, das
Anliegen einer sozialen und gerechten Gesellschaft.

Er nimmt Kontakt mit Hermann Kutter
und Leonhard Ragaz auf, liest viel, diskutiert
mit seinem Freund Eduard Thurneysen und tritt
auch in die SP ein. Interessant scheint mir, dass
sowohl die Konfrontation mit der gesellschaftlichen

Realität als auch die Auseinandersetzung
mit Calvin diesen theologischen Horizont öffnet

und die Überzeugung stärkt: Die
gesellschaftliche Realität ist nicht von Gott so
verhängt, sondern Gott gibt auch die Werkzeuge,
sie zu verändern, sie gerechter zu machen.

Nw Karl Barth schrieb 1950: «Wer den Kommunismus

nicht will - und wir wollen ihn alle
nicht -, der trete gerade nicht gegen ihn in
die Schranken, sondern für einen
ernsthaften Sozialismus.» Er sah seinen
Doktoranden und Freund, den linken Theologen
Helmut Gollwitzer aus Deutschland 1961
als seinen Wunschnachfolger. Gollwitzer
konnte zum Beispiel sagen: «Sozialisten
können Christen, Christen müssen Sozialisten

sein.» Heisst das also, dass der rote
Pfarrer von Safenwil zeitlebens Sozialist
blieb? Wie sehen Sie den Sozialisten Karl
Barth in seiner Entwicklung?

CT Die durch den Kommunismus aufgeworfene

soziale Frage fand Barth immer drängend.
Es hat ihn geärgert, dass nach dem Zweiten



Weltkrieg im Westen die Meinung vorherrschte,
hier seien keine sozialen Reformen notwendig.
Gegen Kommunismus-Hetze hat er sich vehement

eingesetzt. Andererseits war er in
seinen späteren Positionen zögerlicher mit der
Aussage, das Reich Gottes meine direkt eine
soziale Wirklichkeit. Solchen Identifikationen

gegenüber war er vorsichtig: Es gibt eben
keine Identität des Reiches Gottes mit irgendeinem

politischen System. Politische Systeme
können höchstens Gleichnisse für das Reich
Gottes sein. Da unterscheidet er sich auch von
Helmut Gollwitzer.

m« Leonhard Ragaz warf Karl Barth, in einem
polemischen Beitrag in den Neuen Wegen,
vor, er hätte sich zu spät und zu wenig
politisch gegen den Nationalsozialismus
und insbesondere auch gegen die Verfolgung

der Jüdinnen und Juden gewandt.
Ist da etwas dran? Steht hier eine politische

Existenz einer theologischen und
kirchlichen gegenüber?

CT Dass er zu zögerlich war, hat Barth selber so
eingestanden, ja. Er bereute es, dass er sich in
Barmen 1934 nicht expliziter gegen die Verfolgung

von Jüdinnen und Juden geäussert habe.
Bereits 1935 kritisierte er dies. Zurück in der
Schweiz protestierte er mit dem Schweizerischen

Hilfswerk für die Bekennende Kirche
gegen die Reichspogromnacht und gegen
die schweizerische Visapolitik für Jüdinnen
und Juden. Er war zweifellos eine politische
Existenz.

Nw Karl Barth hatte einen starken Einfluss
nicht nur auf die kirchliche, sondern auch
auf die gesellschaftliche Debatte in der
Schweiz. Heute scheint eine solche Rolle
der Theologie als gesamtgesellschaftliche
Reflexionsinstanz verlorengegangen zu
sein. Oder fehlen ihr einfach Persönlichkeiten

wie Karl Barth?

CT Auch damals war die Rolle von Karl Barth
in der Öffentlichkeit umstritten. Er musste sich
sowohl mit dem Vorwurf, zu politisch zu sein,
als auch mit dem Vorwurf, zu wenig politisch
zu sein, auseinandersetzen Er wurde massiv

angegriffen, ich habe aber den Eindruck,
das hat ihn kaum geschert. Das, was er sagen
wollte, war ihm einfach wichtig. Auch heute
geht es Menschen aus der Kirche, die sich
politisch äussern, so, dass sie Angriffen ausgesetzt
sind. Da braucht es schon eine Persönlichkeit,
die das in Kauf nehmen kann.

Frieden,
Gerech-



mn Karl Barth lebte in einer Dreierbeziehung
mit seiner Frau Nelly Barth und mit seiner
Geliebten und theologischen Mitarbeiterin
Charlotte von Kirschbaum. War es diese
Lebensform, die sein theologisches Schaffen

erst ermöglichte - hatte doch Charlotte
von Kirschbaum erheblichen Einfluss
auf sein Werk und führte seine Frau den
Haushalt und zog die Kinder gross?

a Aus Barths Briefen wird deutlich, dass diese
«Notgemeinschaft» eine problembeladene,
keine glückliche Konstellation war, auch für
Barth selbst nicht. Barth nannte sie einmal die
am wenigsten unvollkommene Lösung. Über
die Rolle von Charlotte von Kirschbaum für
Barths Werk wird viel spekuliert, bis hin zu
der These, dass sie grosse Teile der Kirchlichen

Dogmatik geschrieben habe. Dafür gibt
es keine Belege. Die Entwürfe der exegetischen

und theologiegeschichtlichen Exkurse
des Buches, die oft ihr zugeschrieben werden,
zeigen Barths Handschrift.

Mv Karl Barth sah im Nationalsozialismus und
in Hitler einen falschen Gott, den es radikal
abzulehnen galt. In den letzten Jahren
erstarken rechtspopulistische, autoritäre, ja
teilweise faschistische Regimes und politische

Strömungen. Wie kann da Barths
Theologie wieder aussagekräftig werden?

Nw Wo beziehen Sie sich in der Auseinander¬
setzung mit der Gegenwart auf Karl Barth?
Wo würden Sie ihn gerne zu Wort bringen?

CT Mich persönlich interessiert besonders die
Frage nach der Zukunft der Kirche. Ich fände
es sinnvoll, wieder mehr von Gott zu sprechen
als von Religion, von den Erwartungen an die
Institution Kirche und menschlichen Bedürfnissen.

Auch in einer säkularen Gesellschaft
müsste die Kirche deutlicher als Kirche sichtbar

werden.

O Prof. Dr. Christiane Tietz, *1967, ist Professorin
für Systematische Theologie an der Universität
Zürich und leitet dort das Institut für Hermeneutik
und Religionsphilosophie.
christiane.tietz@theol.uzh.ch

Christiane Tletx

Karl Harth
Ein Leben im
Widerspruch

Christiane Tietz: Karl Barth.
Ein Leben im Widerspruch.
München 2018

CT Zunächst mal sagt Karl Barths Theologie
sehr klar, dass kein Nationalismus und kein
Rassismus christlich legitimiert werden können.

Gott lässt sich mit keiner Ideologie
identifizieren. Weiter betont sie, dass Gott sich
allen Menschen zuwendet. Das ist der Grundtenor

seiner Theologie: Gottes Ja zu den
Menschen gilt unbedingt. Das hat zur Folge, dass

man zwischen den Menschen keine scharfen
Grenzen ziehen kann. Dazu gehört sicher auch,
dass Barth sich immer wieder fragt, an
welchen Werten sich der Staat orientieren soll.
Das sind Werte wie Frieden, Gerechtigkeit und
Freiheit. Von Wohlstand oder Sicherheit ist da
nicht die Rede.

Neue Wege 3.19 9




	Zwischen Menschen keine Grenzen ziehen : Gottes Ja gilt als unbedingt

