
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 113 (2019)

Heft: 1-2

Artikel: Religionskritik, Kapitalismuskritik und die Bibel

Autor: Füssel, Kuno

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-868047

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 29.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-868047
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Religionskritik,

Kapitalismus -
kritik und die

Bibel
Kuno Füssel

Die Religionskritik von Karl
Marx zielt auf das Elend des

geknechteten Menschen.
Seine Analyse des Fetischcharakters

von Ware und Kapital
nimmt biblische
Zusammenhänge auf. Eine heutige
Perspektive auf Karl Marx
und die Religion ist produktiv.

Walter Benjamin verfasste 1926 das Fragment

Kapitalismus alsReligion. Darin hat
er die These aufgestellt, dass der Kapitalismus

nicht nur Elemente der traditionellen

Religion aufgesaugt hat, sondern sich
als Religion inszeniert. Unter Religion sei
hier — ohne dass die schwierige
Diskussionslage aufgearbeitet werden kann - ein
System verstanden, das eine umfassende
Deutung der Welt, deren symbolische
Ausarbeitung und daraus folgende handlungs-
normierende Konsequenzen enthält.

Wenn der Kapitalismus als Religion
fungiert, dann kann mit guten Gründen
Kapitalismuskritik als Religionskritik
durchgeführt werden. Es ist daher naheliegend,
statt einer Interpretation der These Walter
Benjamins näher auf die Religionskritik
von Karl Marx einzugehen. Um diese zu
verstehen bedarf es eines Rückgriffs auf
seinen familiären Hintergrund.

Karl Marx stammt aus einer jüdischen
Familie, der auch einige Rabbiner
zuzurechnen sind. So waren sein Grossvater
und sein Onkel Rabbiner. Sein Vater
entschied sich, um seine Zulassung als Rechtsanwalt

nicht aufs Spiel zu setzen, zu einer

Konversion zum preussischen Protestantismus,

der nach der Niederlage Napoleons
bestimmenden Staatsreligion. Karl Marx
wurde als jüdisches Kind geboren und dann
1824 mit seinen Geschwistern zum Christen

getauft. Seine spätere Religionskritik
ist also kindheitlich verwurzelt. Er machte
sich von all dieser, nicht nur religiösen,
Fremdbestimmung spätestens in seinen
Studienjahren in Berlin frei, wobei er zum
vielleicht bedeutendsten Religionskritiker
aller Zeiten wurde. Wenn von ihm nur das

geflügelte Wort: «Religion ist Opium des
Volkes» überliefert würde, wäre das aber
doch zu wenig.

Karl Marx musste mit seiner Frau und
seinen Kindern ein unbeständiges, durch
Flucht und Armut geprägtes Leben führen,
über Paris und Brüssel bis London. Dort,
wo Friedrich Engels dafür sorgte, dass die
Familie mehr als ein Existenzminium zur
Verfügung hatte, konnte er dann bleiben.
Umso bewundernswerter ist seine enorme
schriftstellerische Tätigkeit als Journalist,
Politiker und exzellenter Denker.

Die Religionskritik von Karl Marx hat
nicht das Ziel, die Religion zu zerstören.
Ihr Kern ist die Entfaltung des Grundsatzes,

dass der Mensch das höchste Wesen
für den Menschen ist. Dieser Grundsatz
gipfelt in dem kategorischen Imperativ:
«Alle Verhältnisse umzuwerfen, in denen
der Mensch ein erniedrigtes, ein geknechtetes,

ein verlassenes, ein verächtliches
Wesen ist.» (MEW 1, S.385)

Dieser Imperativ bleibt bestimmend für
sein ganzes Werk. Die Kritik der Religion
wurde unter dem Einfluss seines lebenslangen

Freundes, Friedrich Engels, zu einer
Kritik der politischen Ökonomie erweitert.

Die ursprünglichen Intentionen wurden

ohne Abstriche beibehalten.

Die Kritik der Religion
in den Frühschriften

Es lassen sich bei Marx zwei Phasen
unterscheiden. Erstens: die Kritik der Religion
in den Frühschriften, der auch die bekanntesten

Zitate (z.B. Religion als Opium und
Protest) entstammen. Und zweitens: die
Fetischismuskritik als höchstes Stadium
der Kritik des phantastischen Widerscheins

des Reellen im Ideellen.
Die radikale Linie der Religionskritik

der Aufklärung sieht ihre Hauptaufgabe
in einer kritischen Erklärung der Genese
von Religion, die in der Forderung ihrer

36 Neue Wege 1/2.19



Aufhebung mündet. Grundgelegt wird
sie in Frankreich, das im 18. Jahrhundert
zum Kernland der Aufklärung wird. Eine
philosophische Vertiefung dieser Position

erfolgt bei Ludwig Feuerbach (1804-
1872), an dem Marx anknüpft. Für
Feuerbach ist «Gott» nichts anderes als die
Projektion des unendlichen Wesens des
Menschen in eine selbständige, ausserhalb

des Menschen und der Welt existierenden

Macht. Der Religionskritik fallt
dann die Aufgabe zu, diese Projektion
rückgängig zu machen, also den
Menschen wieder zum Subjekt seiner
Eigenschaften und Bedürfnisse zu machen.

Der frühe Karl Marx sieht daher in der
«Kritik der Religion [...] die Voraussetzung
aller Kritik». Da sie aber auf die umfassende

Emanzipation des Menschen zielt,
treibt sie über sich selbst hinaus : «Die Kritik

des Himmels verwandelt sich damit in
die Kritik der Erde, die Kritik der Religion

in die Kritik des Rechts, die Kritik
der Theologie in die Kritik der Politik.»
Dieser Umwandlung der Religionskritik
in Gesellschaftskritik entspricht bei Marx
die Historisierung und Soziologisierung
der Auffassung vom Wesen des
Menschen, das in der Religion in entfremdeter

Gestalt erscheint: «Aber der Mensch,
das ist kein abstraktes, ausser der Welt
hockendes Wesen. Der Mensch, das ist
die Welt des Menschen, Staat, Sozietät.
Dieser Staat, diese Sozietät produzieren
die Religion, ein verkehrtes Weltbewusst-
sein, weil sie eine verkehrte Welt sind.»
(MEW 3,6) Es sind die Antagonismen
der Gesellschaft, die sich in der Religion
reproduzieren und artikulieren. «Das
religiöse Elend ist in einem der Ausdruck des
wirklichen Elends und in einem die
Protestation gegen das wirkliche Elend. Die
Religion ist der Seufzer der bedrängten
Kreatur, das Gemüt einer herzlosen Welt,
wie sie der Geist geistloser Verhältnisse
ist. Sie ist Opium des Volks.» (MEW 3,

378). Sie stellt als verkehrte Widerspiegelung

aber eine nur historisch und nicht
ontologisch notwendige Form des
gesellschaftlichen Bewusstseins dar. Sie kann
nur durch eine praktische Umwälzung der
Verhältnisse aufgehoben werden.

Es ist der genuine Beitrag von Marx,
die Religion als Moment einer dialektischen

Beziehung von Basis und Überbau
zu analysieren. Religionskritik ist
Intervention in einem bestimmten historischen
Moment und verkündet keinen Kanon

zeitlos gültiger Aussagen. Wenn sich die
ökonomische Basis und der ideologische
Überbau ändern, ändert sich auch das
Verhältnis von Religion und Gesellschaft.

Der Fetischcharakter von
Ware und Kapital

In dem berühmten Kapitel Der Fetischcharakter

der Ware und sein Geheimnis im 1.

Band des Kapital (MEW 23, S. 85-98)
beginnt Karl Marx beim religionswissenschaftlichen

Ursprung des Begriffs Fetisch
zur Bezeichnung magischer Artefakte und
leitet eine Definition des Fetischismus ab.

Ganz zu Beginn des Kapital führt
Marx aus, dass im Tauschwert der Waren,
nicht in ihrem Gebrauchswert, das
treibende Motiv kapitalistischer Produktionsweise

gegeben ist. Dabei muss vom
konkreten Charakter der Privatarbeiten

abstrahiert werden, um die Produkte
überhaupt als gleichsetzbare austauschen
zu können. Dieses Dominantwerden des
Tauschwerts verwandelt jedes Produkt
menschlicher Arbeit, insofern es als Ware
auftritt, aus einem selbstverständlichen
und trivialen in «ein sinnlich übersinnliches

Ding». Dessen «Analyse ergibt, dass
sie [die Ware] ein sehr vertracktes Ding ist,
voll metaphysischer Spitzfindigkeit und
theologischer Mucken» (MEW 23, S. 85).

«Woher also entspringt der rätselhafte

Charakter des Arbeitsproduktes,
wenn es Warenform annimmt? Offenbar
aus dieser Form selbst. [...] Das Geheimnisvolle

der Warenform besteht also
einfach darin, dass sie den Menschen
die gesellschaftlichen Charaktere der
Arbeitsprodukte selbst, als gesellschaftliche

Natureigenschaften dieser Dinge
zurückspiegelt, daher auch das
gesellschaftliche Verhältnis der Produzenten
zur Gesamtarbeit als ein ausser ihnen
existierendes gesellschaftliches Verhältnis

von Gegenständen. [...] Es ist nur das
bestimmte gesellschaftliche Verhältnis
der Menschen selbst, welches hier für
sie die phantasmagorische Form eines
Verhältnisses von Dingen annimmt. [...]
Dies nenne ich den Fetischismus, der den
Arbeitsprodukten anklebt, sobald sie als
Waren produziert werden, und der daher
von der Warenproduktion unzertrennlich
ist.» (MEW 23, S. 86-87)

Im dritten Band des Kapital weist Marx
erneut auf den Fetischcharakter des Kapitals

hin. Während im Kaufmannskapital

Neue Wege 1/2.19 37



die Geldvermehrung noch über den Kauf
und Verkauf von Waren geschieht, also
ein gesellschaftliches Verhältnis zwischen
verschiedenen Akteuren sichtbar wird,
gilt dies nicht mehr für das zinsbringende
Kapital. Hier erscheint «das Kapital [...]
als mysteriöse und selbstschöpferische
Quelle des Zinses, seiner eigenen Vermehrung.

Das Ding (Geld, Ware, Wert) ist nun
als blosses Ding schon Kapital, und das
Kapital erscheint als blosses Ding; das
Resultat des gesamten Reproduktionsprozesses

erscheint als eine, einem Ding
von selbst zukommende Eigenschaft; es
hängt ab von dem Besitzer des Geldes,
d.h. der Ware in ihrer stets austauschbaren

Form, ob er es als Geld verausgaben
oder als Kapital vermieten will. Im
zinstragenden Kapital ist daher dieser
automatische Fetisch rein herausgearbeitet,
der sich selbst verwertende Wert, Geld
heckendes Geld. [...] Das gesellschaftliche

Verhältnis ist vollendet als Verhältnis
eines Dings, des Geldes zu sich selbst.»
(MEW25, S. 405)

Es gibt also unter dem Diktat des Kapi-
talfetischs im Regelwerk des Kapitalismus

eine Fortpflanzung des Fetischcharakters,

beginnend bei der Ware. Dieser
verwandelt die lebendige Arbeit in Lohnarbeit

und die Produktionsmittel über die
Eigentumsverhältnisse in Kapital. Dieses
erreicht seinen Zenit im Finanzkapital als
der reinsten und auch heute bedeutendsten

Form des Kapitalfetischs, in dem er
sich zugleich radikalisiert, wie die permanenten

Finanzkrisen beweisen.
Der primäre Effekt des Fetischismus

besteht darin, dass die Warenwelt eine
eigene, von den Produzenten nicht
beabsichtigte Gesetzlichkeit entfaltet, ein
Sachverhalt, der in der verschleiernden
Sprache der herrschenden Ideologie als
«Systemrationalität» bezeichnet wird.

Der Trick besteht darin, den durch
menschliches Handeln steuerbaren sozialen,

politischen und wirtschaftlichen
Prozessen die Qualität von Naturgesetzen
anzudichten. Dass die Sachzwänge die
politische Gestalt einer herrschaftsförmi-
gen Gesellschaft annehmen, die das freie
gesellschaftliche Individuum verhindert,
hat Marx schon viel früher in den Grundrissen

dargelegt: «Die gesellschaftliche
Beziehung der Individuen aufeinander als
verselbständigte Macht über den Individuen,

werde sie nun vorgestellt als
Naturmacht, Zufall oder in sonstbeliebiger Form,

ist notwendiges Resultat dessen, dass der
Ausgangspunkt nicht das freie gesellschaftliche

Individuum ist» (MEW 42, S. 111).

Ausgehend von seiner minutiösen
Analyse der Wertform unterstreicht Marx,
wie sehr das Kapitalverhältnis eine besondere

Form der Knechtschaft, also einer
Vermittlung zwischen Herrschenden und
Beherrschten ist. Dabei herrscht das Kapital

als Sache über den Menschen, der als
Arbeiter auf seine Arbeitskraft reduziert
wird. Arbeiter und Kapitalist sind beide
gezwungen, den anderen gemäss dem
Zwangsverhältnis zu (re-)produzieren.
«Der Arbeiter selbst produziert daher
beständig den objektiven Reichtum als
Kapital, ihm fremde, ihn beherrschende
und ausbeutende Macht, und der Kapitalist
produziert ebenso beständig die Arbeitskraft

als subjektive [...], abstrakte, in der
blossen Leiblichkeit des Arbeiters existierende

Reichtumsquelle, kurz den Arbeiter
als Lohnarbeiter.» (MEW 23, S.596)

Religion als Produkt
gesellschaftlicher Verhältnisse

Wichtig ist die Erkenntnis über den
Zusammenhang von gesellschaftlichem
Sein und gesellschaftlichem Bewusstsein,
von Deutungskategorien und Praxisformen.

Der kategoriale Rahmen, durch
den die gesellschaftliche Wirklichkeit
wahrgenommen wird, ist den Verhältnissen

inhärent. Darin liegt das offenbare
Geheimnis der TINA-Formel «There is no
alternative» oder der gläubigen Anbetung
der Allmacht des freien Marktes.

Ausgangspunkt und Endpunkt der Kritik

der politischen Ökonomie von Marx ist
die Verwirklichung des freien, nicht
entfremdeten Individuums. Für Marx ist die
Religion eine phantasmagorische Sicht
des gesellschaftlichen Lebens. Sie ist ein
Bereich, in dem der Mensch sich entfremdet,

das heisst, sich eine imaginäre
Vorstellung von seinem Dasein macht und
mit illusorischen Mitteln auf diese
einzuwirken versucht. Für Marx sind
religiöses Denken und Handeln das Produkt
bestimmter gesellschaftlicher Verhältnisse

und können nur durch Veränderung
dieser Verhältnisse verändert werden.
Marx erwartet das Ableben der Religion
also nicht von einer theoretisch geführten

Kritik. Sie kann nur verschwinden auf
Grund der Veränderung der Gesellschaft
und der Herstellung gesellschaftlicher

38 Neue Wege 1/2.19



Verhältnisse, die auf der Aufhebung der
Klassenausbeutung und der Übernahme
des Produktionsprozesses und der
gesellschaftlichen Organisation durch die
Produzentinnen selbst beruhen.

Diese Überlegungen von Marx aus der
Phase der Frühschriften und dem ersten
Band des Kapital sagen allerdings noch
nichts darüber aus, ob Religion auch
gedacht werden kann als adäquate
Widerspiegelung autonomer menschlicher
Produktion und freier Vergesellschaftung und
ob Religion überhaupt und erschöpfend
nur als Widerspiegelung begriffen werden

kann. Kann Religion nicht in sich eine
substantiell eigenständige und funktional
mehrwertige Grösse sein? Dies dürfen wir
mit guten Gründen unterstellen, wenn wir
nicht von Religion im allgemeinen,
sondern von der Tradition des Exodus und
den aus ihr entstehenden prophetischen
und messianischen Strömungen ausgehen.

Wir müssen jedoch auch daran
erinnern, dass nach der Meinung von Marx,
bezüglich der wissenschaftlichen Analyse
und Kritik der Religion, «das Wichtigste
noch zu leisten sei». Unseres Wissens
haben sich wenige Marxistinnen auf
diesem schwierigen theoretischen Weg
vorgewagt. Und doch ist eine solche Analyse
notwendig für die Ausarbeitung einer
wissenschaftlichen Theorie der Ideologien,
der Rolle gesellschaftlicher Vorstellungen
im gesellschaftlichen Handeln und, noch
weitgehender, einer wissenschaftlichen
Erklärung der Mechanismen, auf Grund
derer der Mensch sich bei der Entwicklung

seiner gesellschaftlichen Verhältnisse

spontan entfremdet.

Die Bibel als Subtext

Als Kind aus jüdischem Haus darf Karl
Marx als profunder Kenner und Nutzer
der ganzen Bibel eingestuft werden. Marx
hat an mehr als hundert Stellen explizit
oder implizit die Bibel verwendet. Am
bekanntesten dürften die Zitate aus der
Johannesapokalypse (13,17 und 17,13) im
ersten Band des Kapital sein. Das Tier
aus dem Abgrund ist heute so präsent wie
damals: Es ist nicht mehr der Kaiser Nero,
sondern das Kapital.

Weniger bekannt ist, dass Karl Marx
sich mindestens fünfzehn Mal auf die
Stelle Mt 6, 19-24 bezieht (z.B. MEW
42, S.142 u.ö.), wo es um die biblische
Mammonskritik geht. Die Verwendung

des biblischen Ausdrucks Mammon zur
Bezeichnung von Reichtum, Geld und
Kapital durchzieht das ganze Werk von
Marx. Andere biblische Bezeichnungen
des Kapitals bei Marx sind Moloch, Baal
und Goldenes Kalb, wozu es mehr als
zwanzig Stellen gibt.

Die Bibel ist als Subtext in vielen
Äusserungen von Marx gegenwärtig. Zum
einen verwendet er die Bibel parodis-
tisch, als Darstellungsmittel seiner Kritik.

Wesentlich subtiler ist der Einsatz
biblischer Denkformen als Schema seiner

eigenen Denkweise. Die erste Spielform

ist: Man weiss etwas, zieht aber
keine Konsequenzen daraus oder
unterdrückt sie sogar. Die zweite Spielform
führt viel weiter, nicht nur weil sie etwas
mit den letzten Worten Jesu zu tun hat:
Sie wissen nicht was sie tun, aber sie tun
es. Theologische Fragestellungen kommen

im Werk von Karl Marx durchgehend
vor, sogar zentrale dogmatische Theorien
wie Inkarnations- und Trinitätstheologie
werden von ihm zur Verdeutlichung
politischer und ökonomischer Sachverhalte
herangezogen. Marx darf vor dem
Hintergrund dieser knappen Skizze als ein
aufgeklärter Jude in der Tradition des
Exodus und als ein radikaler Prophet
eingestuft werden. Daher erübrigt sich die
Entscheidung, ob er ein Atheist oder ein
gläubiger Mensch war. Sein Werk weist
ihn als einen thoratreuen Juden aus, was
er allerdings selber sicher so nicht akzeptieren

würde.
Kehren wir zurück zu Walter Benjamins

These. Wenn er recht hatte, dann ist
entgegen der Äusserung von Marx
Religionskritik noch lange nicht zu Ende. Vor
allem für uns Theologinnen gibt es eine
bleibende Aufgabe. Als Kritikerinnen
werden wir so lange gebraucht, wie es
Religion gibt. Aber nicht um sie zu
interpretieren oder sie zu verteidigen, sondern
um die denkbar radikalste Form der Kritik

der unheiligen Formen der Religion
im Namen von Erlösung und Befreiung zu
praktizieren. •
O Kuno Füssel, *1941 wie Karl Marx in Trier, ist

Theologe, Mathematiker und Autor. Er lebt in
Andernach/D.
kpafl@web.de

O Dieser Beitrag ist eine überarbeitete Version
des Referats an der Neue Wege-Veranstaltung
vom 13. Oktober 2018 in der Offenen Kirche in
Bern «Glaubt (nicht) ans Kapital!».

O Video: neuewege.ch/karl-marx-und-die-
religion-glaubt-nicht-ans-kapital

Neue Wege 1/2.19 39


	Religionskritik, Kapitalismuskritik und die Bibel

