Zeitschrift: Neue Wege : Beitrdge zu Religion und Sozialismus
Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 113 (2019)

Heft: 1-2

Artikel: Religionskritik, Kapitalismuskritik und die Bibel
Autor: Flssel, Kuno

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-868047

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 29.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-868047
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Religions-
kritik,
Kapitalismus-
kritik und die

Bibel

Kuno Fissel

Die Religionskritik von Karl
Marx zielt auf das Elend des
geknechteten Menschen.
Seine Analyse des Fetischcha-
rakters von Ware und Kapital
nimmt biblische Zusam-
menhinge auf. Eine heutige
Perspektive auf Karl Marx
und die Religion ist produktiv.

Walter Benjamin verfasste 1926 das Frag-
ment Kapitalismus als Religion. Darin hat
er die These aufgestellt, dass der Kapita-
lismus nicht nur Elemente der traditionel-
len Religion aufgesaugt hat, sondern sich
als Religion inszeniert. Unter Religion sei
hier — ohne dass die schwierige Diskus-
sionslage aufgearbeitet werden kann — ein
System verstanden, das eine umfassende
Deutung der Welt, deren symbolische Aus-
arbeitung und daraus folgende handlungs-
normierende Konsequenzen enthalt.

Wenn der Kapitalismus als Religion fun-
giert, dann kann mit guten Griinden Kapi-
talismuskritik als Religionskritik durch-
gefiihrt werden. Es ist daher naheliegend,
statt einer Interpretation der These Walter
Benjamins ndher auf die Religionskritik
von Karl Marx einzugehen. Um diese zu
verstehen bedarf es eines Riickgriffs auf
seinen familidren Hintergrund.

Karl Marx stammt aus einer jiidischen
Familie, der auch einige Rabbiner zuzu-
rechnen sind. So waren sein Grossvater
und sein Onkel Rabbiner. Sein Vater ent-
schied sich, um seine Zulassung als Rechts-
anwalt nicht aufs Spiel zu setzen, zu einer

36

Konversion zum preussischen Protestan-
tismus, der nach der Niederlage Napoleons
bestimmenden Staatsreligion. Karl Marx
wurde als jiidisches Kind geboren und dann
1824 mit seinen Geschwistern zum Chris-
ten getauft. Seine spatere Religionskritik
ist also kindheitlich verwurzelt. Er machte
sich von all dieser, nicht nur religiésen,
Fremdbestimmung spétestens in seinen
Studienjahren in Berlin frei, wobei er zum
vielleicht bedeutendsten Religionskritiker
aller Zeiten wurde. Wenn von ihm nur das
gefliigelte Wort: «Religion ist Opium des
Volkes» tiberliefert wiirde, ware das aber
doch zu wenig.

Karl Marx musste mit seiner Frau und
seinen Kindern ein unbestindiges, durch
Flucht und Armut geprigtes Leben fiihren,
iber Paris und Briissel bis London. Dort,
wo Friedrich Engels dafiir sorgte, dass die
Familie mehr als ein Existenzminium zur
Verfiigung hatte, konnte er dann bleiben.
Umso bewundernswerter ist seine enorme
schriftstellerische Tatigkeit als Journalist,
Politiker und exzellenter Denker.

Die Religionskritik von Karl Marx hat
nicht das Ziel, die Religion zu zerstoren.
Ihr Kern ist die Entfaltung des Grundsat-
zes, dass der Mensch das héchste Wesen
fiir den Menschen ist. Dieser Grundsatz
gipfelt in dem kategorischen Imperativ:
«Alle Verhiltnisse umzuwerfen, in denen
der Mensch ein erniedrigtes, ein geknech-
tetes, ein verlassenes, ein verdchtliches
Wesen ist.» (MEW 1, S.385)

Dieser Imperativ bleibt bestimmend fiir
sein ganzes Werk. Die Kritik der Religion
wurde unter dem Einfluss seines lebenslan-
gen Freundes, Friedrich Engels, zu einer
Kritik der politischen Okonomie erwei-
tert. Die urspriinglichen Intentionen wur-
den ohne Abstriche beibehalten.

Die Kritik der Religion
in den Friithschriften

Es lassen sich bei Marx zwei Phasen unter-
scheiden. Erstens: die Kritik der Religion
in den Friihschriften, der auch die bekann-
testen Zitate (z.B. Religion als Opium und
Protest) entstammen. Und zweitens: die
Fetischismuskritik als hochstes Stadium
der Kritik des phantastischen Wider-
scheins des Reellen im Ideellen.

Die radikale Linie der Religionskritik
der Aufklarung sieht ihre Hauptaufgabe
in einer kritischen Erkldrung der Genese
von Religion, die in der Forderung ihrer

Neue Wege 1/2.19



Aufhebung miindet. Grundgelegt wird
sie in Frankreich, das im 18. Jahrhundert
zum Kernland der Aufkldrung wird. Eine
philosophische Vertiefung dieser Posi-
tion erfolgt bei Ludwig Feuerbach (1804—
1872), an dem Marx ankniipft. Fiir Feu-
erbach ist «Gott» nichts anderes als die
Projektion des unendlichen Wesens des
Menschen in eine selbstindige, ausser-
halb des Menschen und der Welt existie-
renden Macht. Der Religionskritik fallt
dann die Aufgabe zu, diese Projektion
rickgidngig zu machen, also den Men-
schen wieder zum Subjekt seiner Eigen-
schaften und Bediirfnisse zu machen.

Der frithe Karl Marx sieht daher in der
«Kritik der Religion|...] die Voraussetzung
aller Kritik». Da sie aber auf die umfas-
sende Emanzipation des Menschen zielt,
treibt sie iiber sich selbst hinaus: «Die Kri-
tik des Himmels verwandelt sich damit in
die Kritik der Erde, die Kritik der Reli-
gion in die Kritik des Rechts, die Kritik
der Theologie in die Kritik der Politik.»
Dieser Umwandlung der Religionskritik
in Gesellschaftskritik entspricht bei Marx
die Historisierung und Soziologisierung
der Auffassung vom Wesen des Men-
schen, das in der Religion in entfremde-
ter Gestalt erscheint: «Aber der Mensch,
das ist kein abstraktes, ausser der Welt
hockendes Wesen. Der Mensch, das ist
die Welt des Menschen, Staat, Sozietit.
Dieser Staat, diese Sozietit produzieren
die Religion, ein verkehrtes Weltbewusst-
sein, weil sie eine verkehrte Welt sind.»
(MEW 3,6) Es sind die Antagonismen
der Gesellschaft, die sich in der Religion
reproduzieren und artikulieren. «Das reli-
giose Elend ist in einem der Ausdruck des
wirklichen Elends und in einem die Pro-
testation gegen das wirkliche Elend. Die
Religion ist der Seufzer der bedriangten
Kreatur, das Gemiit einer herzlosen Welt,
wie sie der Geist geistloser Verhiltnisse
ist. Sie ist Opium des Volks.» (MEW 3,
378). Sie stellt als verkehrte Widerspie-
gelung aber eine nur historisch und nicht
ontologisch notwendige Form des gesell-
schaftlichen Bewusstseins dar. Sie kann
nur durch eine praktische Umwalzung der
Verhiltnisse aufgehoben werden.

Es ist der genuine Beitrag von Marx,
die Religion als Moment einer dialekti-
schen Beziehung von Basis und Uberbau
zu analysieren. Religionskritik ist Inter-
vention in einem bestimmten historischen
Moment und verkiindet keinen Kanon

Neue Wege 1/2.19

zeitlos giiltiger Aussagen. Wenn sich die
okonomische Basis und der ideologische
Uberbau idndern, dndert sich auch das
Verhiltnis von Religion und Gesellschaft.

Der Fetischcharakter von
Ware und Kapital

In dem beriithmten Kapitel Der Fetischcha-
rakter der Ware und sein Geheimnis im 1.
Band des Kapital (MEW 23, S.85-98)
beginnt Karl Marx beim religionswissen-
schaftlichen Ursprung des Begriffs Fetisch
zur Bezeichnung magischer Artefakte und
leitet eine Definition des Fetischismus ab.

Ganz zu Beginn des Kapital fiihrt
Marx aus, dass im Tauschwert der Waren,
nicht in ihrem Gebrauchswert, das trei-
bende Motiv kapitalistischer Produkti-
onsweise gegeben ist. Dabei muss vom
konkreten Charakter der Privatarbei-
ten abstrahiert werden, um die Produkte
tiberhaupt als gleichsetzbare austauschen
zu konnen. Dieses Dominantwerden des
Tauschwerts verwandelt jedes Produkt
menschlicher Arbeit, insofern es als Ware
auftritt, aus einem selbstverstindlichen
und trivialen in «ein sinnlich iibersinnli-
ches Ding». Dessen «Analyse ergibt, dass
sie [die Ware] ein sehr vertracktes Ding ist,
voll metaphysischer Spitzfindigkeit und
theologischer Mucken» (MEW 23, S. 85).

«Woher also entspringt der ratsel-
hafte Charakter des Arbeitsproduktes,
wenn es Warenform annimmt? Offenbar
aus dieser Form selbst. [...] Das Geheim-
nisvolle der Warenform besteht also
einfach darin, dass sie den Menschen
die gesellschaftlichen Charaktere der
Arbeitsprodukte selbst, als gesellschaft-
liche Natureigenschaften dieser Dinge
zuriickspiegelt, daher auch das gesell-
schaftliche Verhiltnis der Produzenten
zur Gesamtarbeit als ein ausser ihnen
existierendes gesellschaftliches Verhalt-
nis von Gegenstdnden. [...] Es ist nur das
bestimmte gesellschaftliche Verhaltnis
der Menschen selbst, welches hier fiir
sie die phantasmagorische Form eines
Verhiltnisses von Dingen annimmt. |[...]
Dies nenne ich den Fetischismus, der den
Arbeitsprodukten anklebt, sobald sie als
Waren produziert werden, und der daher
von der Warenproduktion unzertrennlich
ist.» (MEW 23, S.86—87)

Imdritten Band des Kapital weist Marx
erneut auf den Fetischcharakter des Kapi-
tals hin. Wahrend im Kaufmannskapital

37



die Geldvermehrung noch iiber den Kauf
und Verkauf von Waren geschieht, also
ein gesellschaftliches Verhiltnis zwischen
verschiedenen Akteuren sichtbar wird,
gilt dies nicht mehr fiir das zinsbringende
Kapital. Hier erscheint «das Kapital |[...]
als mysteriose und selbstschopferische
Quelle des Zinses, seiner eigenen Vermeh-
rung. Das Ding (Geld, Ware, Wert) ist nun
als blosses Ding schon Kapital, und das
Kapital erscheint als blosses Ding; das
Resultat des gesamten Reproduktions-
prozesses erscheint als eine, einem Ding
von selbst zukommende Eigenschaft; es
hdngt ab von dem Besitzer des Geldes,
d.h. der Ware in ihrer stets austauschba-
ren Form, ob er es als Geld verausgaben
oder als Kapital vermieten will. Im zins-
tragenden Kapital ist daher dieser auto-
matische Fetisch rein herausgearbeitet,
der sich selbst verwertende Wert, Geld
heckendes Geld. [...] Das gesellschaftli-
che Verhiltnis ist vollendet als Verhiltnis
eines Dings, des Geldes zu sich selbst.»
(MEW 25, S.405)

Es gibt also unter dem Diktat des Kapi-
talfetischs im Regelwerk des Kapitalis-
mus eine Fortpflanzung des Fetischcha-
rakters, beginnend bei der Ware. Dieser
verwandelt die lebendige Arbeit in Lohn-
arbeit und die Produktionsmittel iiber die
Eigentumsverhiltnisse in Kapital. Dieses
erreicht seinen Zenit im Finanzkapital als
der reinsten und auch heute bedeutends-
ten Form des Kapitalfetischs, in dem er
sich zugleich radikalisiert, wie die perma-
nenten Finanzkrisen beweisen.

Der primire Effekt des Fetischismus
besteht darin, dass die Warenwelt eine
eigene, von den Produzenten nicht beab-
sichtigte Gesetzlichkeit entfaltet, ein
Sachverhalt, der in der verschleiernden
Sprache der herrschenden Ideologie als
«Systemrationalitit» bezeichnet wird.

Der Trick besteht darin, den durch
menschliches Handeln steuerbaren sozia-
len, politischen und wirtschaftlichen Pro-
zessen die Qualitdt von Naturgesetzen
anzudichten. Dass die Sachzwinge die
politische Gestalt einer herrschaftsférmi-
gen Gesellschaft annehmen, die das freie
gesellschaftliche Individuum verhindert,
hat Marx schon viel friither in den Grund-
rissen dargelegt: «Die gesellschaftliche
Beziehung der Individuen aufeinander als
verselbstandigte Macht iiber den Indivi-
duen, werde sie nun vorgestellt als Natur-
macht, Zufall oder in sonst beliebiger Form,

38

ist notwendiges Resultat dessen, dass der
Ausgangspunkt nicht das freie gesellschaft-
liche Individuum ist» (MEW 42, S. 111).

Ausgehend von seiner minutiosen
Analyse der Wertform unterstreicht Marx,
wie sehr das Kapitalverhaltnis eine beson-
dere Form der Knechtschaft, also einer
Vermittlung zwischen Herrschenden und
Beherrschten ist. Dabei herrscht das Kapi-
tal als Sache iiber den Menschen, der als
Arbeiter auf seine Arbeitskraft reduziert
wird. Arbeiter und Kapitalist sind beide
gezwungen, den anderen gemdss dem
Zwangsverhiltnis zu (re-)produzieren.
«Der Arbeiter selbst produziert daher
bestiandig den objektiven Reichtum als
Kapital, ihm fremde, ihn beherrschende
und ausbeutende Macht, und der Kapitalist
produziert ebenso bestindig die Arbeits-
kraft als subjektive |...], abstrakte, in der
blossen Leiblichkeit des Arbeiters existie-
rende Reichtumsquelle, kurz den Arbeiter
als Lohnarbeiter.» (MEW 23, S.596)

Religion als Produkt
gesellschaftlicher Verhiltnisse

Wichtig ist die Erkenntnis iiber den
Zusammenhang von gesellschaftlichem
Sein und gesellschaftlichem Bewusstsein,
von Deutungskategorien und Praxisfor-
men. Der kategoriale Rahmen, durch
den die gesellschaftliche Wirklichkeit
wahrgenommen wird, ist den Verhailtnis-
sen inhdrent. Darin liegt das offenbare
Geheimnis der TINA-Formel «There is no
alternative» oder der gldubigen Anbetung
der Allmacht des freien Marktes.
Ausgangspunkt und Endpunkt der Kri-
tik der politischen Okonomie von Marx ist
die Verwirklichung des freien, nicht ent-
fremdeten Individuums. Fiir Marx ist die
Religion eine phantasmagorische Sicht
des gesellschaftlichen Lebens. Sie ist ein
Bereich, in dem der Mensch sich entfrem-
det, das heisst, sich eine imaginire Vor-
stellung von seinem Dasein macht und
mit illusorischen Mitteln auf diese ein-
zuwirken versucht. Fiir Marx sind reli-
gioses Denken und Handeln das Produkt
bestimmter gesellschaftlicher Verhilt-
nisse und kénnen nur durch Verinderung
dieser Verhiltnisse verdndert werden.
Marx erwartet das Ableben der Religion
also nicht von einer theoretisch gefiihr-
ten Kritik. Sie kann nur verschwinden auf
Grund der Verinderung der Gesellschaft
und der Herstellung gesellschaftlicher

Neue Wege 1/2.19



Verhiltnisse, die auf der Aufhebung der
Klassenausbeutung und der Ubernahme
des Produktionsprozesses und der gesell-
schaftlichen Organisation durch die Pro-
duzentInnen selbst beruhen.

Diese Uberlegungen von Marx aus der
Phase der Friihschriften und dem ersten
Band des Kapital sagen allerdings noch
nichts dariiber aus, ob Religion auch
gedacht werden kann als adiquate Wider-
spiegelung autonomer menschlicher Pro-
duktion und freier Vergesellschaftung und
ob Religion iiberhaupt und erschépfend
nur als Widerspiegelung begriffen wer-
den kann. Kann Religion nicht in sich eine
substantiell eigenstindige und funktional
mehrwertige Grosse sein? Dies diirfen wir
mit guten Griinden unterstellen, wenn wir
nicht von Religion im allgemeinen, son-
dern von der Tradition des Exodus und
den aus ihr entstehenden prophetischen
und messianischen Strémungen ausgehen.

Wir miissen jedoch auch daran erin-
nern, dass nach der Meinung von Marx,
beziiglich der wissenschaftlichen Analyse
und Kritik der Religion, «das Wichtigste
noch zu leisten sei». Unseres Wissens
haben sich wenige MarxistInnen auf die-
sem schwierigen theoretischen Weg vor-
gewagt. Und doch ist eine solche Analyse
notwendig fiir die Ausarbeitung einer wis-
senschaftlichen Theorie der Ideologien,
der Rolle gesellschaftlicher Vorstellungen
im gesellschaftlichen Handeln und, noch
weitgehender, einer wissenschaftlichen
Erklirung der Mechanismen, auf Grund
derer der Mensch sich bei der Entwick-
lung seiner gesellschaftlichen Verhilt-
nisse spontan entfremdet.

Die Bibel als Subtext

Als Kind aus jiidischem Haus darf Karl
Marx als profunder Kenner und Nutzer
der ganzen Bibel eingestuft werden. Marx
hat an mehr als hundert Stellen explizit
oder implizit die Bibel verwendet. Am
bekanntesten diirften die Zitate aus der
Johannesapokalypse (13,17 und 17,13) im
ersten Band des Kapital sein. Das Tier
aus dem Abgrund ist heute so prisent wie
damals: Es ist nicht mehr der Kaiser Nero,
sondern das Kapital.

Weniger bekannt ist, dass Karl Marx
sich mindestens fiinfzehn Mal auf die
Stelle Mt 6, 1924 bezieht (z.B. MEW
42, S.142 u.06.), wo es um die biblische
Mammonskritik geht. Die Verwendung

Neue Wege 1/2.19

des biblischen Ausdrucks Mammon zur
Bezeichnung von Reichtum, Geld und
Kapital durchzieht das ganze Werk von
Marx. Andere biblische Bezeichnungen
des Kapitals bei Marx sind Moloch, Baal
und Goldenes Kalb, wozu es mehr als
zwanzig Stellen gibt.

Die Bibel ist als Subtext in vielen
Ausserungen von Marx gegenwirtig. Zum
einen verwendet er die Bibel parodis-
tisch, als Darstellungsmittel seiner Kri-
tik. Wesentlich subtiler ist der Einsatz
biblischer Denkformen als Schema sei-
ner eigenen Denkweise. Die erste Spiel-
form ist: Man weiss etwas, zieht aber
keine Konsequenzen daraus oder unter-
driickt sie sogar. Die zweite Spielform
fiihrt viel weiter, nicht nur weil sie etwas
mit den letzten Worten Jesu zu tun hat:
Sie wissen nicht was sie tun, aber sie tun
es. Theologische Fragestellungen kom-
men im Werk von Karl Marx durchgehend
vor, sogar zentrale dogmatische Theorien
wie Inkarnations- und Trinitdtstheologie
werden von ihm zur Verdeutlichung poli-
tischer und 6konomischer Sachverhalte
herangezogen. Marx darf vor dem Hin-
tergrund dieser knappen Skizze als ein
aufgeklirter Jude in der Tradition des
Exodus und als ein radikaler Prophet ein-
gestuft werden. Daher eriibrigt sich die
Entscheidung, ob er ein Atheist oder ein
gldubiger Mensch war. Sein Werk weist
ihn als einen thoratreuen Juden aus, was
er allerdings selber sicher so nicht akzep-
tieren wiirde.

Kehren wir zuriick zu Walter Benja-
mins These. Wenn er recht hatte, dann ist
entgegen der Ausserung von Marx Religi-
onskritik noch lange nicht zu Ende. Vor
allem fiir uns TheologInnen gibt es eine
bleibende Aufgabe. Als KritikerInnen
werden wir so lange gebraucht, wie es
Religion gibt. Aber nicht um sie zu inter-
pretieren oder sie zu verteidigen, sondern
um die denkbar radikalste Form der Kri-
tik der unheiligen Formen der Religion
im Namen von Erlésung und Befreiung zu
praktizieren. @

O Kuno Fiissel, *1941 wie Karl Marx in Trier, ist
Theologe, Mathematiker und Autor. Er lebt in
Andernach/D.

kpafl@web.de

QO Dieser Beitrag ist eine iiberarbeitete Version
des Referats an der Neue Wege-Veranstaltung
vom 13. Oktober 2018 in der Offenen Kirche in
Bern «Glaubt (nicht) ans Kapital!».

QO Video: neuewege.ch/karl-marx-und-die-
religion-glaubt-nicht-ans-kapital

39



	Religionskritik, Kapitalismuskritik und die Bibel

