
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 113 (2019)

Heft: 1-2

Artikel: Das Reich Gottes im Blick

Autor: Ammann, Christoph

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-868045

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 29.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-868045
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Meiner Ansicht nach ist nicht die kulturrelativistische

Haltung, die der SP von Kacem El
Ghazzali (Autor und Islamkritiker) vorgeworfen

wird, Grund für das Ausbleiben einer klaren
Stellungnahme zu dieser Frage. Dass ein Verbot
wenig nützt, zeigt das Beispiel Frankreich, wo
Bussen mitunter von reichen Muslimen bezahlt
werden. Aber wie soll der Staat sonst mit patri-
archalen Verhältnissen in einer Religion umgehen?

Diese Frage konnte die SP noch nicht
beantworten. Sie unterstützt jedoch verschiedene

Massnahmen zur Förderung der Sicherheit

von Frauen, etwa durch die Unterstützung
der Istanbul-Konvention gegen geschlechtsspezifische

und häusliche Gewalt.
Religionen sind Gemeinschaften, die das

Leben von Menschen auf einer integrativen,
normativen und gesellschaftlichen Ebene stark
beeinflussen können. Deshalb kann man
Religionen nicht wie Fussballvereine oder Chöre
behandeln. Die Frage, wie der Staat in
ideologiestiftenden Gemeinschaften Grundrechte
gewährleisten kann, ist schwierig zu beantworten.

Denn es ist unklar, welche Massnahmen zu
welchen Wirkungen führen oder ob und wie
diese die Religionsfreiheit einschränken. Die
Frage kann aber nicht beantwortet werden,
ohne eine grundlegende Haltung zum Verhältnis

von Religion und Staat zu entwickeln.
Mit integraUNIVERSELL bin ich der Ansicht,

dass die Diskussion zu diesem Verhältnis in der
SP dringend und grundsätzlich geführt werden
sollte. Die Politik der öffentlich-rechtlichen
Anerkennung birgt meiner Meinung nach einige
Probleme. Man priorisiert zwangsweise
Religionsgemeinschaften, wenn nicht alle gleicher-
massen anerkannt werden. Die aufklärerische
Haltung der SP sollte aber in eine strikte Trennung

von Religion und Staat münden und einen
neuen Weg der Zusammenarbeit suchen, der
unabhängig ist von einer öffentlich-rechtlichen
Anerkennung einzelner Gemeinschaften. Diese
darf und kann nicht das Ziel einer Partei sein,
die sich für Gleichheit sowie Religions- und
Kulturvielfalt einsetzt. Der Staat muss die
Demokratisierung und die Gleichberechtigung in und
von allen Religionsgemeinschaften der Schweiz
fordern und fördern. Dies ist aber nur mit
Massnahmen möglich, die auch für alle gelten. #
O Frédéric Mader, *2000, ist Maturand am Gymnasium

Hofwil bei Bern und seit 2014 Mitglied der Juso
Schweiz. Er gründete 2015 das Jugendparlament der
Stadt Bern mit und war dessen Co-Präsident. Er hat
auch das Jugendparlament des Kanton Bern
mitgegründet und ist in der Gründungsgruppe für den
Nationalen Jugendrat. Seine Maturarbeit schrieb er
zum Thema Analyse der Religionspolitik der
Sozialdemokratischen Partei Schweiz mit Fokus Islam.

frederic.mader@outlook.de

Das Reich
Gottes im Blick

Christoph Ammann

Der Relaunch der Neuen Wege
gibt Anlass, über die Identität der
Zeitschrift nachzudenken. Was
könnte es heissen, religiös-sozial
zu sein? Und was hat das mit
dem Reich Gottes zu tun?
Überlegungen vom Co-Präsidenten
der Freundinnen und Freunde der
Neuen Wege.

Die Frage, wer wir sind - als Einzelne oder als
Kollektiv -, zielt nicht nur auf ein konstatierendes

«So bin/sind wir eben». Sie hat zugleich
einen normativen Aspekt: «Wie wollen wir
sein?» - «Sind wir auch das, was wir vorgeben
zu sein?» - «Verdienen wir die Begriffe auch,
die wir auf uns anwenden?»

Unsere Identität ist nicht in derselben Art
festgelegt wie die eines Gegenstands, der mit
sich über die Zeit hinweg identisch bleibt.
Menschen oder Institutionen können sich
verändern und sich dennoch selbst treu bleiben.
Paul Ricoeur veranschaulicht diese Form der
Identität am Phänomen des Versprechens und

Neue Wege 1/2.19 25



der Art und Weise, wie Menschen sich durch
ein Versprechen sowohl frei binden als auch
von ihm gebunden werden.

Die Neuen Wege, so scheint mir, sind in
einer solchen Weise gebunden. So heisst es
in den Leitlinien von 2016: «Die Neuen Wege
sind dem Erbe des Religiösen Sozialismus
verpflichtet und beziehen sich auf dessen
theologischen Vordenker Leonhard Ragaz.» Dieser
spezifischen Geschichte, diesem Erbe wissen
sich die Neuen Wege verpflichtet. Aber sie
sind nicht bloss Nachlassverwalter des Erbes
grosser Männer und Frauen. Vielmehr wollen
sie die Geschichte, die diese Gestalten geprägt
haben, auf eine neue, kreative Weise fortschreiben.

Beide Pole, Vergangenheit und Zukunft,
Tradition und Innovation, sind gleichermassen
wichtig. Ein Projekt fortführen, das geschieht
nicht nur im Blick auf die Vergangenheit, also
das Erbe, das verwaltet wird. Es geschieht
genauso im Hinblick auf die Zukunft, ist also
eine wesentlich kreative Aufgabe.

Gegen die Geschichtsverächterlnnen jeder
Couleur ist freilich zu betonen, dass es den
Blick zurück braucht. Und zwar nicht nur, um
die Fehler der Vergangenheit zu vermeiden,
die zu wiederholen ohne Geschichtsbewusst-
sein gleichsam «zwingend» ist. Es braucht den
Blick zurück und die Pflege der Tradition auch,
um die Kontinuität mit der Vergangenheit zu
gewährleisten. Die Neuen Wege sollen also
ihren Charakter als Bewegung durchaus behalten

und pflegen. Sie sollen zurückschauen, die
Erinnerung an die Gründerväter und -mütter
pflegen, sie sollen Jubiläen feiern, wenn es an
der Zeit ist. Sie sollen Artikel veröffentlichen
zur Geschichte der religiös-sozialen Bewegung

und deren Sternstunden (und Sündenfällen).

Aber sie sollen nicht meinen, mit dem
Blick in die Vergangenheit sei sichergestellt,
dass sie sich selbst treu bleiben.

Christin sein -
Christin werden

Soren Kierkegaard, zugegebenermassen nicht
unbedingt ein Religiös-Sozialer avant la lettre,
hat seine dänischen Zeitgenossinnen, die sich
ganz selbstverständlich als Christenmenschen

verstanden haben, mit hoher Penetranz
daran erinnert, dass es eben gar nicht
selbstverständlich ist, Christ oder Christin zu sein.
Seine Frage, ob es in der ganzen Christenheit
auch nur einen einzigen Christen gebe, der
diesen Namen verdiene, macht nur Sinn unter
der Voraussetzung, dass man auch etwas anderes

sein kann, als man zu sein vermeint: dass
man zum Beispiel in der vollen Überzeugung

lebt, Christ zu sein, aber jeden Sinn dafür
verloren hat, was es eigentlich hiesse, Christin
zu sein. Was dann übrig bleibt, ist eine
Karikatur christlichen Lebens, die ganz wesentlich

dadurch gekennzeichnet ist, dass sie den
Anspruch negiert oder missversteht, der darin
liegt, Christ zu sein. Denn Christin ist man
nicht einfach dadurch, dass man in die Kirche
hinein geboren wird, getauft ist, zum Abendmahl

geht, die Werke der Barmherzigkeit übt
und so weiter und so fort. «Christsein» ist
eine Existenzbestimmung, also eine, die mit
dem Anspruch einher geht, sich selbst auf eine
bestimmte Weise zu verstehen und zu bestimmen

und folglich etwas, was man nie einfach
ist, sondern immer wieder neu werden muss.

Religiös-sozial?

Wir sollten, so möchte ich vorschlagen, den
Ausdruck «religiös-sozial» in einer ganz ähnlichen

Weise verstehen: nicht als einen Ausdruck,
der uns selbst beschreibt und dadurch hilft, uns
als Teil einer «In-Group» von anderen zu
unterscheiden, die nicht dazu gehören, sondern
vielmehr als Begriff, der mit einem Anspruch an
uns selbst einhergeht. Religiös-sozial, das sind
wir dann nicht einfach, indem wir zum Beispiel
Mitglied in der SP und gleichzeitig Mitglied
einer Religionsgemeinschaft sind. Religiössozial,

das sind wir, solange und insofern wir
uns selbst und alles, was ist, auf eine bestimmte
Weise verstehen. Oder anders formuliert:
Religiös-sozial sind wir, insofern unsere Wahrnehmung

und unsere Praxis in erkennbarer Kontinuität

zur religiös-sozialen Tradition (etwa zu
Leonhard und Clara Ragaz) steht. In dieser
Tradition zu stehen, hiesse gerade nicht, genau das
Gleiche zu sagen und zu tun wie diese
Leitgestalten. Wer das Gleiche wiederholt, tut gerade
nicht das Gleiche. Der Anspruch muss vielmehr
sein, das Gleiche immer wieder neu zu sagen
und zu tun. Sich in dieser Tradition zu verstehen,

beinhaltet den Anspruch und die Zumutung,

auf eine neue, andere Weise dasselbe zu
tun. Es bedeutet auch die ständige Auseinandersetzung

darüber, worin sich die Kontinuität mit
der Vergangenheit zeigt, das heisst, welche
Elemente identitätskonstitutiv sind und welche
nicht. Das hiesse es, in meinen Augen, «dem
Erbe des Religiösen Sozialismus» treu zu sein.

Bleiben wir beim Ausdruck «religiös-sozial».

Man könnte ja meinen, es sei ganz
selbstverständlich, was diese Worte bedeuten. Ich
bin und war nie mit dieser Gewissheit gesegnet.

Die Frage, ob ich selber «religiös-sozial»
bin, hat mich immer mit einer gewissen
Verlegenheit erfüllt. Da kommt es mir ganz gelegen,

26 Neue Wege 1/2.19



vorhalten wollte - einer Brm der
Selbsttäuschung aufsässen. Im pfle Kierkegaards
betraf diese die Bezeichnung «Christ», in
unserem Fall wäre es die Bezeichnung
«religiös», aber bei genauerem Flinsehen ist das
Missverständnis, um das es in beiden Fällen
geht, von ganz ähnlicher Art.

Reich Gottes,
nicht Religion

Einen der zentralen programmatischen Texte
der religiös-sozialen Bewegung und unserer
Zeitschrift hat Ragaz mit Nicht Religion,
sondern Reich Gottes betitelt (NW 6/1917, S.295-
306). Darin schreibt er mit unmissverständ-
licher Klarheit: «Das Reich Gottes ist keine
Religion; es bedeutet eher die Aufhebung
aller Religion.» Und 1925 bemerkt er, dass es

«etwas seltsam» sei, dass gerade eine Bewegung

«religiös-sozial» heissen soll, die so
stark den Gegensatz zwischen Religion und
Reich Gottes und das Problematische aller
blossen «Religion» hervorhebt (NW 5/1982,
S. 182). Worin also besteht der offenbar für das

religiös-soziale Profil konstitutive Gegensatz
von Reich Gottes und Religion?

dass bei Ragaz zu lesen ist, dass auch ihm an
der Bezeichnung «religiös-sozial» nicht viel
lag. Sie sei «durch blossen Zufall entstanden
und an sich bedeutungslos», schrieb er 1914 in
den Neuen Wegen. Wer sich daran störe, solle
sie vermeiden, und «man soll auch nichts
Besonderes dahinter suchen» und sich auch
nicht darüber aufregen.

Ein Grund dafür, warum für Ragaz der
farblose Ausdruck «religiös-sozial» nicht viel
mehr als eine Notlösung war, ist die Tatsache,
dass damit der für Ragaz zentrale Gegensatz
zwischen Religion und Reich Gottes tendenziell

verwischt wird. An diesen Gegensatz zu
erinnern, scheint mir nun aber gerade heute
von besonderer Bedeutung zu sein. Denn wenn
wir uns heute Gedanken darüber machen, was
die Neuen Wege sein sollen, würde es nicht
einer gewissen Ironie entbehren, wenn wir
ganz selbstverständlich meinten, «Religiös-
Soziale» seien solche, die gleichzeitig die
Adjektive «religiös» oder «sozial(istisch)» als
treffende Selbstbezeichnung akzeptieren würden

und damit vom Rest der Menschheit
unterschieden seien. Ironisch wäre das insofern, als
dass wir dann - nicht unähnlich den
Kirchenchristinnen, denen Kierkegaard den Spiegel

Neue Wege 1/2.19 27



Die Religion sieht Ragaz durch eine Reihe von
charakteristischen Merkmalen gekennzeichnet:

Einmal eine bestimmte «Lehre», nämlich

«eine Lehre von Gott und göttlichen
Dingen»; sodann «bestimmte Bräuche und Sitten,
Übungen und Einrichtungen», vor allem aber
einen «Kultus»; dann «eine Gemeinschaft,
die sich um diese Lehre und diesen Gottesdienst

sammelt»; ferner «eine Organisation
zur Einrichtung dieses Gottesdienstes, Regelung

dieser Gemeinschaft und zur Tradierung
der Botschaft; zuletzt irgendeine Form von
Bekenntnis». (Nicht Religion, sondern Reich
Gottes, S.296)

Auf den ersten Blick sieht es so aus, als
würde Ragaz einfach die institutionell
verkrusteten Formen von Religion kritisieren.
Aber wer nun meint, Ragaz stelle — ganz auf
der Linie vieler Heutiger - der starren,
dogmatisch fixierten kirchlichen (oder sonstwie
gemeinschaftlich organisierten) Religion
einfach den lebendigen Glauben des «ungebundenen»

Individuums gegenüber, wird sogleich
eines Besseren belehrt. Ragaz fügt nämlich
hinzu, dass lebendige Religion (im Gefolge
Friedrich Schleiermachers und seiner Erben)
«vor allem eine Sache des Gefühls, der
Stimmung und Empfindung» ist. Aber diese auf
Innerlichkeit gerichtete Religiosität, die heute
wohl manche lieber als «Spiritualität» bezeichnen

würden, verfällt ebenso der Ragaz'schen
Kritik. Die Alternative zum dogmatischen,
institutionell erstarrten Kirchenchristentum
ist also nicht der harmlose private Glaube des
Individuums «an eine höhere Macht».

Weder dogmatisch noch
privat-innerlich

Was Ragaz an beiden Erscheinungsweisen der
Religion - der dogmatisch verkrusteten und der
privat-innerlichen - stört, ist, dass das Religiöse

darin zu einem «Gebilde für sich» wird,
einem eigenen Lebensbereich, einer abgrenzbaren

Sphäre der (menschlichen) Realität. Ist
erkannt, dass dies der Fokus der Ragaz'schen
Religionskritik ist, wird auch deutlich, dass sie

genau so aktuell ist wie damals. Denn der Sinn
dafür, dass es im Christentum um etwas anderes

gehen könnte als um Religion, dass es für
Christinnen und Christen wichtig sein könnte,
auf der Differenz von Christsein und Religion
zu beharren, ist heute bestimmt nicht stärker
ausgeprägt als vor hundert Jahren. So wird
denn auch mit grösster Selbstverständlichkeit
Religion (in ihrer Vielfalt) als ein eigenständiges,
klar abgrenzbares Phänomen wissenschaftlich
untersucht und analysiert. Oder es wird, so mein

Eindruck, selbst innerhalb der Kirche beständig
der Eindruck erweckt, als sei Christsein und der
Einsatz für den Fortbestand der Kirche dasselbe.
Was Ragaz nun an dieser Konzeptualisierung
von Religion als einer eigenen, von anderen
Lebensbereichen wie Sittlichkeit, Kunst,
Wissenschaft oder Politik separierbaren Sphäre
stört, ist, dass sie das Spezifische an der
jesuanischen Verkündigung des Gottesreiches
gerade unsichtbar macht. Was Jesus will, ist
nicht, die Menschen «religiös» zu machen
oder die Religiosität im Menschen zu fördern.
Nein, «das, was Jesus will, ist [...] so ziemlich
das Gegenteil» davon (S.297); und eigentlich,
fügt Ragaz hinzu, gilt das bereits von Israel,
von Mose und erst recht von den Propheten. In
deren Fussstapfen hat Jesus «nicht nur keine
neue Religion gebracht, sondern überhaupt
keine Religion» (ebd.). Ragaz stellt sich also,
indem er das Profil seiner religiös-sozialen
Weltsicht herausarbeitet, selber in eine
Traditionslinie, die von den alttestamentlichen
Propheten mit ihrer Kultkritik über Jesus bis
in die Gegenwart reicht. Als Gegenbegriff zur
Religion rückt die Vokabel «Reich Gottes» ins
Zentrum: «Nichteine Religion will [Jesus],
sondern ein Reich, eine neue Schöpfung, eine neue
Welt. Er will Gott, den Menschen, den Bruder,
die neue Gerechtigkeit, die Befreiung der Welt
aus Angst und Sinnlichkeit, Mammonismus,
Verzweiflung, Tod und - Religion! » (ebd.), wie
Ragaz mit beträchtlichem Pathos feststellt. Im
Gegensatz zur Religion, die ein menschliches
Gebilde darstellt, eine im guten Fall edle
Ausdrucksform des menschlichen Geistes, wird
das Reich Gottes da Wirklichkeit, wo Gott
«auf die Welt» kommt, wo «der Mensch sich mit
ihm berührt, in sein Licht kommt» (S. 306). Das
Reich Gottes ist «ein aus Gott geborener
Weltzustand, keine Religion» (S. 297). Will Letztere
den Menschen nach oben, zu Gott erheben, ist
das Christentum im Grunde an der entgegengesetzten

Bewegung orientiert: am Zur-Welt-
Kommen Gottes, wie es in der Bitte «Dein
Reich komme!» verdichtet ist.

Und die Sozialdemokratie?

Die Orientierung am Gottesreich ist auch der
Schlüssel, um den zweiten Teil der Wendung
«religiös-sozial» zu verstehen, denn wir - so
schreibt Ragaz 1917 in Unser Sozialismus -
«sind zur Sozialdemokratie gegangen, weil wir
darin etwas vom Gottesreich zu finden glaubten,

und zwar vom Gottesreich im Gegensatz
zur Religion.» (NW 11/1917, S. 585). Für Ragaz
ist nicht der Sozialismus etwas, das zur
Orientierung am Reich Gottes hinzukäme, vielmehr

28 Neue Wege 1/2.19



deutet er den Sozialismus als «ein wunderbares

Auftauchen des alten Gottesreichsgedanken»
(NW 1/1914, S. 7) Freilich wirft er sodann

der sozialdemokratischen Partei vor, selber
zu einer Religion, einer Kirche geworden zu
sein. Ganz ähnlich wie im Blick auf die Kirche,
bei der anstelle der Orientierung am Gottesreich

der Drang zur Selbsterhaltung trat, stellt
Ragaz in Bezug auf die SP fest: «Die Partei verlor

das Bewusstsein der letzten Ziele, für die
sie eigentlich vorhanden wäre und wurde eine
Sache, die für sich selbst galt.» (ebd, S.597).
Sowohl Kirche wie auch Partei werden also
daran gemessen, inwiefern sie der Verwirklichung

des Gottesreichs dienen. Darin besteht
ihr Telos, ihr Daseinszweck. Auch darin wird
exemplarisch deutlich, dass Ragaz sich nicht
als Christ und als Sozialist oder Sozialdemokrat

versteht, als müssten beide Bestimmungen
erst zusammengebracht werden. In der
Orientierung am Reich Gottes, am Wirklichwerden
des Guten in dieser Welt, ist vielmehr beides
schon immer verbunden.

Die Orientierung am
Reich Gottes

Auf der Linie von Ragaz lässt sich also sagen:
Religiös-sozial sind wir, indem wir die
Orientierung am Reich Gottes und die Arbeit
daran im Blick haben. Die Formel «Orientierung

am Reich Gottes» ist wie keine zweite
geeignet, den religiös-sozialen Blick auf die
Welt zu kennzeichnen. «Reich Gottes», das
ist nicht etwas Separates neben oder jenseits
der Wirklichkeit, in der wir Menschen unser
Leben führen, aber es ist diese Welt in einer
bestimmten Perspektive. Für diese ethische
Orientierung ist «Reich Gottes» ein zentraler
Begriff, weil er eine Vision des Zusammenlebens

aller Menschen und - über Ragaz
hinausgehend - aller Geschöpfe untereinander

enthält, eine Vision, in der Gerechtigkeit
und Friede sich küssen (Psalm 85). Vielleicht
könnte man das Reich Gottes mit Ernst Blochs
Worten als eine «konkrete Utopie» bezeichnen.
Das Reich Gottes ist in paradigmatischer Weise
das Noch-nicht-Realisierte. Die Orientierung
am Reich Gottes impliziert also ein unendliches,

nie abgeschlossenes Streben nach einer
Transformation dieser Welt in eine gerechtere,
friedlichere, bessere Welt.

Das Reich Gottes ist in dieser Weise auch die
Vision des Guten, in deren Licht alles Negative
sichtbar wird, das der Realisierung des Guten
widerspricht oder ihr im Wege steht. Das Reich
Gottes im Blick zu haben, heisst gerade nicht,
das Böse, Ungute, Negative zu ignorieren,

vielmehr wird dieses häufig erst so als böse
und defizitär wahrnehmbar. Wer so auf die
Welt blickt, erblickt nicht das Reich Gottes,
sondern eine Welt, in der vieles im Argen liegt,
in der etwa Profitgier, Gleichgültigkeit und
Rücksichtlosigkeit florieren und Missstände
geduldet oder gar kultiviert werden.

Das Reich Gottes hat also ethisch gesehen
eine doppelte Funktion: Es formuliert sowohl
ein Ideal, ein Endziel menschlichen Strebens
als auch einen Massstab der Kritik an gegenwärtigen

Zuständen und Mechanismen. Deshalb ist
es konstitutiv für jene Wahrnehmung der Welt,
für die die Neuen Wege stehen. Wichtig ist aber
der Zusatz, dass damit diese religiös-soziale
Linse nur auf denkbar allgemeine Weise
charakterisiert ist. Was diese Linse zu sehen gibt,
muss sich im Einzelfall zeigen. Mit Sicherheit

heisst dies nicht, dass eine solche Linse
jeden ethischen oder gesellschaftlich-politische

Streitfall auf eine eindeutige Weise
auflösen Hesse. Es wird zu vielen Fragen nicht die
religiös-soziale Art und Weise geben, einen
Konflikt zu beschreiben oder ihn aufzulösen.
Ganz allgemein sollten wir, gerade als
Menschen, die am Reich Gottes orientiert sind,
nicht nach der korrekten religiös-sozialen
Lösung für ein Problem suchen, sondern nach
der richtigen - einer sachgemässen, praktikablen

und menschengemässen - Lösung. Das
Reich Gottes im Blick zu haben, heisst gerade
nicht, primär die religiös-soziale Bewegung
oder einen Gott jenseits der Geschichte im
Blick zu haben, sondern die Welt - und den
Gott, der sich inmitten von ihr zeigt. #
O Christoph Ammann, *1972, ist Theologe und Ethiker.

Er ist Pfarrer der ev.-ref. Kirche Zürich-Witikon und
Co-Präsident der Neuen V/ege.

ammann@neuewege.ch

Neue Wege 1/2.19 29



Impuls

Landschaft
predigen

Köbi Gantenbein
Ueli Greminger

Ein Pfarrer und der Chefredaktor
der Architekturzeitschrift
Hochparterre predigen am Eidg. Dank-,
Buss- und Bettag miteinander
über die zerstörerischen Schatten
der Heimat, die auf die
Landschaft fallen.

l.Akt
kg Bin ich in der Fremde, habe ich Heimweh.
Das hat wohl auch mit dem Alter zu tun. Mit
zwanzig Jahren kannte ich diese Melancholie
nicht, dieses Drücken und Ziehen, wenn ich der
Fremde bin, statt in meinem Haus in der Heimat
im Unterdorfvon Fläsch im Kanton Graubünden.
Johannes Hofer hat das 1688 in seinem Buch
Medica de Nostalgia erklärt. Es ist eine frühe
Theorie der Heimat und des Heimwehs. Heimweh

ist ein Leiden am Luftdruck. Im Tal drückt
er stärker aufs Gehirn als in den Bergen. Kurz -
Heimat ist nicht Kultur, sondern Biologie. Ich
sitze also, zurück vom Fortsein, mit abschwellendem

Hirn in meinem Haus. Da ist mir vieles
heimatig. Leute und Landschaft. Und morgens
um fünf Uhr klingt hell ein Kirchenglöcklein. Ich
höre zu, freue mich, drehe mich um und schlafe
selig weiter. Luftdruck gut, Heimat da.

Ich bin ein Träumer der besseren Welt
in dieser Welt. Heimat für alle, nicht für wenige.
Meine Heimat hat Substanz in Landschaften.
Sie erhält dank Büchern Form in meinem
Kopf. Ernst Bloch hat in Prinzip Hoffnung
seine Gewissheit erglühen lassen: Wir werden

die gute Welt herstellen in dieser Welt.
Nach über 1600 Seiten schreibt er einen weit
klingenden Schlussakkord: «Der Mensch lebt
noch überall in der Vorgeschichte, ja alles und
jedes steht noch vor Erschaffung der Welt, als
einer rechten. Die Wurzel der Geschichte aber
ist der arbeitende, schaffende, die Gegebenheiten

umbildende und überholende Mensch.

Hat er sich erfasst und das Seine ohne Entäus-
serung und Entfremdung in realer Demokratie
begründet, so entsteht in der Welt etwas, das
allen in die Kindheit scheint und worin noch
niemand war: Heimat.»

2. Akt

ug «O Thurgau du Heimat, wie bist du so
schön», heisst es im Lied.

Als Thurgauer bin auch ich nicht ganz
heimisch in der Stadt. Von Heimweh im biologischen

Sinn kann da allerdings nicht die Rede
sein. Ich habe kein Heimweh nach dem Thurgau,
ich habe dort keine heimatliche Bleibe. Es ist
bloss noch die Erinnerung da. Ich ahne, was
Ernst Bloch mit Heimat meinte, dass sie allen
in die Kindheit scheint, worin noch niemand
war, wenn ich mich erinnere, wie wir als Kinder

im grosselterlichen Haus im Schatten des

grossen Viadukts der Mittelthurgaubahn in
Bussnang bei Weinfelden die Ferienzeit
verbrachten. Zusammen mit den gleichaltrigen
Cousins in der Schreinereiwerkstatt unseres
Grossvaters versteckten wir uns in den grossen
Fässern. Der Grossvater war Küfer gewesen,
und ich rieche heute noch den modrigen Geruch
zwischen Hefe und Schimmel der alten Most-
und Weinfässer. So ist mir Heimat kein realer
Ort, wohin ich aus der Fremde flüchten kann.
Heimat ist für mich wie das Paradies, das es nur
als verlorenes gibt, wie die verspielten Momente
der Kindheit, versteckt in einem alten Mostfass,
das der Grossvater einst gezimmert hatte.

Beim Träumen hingegen treffen wir uns.
Auch ich bin ein Träumer der besseren Welt in
dieser Welt, da man einander gelten lässt,
füreinander schaut.

Von den 25 Fragen, die Max Frisch auf
seinem Fragebogen zur Heimat stellt, ist das nun
die Frage, die ich Dir stelle, Köbi Gantenbein:
Worauf kannst Du eher verzichten: auf Heimat
oder auf die Fremde?

3. Akt

kg Auf die Fremde kann ich «eher» verzichten.

Auch in der Fremde. Bin ich dort, mache
ich mich gerne heimisch. Ich schmiege mich
schnell ein in die fremde Stadt, nach drei Tagen
bin ich fortan zur selben Zeit täglich in
derselben Wirtschaft, trinke, was man dort trinkt,
und bin stolz, wenn ich bald auswendig weiss,
wann welches Tram wohin fährt.

Und ich verzichte «eher» auf Heimat.
Als Bub bin ich in Büchern in die Fremde gereist.
Schaue ich in meine Lesebiografie, so habe ich
eine langjährige Liebe zu Landschaftsromanen.

30 Neue Wege 1/2.19



Grossartig, wie Gerhard Meier die Landschaften

von Amrain am Südfuss des Jura beschreibt,
mir heimatlich fremd und fremd heimisch.

Aber ich will Heimat nicht verlieren. Ich will,
dass ihre Substanz, die Landschaft, nicht weiter
zerstört wird. Jede Sekunde verschwindet ein
Quadratmeter unter Häusern, Strassen, Sträss-
chen, Parkplätzen, Meliorationen, Lagern
und Provisorien. Gut organisiert zerstören
die in der Fédération des Profiteurs verbundenen

Heimatliebenden die Landschaft. Mich
erstaunt, mit welcher Wucht sie den Grund und
Boden ihrer Heimat - die Landschaft - täglich

malträtieren, plagen und ausbeuten; Heimat,

die sie zu pflegen und hegen vorgeben, mit
viel Geld für die Armee und mit Tiraden gegen
fremde Vögte und gegen Menschen, die aus der
Fremde zu uns flüchten, Heimat suchend.

Wir sind reich, und die Thermodynamik
des Reichtums heisst Ausdehnung. Wir besetzen

immer mehr Quadratmeter pro Kopf als
Wohnraum. Als ich ein Bub war, waren es 20,
heute sind es 45 Quadratmeter. Dazu das
Automobil als Menschenrecht, dafür werden neue
Stadtautobahnen gebaut in Luzern, Biel und
Zürich-Rosengarten. Alles gegen die
Landschaft, die nicht nur für sich da ist, sondern
auch für uns. Mich bedrücken aber auch die
vielen kleinen Vernichtungen. In meinem
Nachbardorf Maienfeld wurde kürzlich aus
einem Weglein, gesäumt von Trockenmauern
und Bäumen, eine geteerte Strasse -
Trockenmauerweg, Bäume weg, Insekten weg, Schmetterlinge

weg, Eidechsen weg, Vögel weg.
Landschaft leer. Traktor gut. Traktor schnell. Aus
einer kleinen, völlig beiläufigen Schönlandschaft

machen die Gewohnheit und der Unverstand

eine Gebrauchslandschaft.
Weit gefehlt also, dass der Schatten der

Fremde und der Fremden über der Heimat sei.
Es liegt der Schatten der Heimatlichen über
der Heimat.

4. Akt
us Diese Worte erinnern an den Propheten
Jeremia, der seinen Volksgenossen die
Gerichtspredigt zumutete: Es sind nicht die fremden
Völker, es ist das Volk Gottes selber, welches
den Schatten wirft über die eigene Heimat, das
verheissene Land: «Ihr habt Gott vertauscht
gegen das, was nicht hilft. Erstarret darüber ihr
Himmel und schaudert, entsetzt euch über die
Massen. Spricht Gott, der Herr. Denn zweifach
haben die Menschen gesündigt: Mich haben sie
verlassen, den Quell lebendigen Wassers und
sie haben Brunnen gegraben, rissige Brunnen,
die das Wasser nicht halten.» (Jer 2, llf.)

Eine alte Geschichte kehrt wieder und wieder:
Über der Religion liegt der Schatten der
Religiösen, die das Innere nach aussen kehren, die
Gott vertauscht haben gegen das, was nicht
hilft. Es ist unser Schatten, der über der uns
vom Schöpfer geschenkten Lebensgrundlage
liegt. Nicht die anderen, wir sind es, die den
Schatten werfen, die sich gebärden, wie wenn
wir selber die Schöpferinnen der Welt wären,
die sie verbaut, zugemauert, verstellt haben,
die vergessen haben, dass man das Wesentliche

nicht selber erschaffen kann: Heimat, dass
wir darin verweilen.

5. Akt

Ks 2019 wird ein wichtiges Jahr der Landschaft
und damit der Heimat. Wir werden am 10. Februar

abstimmen über die Zersiedelungsinitia-
tive der Jungen Grünen. Bald folgt eine neue
Initiative der Umweltverbände. Sie will die
Substanz von Landschaft schützen - die Gebiete
sichern, auf denen nicht gebaut werden kann.
Und uns anregen, zu bauen, wo schon jemand
ist. Es hat da noch viel Platz. Wir werden auch
miterleben, wie das Parlament das
Raumplanungsgesetz revidieren und das Gegenteil
beschliessen wird: eine weitere Ausbreitung der
Bauzonen mit Sonderrechten aller Art. Im Kanton

Graubünden zum Beispiel stehen 70000
nicht mehr gebrauchte Ställe ausserhalb der
Bauzone. Statt nicht mehr gebraucht einschlafen

und umfallen zu dürfen, sollen sie Ferienhäuser

werden. Zugunsten Weniger wird Substanz

von Landschaft zerstört werden, denn wo
ein Ferienhäuschen ist, ist die Zufahrtstrasse
nicht weit.

Ich bin aber zuversichtlich. Die Stimmbürgerinnen

haben in den letzten Jahren im Bund,
in den Kantonen, in den Gemeinden Gesetzen

zugestimmt, die Landschaft schützen
wollen. Immer gegen eine kräftige Seilschaft
der Fédération des Profiteurs. Und immer auch
in guter Abgrenzung zu den Heimattrompetern,
die den Fremden die Schuld am Heimat- und
Landschaftsverlust geben und sie vertreiben
wollen, damit Landschaft gut werde. •
O Köbi Gantenbein, *1956, Chefredaktor und Verleger

von Hochparterre, lebt und arbeitet in Fläsch und
Zürich. Schreibt vorab über Landschaft, Raumplanung
und das Leben im Alpenraum,
hochparterre.ch

O Ueli Greminger, *1956, Pfarrer am St. Peter, amtet als
Prediger, Seelsorger, Dialogpartner und als
Schreiberling. Nächstes Buchprojekt: LeoJud trifftHugo
Ball. Die Zürcher Reformation im Fegefeuer des Dada.
Zürich 2019.

O Die Predigt wurde gehalten am 16. September 2018 in
der Kirche St. Peter in Zürich.

Neue Wege 1/2.19 31


	Das Reich Gottes im Blick

