Zeitschrift: Neue Wege : Beitrdge zu Religion und Sozialismus
Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 113 (2019)

Heft: 1-2

Artikel: Das Reich Gottes im Blick

Autor: Ammann, Christoph

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-868045

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 29.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-868045
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Meiner Ansicht nach ist nicht die kulturrela-
tivistische Haltung, die der SP von Kacem El
Ghazzali (Autor und Islamkritiker) vorgewor-
fen wird, Grund fiir das Ausbleiben einer klaren
Stellungnahme zu dieser Frage. Dass ein Verbot
wenig niitzt, zeigt das Beispiel Frankreich, wo
Bussen mitunter von reichen Muslimen bezahlt
werden. Aber wie soll der Staat sonst mit patri-
archalen Verhaltnissen in einer Religion umge-
hen? Diese Frage konnte die SP noch nicht
beantworten. Sie unterstiitzt jedoch verschie-
dene Massnahmen zur Forderung der Sicher-
heit von Frauen, etwa durch die Unterstiitzung
der Istanbul-Konvention gegen geschlechtsspe-
zifische und hausliche Gewalt.

Religionen sind Gemeinschaften, die das
Leben von Menschen auf einer integrativen,
normativen und gesellschaftlichen Ebene stark
beeinflussen konnen. Deshalb kann man Reli-
gionen nicht wie Fussballvereine oder Chore
behandeln. Die Frage, wie der Staat in ideolo-
giestiftenden Gemeinschaften Grundrechte
gewihrleisten kann, ist schwierig zu beantwor-
ten. Denn es ist unklar, welche Massnahmen zu
welchen Wirkungen fiihren oder ob und wie
diese die Religionsfreiheit einschrianken. Die
Frage kann aber nicht beantwortet werden,
ohne eine grundlegende Haltung zum Verhalt-
nis von Religion und Staat zu entwickeln.

Mit integraUNIVERSELL binich der Ansicht,
dass die Diskussion zu diesem Verhiltnis in der
SP dringend und grundsitzlich gefiihrt werden
sollte. Die Politik der 6ffentlich-rechtlichen
Anerkennung birgt meiner Meinung nach einige
Probleme. Man priorisiert zwangsweise Religi-
onsgemeinschaften, wenn nicht alle gleicher-
massen anerkannt werden. Die aufklédrerische
Haltung der SP sollte aber in eine strikte Tren-
nung von Religion und Staat miinden und einen
neuen Weg der Zusammenarbeit suchen, der
unabhingig ist von einer 6ffentlich-rechtlichen
Anerkennung einzelner Gemeinschaften. Diese
darf und kann nicht das Ziel einer Partei sein,
die sich fiir Gleichheit sowie Religions-und Kul-
turvielfalt einsetzt. Der Staat muss die Demo-
kratisierung und die Gleichberechtigung in und
von allen Religionsgemeinschaften der Schweiz
fordern und fordern. Dies ist aber nur mit Mas-
snahmen moglich, die auch fiir alle gelten. @

O Fréderic Mader, *2000, ist Maturand am Gymnasium
Hofwil bei Bern und seit 2014 Mitglied der Juso
Schweiz. Er griindete 2015 das Jugendparlament der
Stadt Bern mit und war dessen Co-Prdsident. Er hat
auch das Jugendparlament des Kanton Bern mitge-
griindet und ist in der Grindungsgruppe fiir den
Nationalen Jugendrat. Seine Maturarbeit schrieb er
zum Thema Analyse der Religionspolitik der Sozial-
demokratischen Partei Schweiz mit Fokus Islam.

frederic.mader@outlook.de

Neue Wege 1/2.19

Das Reich
Gottes im Blick

Christoph Ammann

Der Relaunch der Neuen Wege
gibt Anlass, iiber die Identitat der
Zeitschrift nachzudenken. Was
konnte es heissen, religios-sozial
zu sein? Und was hat das mit
dem Reich Gottes zu tun? Uber-
legungen vom Co-Prisidenten
der Freundinnen und Freunde der
Neuen Wege.

Die Frage, wer wir sind — als Einzelne oder als
Kollektiv —, zielt nicht nur auf ein konstatie-
rendes «So bin/sind wir eben». Sie hat zugleich
einen normativen Aspekt: «Wie wollen wir
sein?» — «Sind wir auch das, was wir vorgeben
zu sein?» — «Verdienen wir die Begriffe auch,
die wir auf uns anwenden?»

Unsere Identitit ist nicht in derselben Art
festgelegt wie die eines Gegenstands, der mit
sich iiber die Zeit hinweg identisch bleibt.
Menschen oder Institutionen kdnnen sich ver-
dndern und sich dennoch selbst treu bleiben.
Paul Ricoeur veranschaulicht diese Form der
Identitdt am Phinomen des Versprechens und

25



der Art und Weise, wie Menschen sich durch
ein Versprechen sowohl frei binden als auch
von ihm gebunden werden.

Die Neuen Wege, so scheint mir, sind in
einer solchen Weise gebunden. So heisst es
in den Leitlinien von 2016: «Die Neuen Wege
sind dem Erbe des Religiosen Sozialismus ver-
pflichtet und beziehen sich auf dessen theolo-
gischen Vordenker Leonhard Ragaz.» Dieser
spezifischen Geschichte, diesem Erbe wissen
sich die Neuen Wege verpflichtet. Aber sie
sind nicht bloss Nachlassverwalter des Erbes
grosser Minner und Frauen. Vielmehr wollen
sie die Geschichte, die diese Gestalten gepragt
haben, auf eine neue, kreative Weise fortschrei-
ben. Beide Pole, Vergangenheit und Zukunft,
Tradition und Innovation, sind gleichermassen
wichtig. Ein Projekt fortfiihren, das geschieht
nicht nur im Blick auf die Vergangenheit, also
das Erbe, das verwaltet wird. Es geschieht
genauso im Hinblick auf die Zukunft, ist also
eine wesentlich kreative Aufgabe.

Gegen die GeschichtsverichterInnen jeder
Couleur ist freilich zu betonen, dass es den
Blick zuriick braucht. Und zwar nicht nur, um
die Fehler der Vergangenheit zu vermeiden,
die zu wiederholen ohne Geschichtsbewusst-
sein gleichsam «zwingend» ist. Es braucht den
Blick zuriick und die Pflege der Tradition auch,
um die Kontinuitdt mit der Vergangenheit zu
gewdhrleisten. Die Neuen Wege sollen also
ihren Charakter als Bewegung durchaus behal-
ten und pflegen. Sie sollen zuriickschauen, die
Erinnerung an die Griinderviter und -miitter
pflegen, sie sollen Jubilden feiern, wenn es an
der Zeit ist. Sie sollen Artikel veréffentlichen
zur Geschichte der religits-sozialen Bewe-
gung und deren Sternstunden (und Siinden-
fdllen). Aber sie sollen nicht meinen, mit dem
Blick in die Vergangenheit sei sichergestellt,
dass sie sich selbst treu bleiben.

ChristIn sein —
ChristIn werden

Seren Kierkegaard, zugegebenermassen nicht
unbedingt ein Religios-Sozialer avant la lettre,
hat seine ddnischen ZeitgenossInnen, die sich
ganz selbstverstindlich als Christenmen-
schen verstanden haben, mit hoher Penetranz
daran erinnert, dass es eben gar nicht selbst-
verstandlich ist, Christ oder Christin zu sein.
Seine Frage, ob es in der ganzen Christenheit
auch nur einen einzigen Christen gebe, der
diesen Namen verdiene, macht nur Sinn unter
der Voraussetzung, dass man auch etwas ande-
res sein kann, als man zu sein vermeint: dass
man zum Beispiel in der vollen Uberzeugung

26

lebt, Christ zu sein, aber jeden Sinn dafiir ver-
loren hat, was es eigentlich hiesse, Christin
zu sein. Was dann iibrig bleibt, ist eine Kari-
katur christlichen Lebens, die ganz wesent-
lich dadurch gekennzeichnet ist, dass sie den
Anspruch negiert oder missversteht, der darin
liegt, Christ zu sein. Denn Christin ist man
nicht einfach dadurch, dass man in die Kirche
hinein geboren wird, getauft ist, zum Abend-
mabhl geht, die Werke der Barmherzigkeit iibt
und so weiter und so fort. «Christsein» ist
eine Existenzbestimmung, also eine, die mit
dem Anspruch einher geht, sich selbst auf eine
bestimmte Weise zu verstehen und zu bestim-
men und folglich etwas, was man nie einfach
ist, sondern immer wieder neu werden muss.

Religios-sozial?

Wir sollten, so mochte ich vorschlagen, den
Ausdruck «religios-sozial» in einer ganz dhnli-
chen Weise verstehen: nicht als einen Ausdruck,
der uns selbst beschreibt und dadurch hilft, uns
als Teil einer «In-Group» von anderen zu unter-
scheiden, die nicht dazu gehoren, sondern viel-
mehr als Begriff, der mit einem Anspruch an
uns selbst einhergeht. Religios-sozial, das sind
wir dann nicht einfach, indem wir zum Beispiel
Mitglied in der SP und gleichzeitig Mitglied
einer Religionsgemeinschaft sind. Religios-
sozial, das sind wir, solange und insofern wir
uns selbst und alles, was ist, auf eine bestimmte
Weise verstehen. Oder anders formuliert: Reli-
gi0s-sozial sind wir, insofern unsere Wahrneh-
mung und unsere Praxis in erkennbarer Konti-
nuitat zur religios-sozialen Tradition (etwa zu
Leonhard und Clara Ragaz) steht. In dieser Tra-
dition zu stehen, hiesse gerade nicht, genau das
Gleiche zu sagen und zu tun wie diese Leitge-
stalten. Wer das Gleiche wiederholt, tut gerade
nicht das Gleiche. Der Anspruch muss vielmehr
sein, das Gleiche immer wieder neu zu sagen
und zu tun. Sich in dieser Tradition zu verste-
hen, beinhaltet den Anspruch und die Zumu-
tung, auf eine neue, andere Weise dasselbe zu
tun. Es bedeutet auch die stindige Auseinander-
setzung dariiber, worin sich die Kontinuitét mit
der Vergangenheit zeigt, das heisst, welche Ele-
mente identititskonstitutiv sind und welche
nicht. Das hiesse es, in meinen Augen, «dem
Erbe des Religiosen Sozialismus» treu zu sein.
Bleiben wir beim Ausdruck «religios-so-
zial». Man konnte ja meinen, es sei ganz selbst-
verstandlich, was diese Worte bedeuten. Ich
bin und war nie mit dieser Gewissheit geseg-
net. Die Frage, ob ich selber «religios-sozial»
bin, hat mich immer mit einer gewissen Verle-
genheit erfiillt. Da kommt es mir ganz gelegen,

Neue Wege 1/2.19



dass bei Ragaz zu lesen ist, dass auch ihm an
der Bezeichnung «religios-sozial» nicht viel
lag. Sie sei «durch blossen Zufall entstanden
und an sich bedeutungslos», schrieb er 1914 in
den Neuen Wegen. Wer sich daran store, solle
sie vermeiden, und «man soll auch nichts
Besonderes dahinter suchen» und sich auch
nicht dariiber aufregen.

Ein Grund dafiir, warum fiir Ragaz der
farblose Ausdruck «religios-sozial» nicht viel
mehr als eine Notlosung war, ist die Tatsache,
dass damit der fiir Ragaz zentrale Gegensatz
zwischen Religion und Reich Gottes tenden-
ziell verwischt wird. An diesen Gegensatz zu
erinnern, scheint mir nun aber gerade heute
von besonderer Bedeutung zu sein. Denn wenn
wir uns heute Gedanken dariiber machen, was
die Neuen Wege sein sollen, wiirde es nicht
einer gewissen Ironie entbehren, wenn wir
ganz selbstverstiandlich meinten, «Religios-
Soziale» seien solche, die gleichzeitig die
Adjektive «religios» oder «sozial(istisch)» als
treffende Selbstbezeichnung akzeptieren wiir-
den und damit vom Rest der Menschheit unter-
schieden seien. Ironisch wire das insofern, als
dass wir dann — nicht unihnlich den Kirchen-
christinnen, denen Kierkegaard den Spiegel

Neue Wege 1/2.19

rm der Selbst-
tduschung aufsdssen. Im F@lle Kierkegaards
betraf diese die Bezeichnfng «Christ», in
unserem Fall wire es die Bezeichnung «reli-
gios», aber bei genauerem Hinsehen ist das
Missverstdndnis, um das es in beiden Fillen
geht, von ganz dhnlicher Art.

vorhalten wollte — einer

Reich Gottes,
nicht Religion

Einen der zentralen programmatischen Texte
der religios-sozialen Bewegung und unserer
Zeitschrift hat Ragaz mit Nicht Religion, son-
dern Reich Gottes betitelt (NW 6/1917, S.295—
306). Darin schreibt er mit unmissverstand-
licher Klarheit: «Das Reich Gottes ist keine
Religion; es bedeutet eher die Aufhebung
aller Religion.» Und 1925 bemerkt er, dass es
«etwas seltsam» sei, dass gerade eine Bewe-
gung «religios-sozial» heissen soll, die so
stark den Gegensatz zwischen Religion und
Reich Gottes und das Problematische aller
blossen «Religion» hervorhebt (NW 5/1982,
S. 182). Worin also besteht der offenbar fiir das
religios-soziale Profil konstitutive Gegensatz
von Reich Gottes und Religion?

27



Die Religion sieht Ragaz durch eine Reihe von
charakteristischen Merkmalen gekennzeich-
net: Einmal eine bestimmte «Lehre», nim-
lich «eine Lehre von Gott und gottlichen Din-
gen»; sodann «bestimmte Briuche und Sitten,
Ubungen und Einrichtungen», vor allem aber
einen «Kultus»; dann «eine Gemeinschaft,
die sich um diese Lehre und diesen Gottes-
dienst sammelt»; ferner «eine Organisation
zur Einrichtung dieses Gottesdienstes, Rege-
lung dieser Gemeinschaft und zur Tradierung
der Botschaft; zuletzt irgendeine Form von
Bekenntnis». (Nicht Religion, sondern Reich
Gottes, S.296)

Auf den ersten Blick sieht es so aus, als
wiirde Ragaz einfach die institutionell ver-
krusteten Formen von Religion Kkritisieren.
Aber wer nun meint, Ragaz stelle — ganz auf
der Linie vieler Heutiger — der starren, dog-
matisch fixierten kirchlichen (oder sonstwie
gemeinschaftlich organisierten) Religion ein-
fach den lebendigen Glauben des «ungebun-
denen» Individuums gegeniiber, wird sogleich
eines Besseren belehrt. Ragaz fiigt namlich
hinzu, dass lebendige Religion (im Gefolge
Friedrich Schleiermachers und seiner Erben)
«vor allem eine Sache des Gefiihls, der Stim-
mung und Empfindung» ist. Aber diese auf
Innerlichkeit gerichtete Religiositit, die heute
wohl manche lieber als «Spiritualitit» bezeich-
nen wiirden, verfillt ebenso der Ragaz’'schen
Kritik. Die Alternative zum dogmatischen,
institutionell erstarrten Kirchenchristentum
ist also nicht der harmlose private Glaube des
Individuums «an eine héhere Macht».

Weder dogmatisch noch
privat-innerlich

Was Ragaz an beiden Erscheinungsweisen der
Religion — der dogmatisch verkrusteten und der
privat-innerlichen — stort, ist, dass das Religi-
Ose darin zu einem «Gebilde fiir sich» wird,
einem eigenen Lebensbereich, einer abgrenz-
baren Sphire der (menschlichen) Realitit. Ist
erkannt, dass dies der Fokus der Ragaz’schen
Religionskritik ist, wird auch deutlich, dass sie
genau so aktuell ist wie damals. Denn der Sinn
dafiir, dass es im Christentum um etwas ande-
res gehen konnte als um Religion, dass es fiir
Christinnen und Christen wichtig sein konnte,
auf der Differenz von Christsein und Religion
zu beharren, ist heute bestimmt nicht starker
ausgepriagt als vor hundert Jahren. So wird
denn auch mit grosster Selbstverstindlichkeit
Religion (in ihrer Vielfalt) als ein eigenstandiges,
klar abgrenzbares Phinomen wissenschaftlich
untersucht und analysiert. Oder es wird, so mein

28

Eindruck, selbst innerhalb der Kirche bestindig

der Eindruck erweckt, als sei Christsein und der

Einsatz fiir den Fortbestand der Kirche dasselbe.
Was Ragaz nun an dieser Konzeptualisierung

von Religion als einer eigenen, von anderen

Lebensbereichen wie Sittlichkeit, Kunst, Wis-
senschaft oder Politik separierbaren Sphire

stort, ist, dass sie das Spezifische an der

jesuanischen Verkiindigung des Gottesreiches

gerade unsichtbar macht. Was Jesus will, ist

nicht, die Menschen «religiés» zu machen

oder die Religiositdt im Menschen zu férdern.
Nein, «das, was Jesus will, ist [...] so ziemlich

das Gegenteil» davon (S.297); und eigentlich,
fligt Ragaz hinzu, gilt das bereits von Israel,
von Mose und erst recht von den Propheten. In

deren Fussstapfen hat Jesus «nicht nur keine

neue Religion gebracht, sondern iiberhaupt

keine Religion» (ebd.). Ragaz stellt sich also,
indem er das Profil seiner religits-sozialen

Weltsicht herausarbeitet, selber in eine Tra-
ditionslinie, die von den alttestamentlichen

Propheten mit ihrer Kultkritik {iber Jesus bis

in die Gegenwart reicht. Als Gegenbegriff zur
Religion riickt die Vokabel «Reich Gottes» ins

Zentrum: «Nicht eine Religion will [Jesus], son-
dern ein Reich, eine neue Schopfung, eine neue

Welt. Er will Gott, den Menschen, den Bruder,
die neue Gerechtigkeit, die Befreiung der Welt
aus Angst und Sinnlichkeit, Mammonismus,
Verzweiflung, Tod und — Religion!» (ebd.), wie

Ragaz mit betrichtlichem Pathos feststellt. Im

Gegensatz zur Religion, die ein menschliches

Gebilde darstellt, eine im guten Fall edle Aus-
drucksform des menschlichen Geistes, wird

das Reich Gottes da Wirklichkeit, wo Gott
«auf die Welt» kommt, wo «der Mensch sich mit
ihm beriihrt, in sein Licht kommt» (S.306). Das

Reich Gottes ist «ein aus Gott geborener Welt-
zustand, keine Religion» (S.297). Will Letztere

den Menschen nach oben, zu Gott erheben, ist
das Christentum im Grunde an der entgegen-
gesetzten Bewegung orientiert: am Zur-Welt-
Kommen Gottes, wie es in der Bitte «Dein
Reich komme!» verdichtet ist.

Und die Sozialdemokratie?

Die Orientierung am Gottesreich ist auch der
Schliissel, um den zweiten Teil der Wendung
«religios-sozial» zu verstehen, denn wir — so
schreibt Ragaz 1917 in Unser Sozialismus —
«sind zur Sozialdemokratie gegangen, weil wir
darin etwas vom Gottesreich zu finden glaub-
ten, und zwar vom Gottesreich im Gegensatz
zur Religion.» (NW 11/1917, S. 585). Fiir Ragaz
ist nicht der Sozialismus etwas, das zur Orien-
tierung am Reich Gottes hinzukidme, vielmehr

Neue Wege 1/2.19



deutet er den Sozialismus als «ein wunderba-
res Auftauchen des alten Gottesreichsgedan-
ken» (NW 1/1914, S.7) Freilich wirft er sodann
der sozialdemokratischen Partei vor, selber
zu einer Religion, einer Kirche geworden zu
sein. Ganz dhnlich wie im Blick auf die Kirche,
bei der anstelle der Orientierung am Gottes-
reich der Drang zur Selbsterhaltung trat, stellt
Ragaz in Bezug auf die SP fest: «Die Partei ver-
lor das Bewusstsein der letzten Ziele, fiir die
sie eigentlich vorhanden wire und wurde eine
Sache, die fiir sich selbst galt.» (ebd, S.597).
Sowohl Kirche wie auch Partei werden also
daran gemessen, inwiefern sie der Verwirkli-
chung des Gottesreichs dienen. Darin besteht
ihr Telos, ihr Daseinszweck. Auch darin wird
exemplarisch deutlich, dass Ragaz sich nicht
als Christ und als Sozialist oder Sozialdemo-
krat versteht, als miissten beide Bestimmungen
erst zusammengebracht werden. In der Orien-
tierung am Reich Gottes, am Wirklichwerden
des Guten in dieser Welt, ist vielmehr beides
schon immer verbunden.

Die Orientierung am
Reich Gottes

Auf der Linie von Ragaz ldsst sich also sagen:
Religits-sozial sind wir, indem wir die Ori-
entierung am Reich Gottes und die Arbeit
daran im Blick haben. Die Formel «Orientie-
rung am Reich Gottes» ist wie keine zweite
geeignet, den religios-sozialen Blick auf die
Welt zu kennzeichnen. «Reich Gottes», das
ist nicht etwas Separates neben oder jenseits
der Wirklichkeit, in der wir Menschen unser
Leben fiihren, aber es ist diese Welt in einer
bestimmten Perspektive. Fiir diese ethische
Orientierung ist «Reich Gottes» ein zentraler
Begriff, weil er eine Vision des Zusammen-
lebens aller Menschen und — iiber Ragaz hin-
ausgehend — aller Geschopfe untereinan-
der enthilt, eine Vision, in der Gerechtigkeit
und Friede sich kiissen (Psalm 85). Vielleicht
kénnte man das Reich Gottes mit Ernst Blochs
Worten als eine «konkrete Utopie» bezeichnen.
Das Reich Gottes ist in paradigmatischer Weise
das Noch-nicht-Realisierte. Die Orientierung
am Reich Gottes impliziert also ein unendli-
ches, nie abgeschlossenes Streben nach einer
Transformation dieser Welt in eine gerechtere,
friedlichere, bessere Welt.

Das Reich Gottesist in dieser Weise auch die
Vision des Guten, in deren Licht alles Negative
sichtbar wird, das der Realisierung des Guten
widerspricht oder ihr im Wege steht. Das Reich
Gottes im Blick zu haben, heisst gerade nicht,
das Bdse, Ungute, Negative zu ignorieren,

Neue Wege 1/2.19

vielmehr wird dieses haufig erst so als bose
und defizitir wahrnehmbar. Wer so auf die
Welt blickt, erblickt nicht das Reich Gottes,
sondern eine Welt, in der vieles im Argen liegt,
in der etwa Profitgier, Gleichgiiltigkeit und
Riicksichtlosigkeit florieren und Missstiande
geduldet oder gar kultiviert werden.

Das Reich Gottes hat also ethisch gesehen
eine doppelte Funktion: Es formuliert sowohl
ein Ideal, ein Endziel menschlichen Strebens
als auch einen Massstab der Kritik an gegenwir-
tigen Zustanden und Mechanismen. Deshalb ist
es konstitutiv fiir jene Wahrnehmung der Welt,
fiir die die Neuen Wege stehen. Wichtig ist aber
der Zusatz, dass damit diese religios-soziale
Linse nur auf denkbar allgemeine Weise cha-
rakterisiert ist. Was diese Linse zu sehen gibt,
muss sich im Einzelfall zeigen. Mit Sicher-
heit heisst dies nicht, dass eine solche Linse
jeden ethischen oder gesellschaftlich-politi-
sche Streitfall auf eine eindeutige Weise auf-
l6sen liesse. Es wird zu vielen Fragen nicht die
religios-soziale Art und Weise geben, einen
Konflikt zu beschreiben oder ihn aufzulGsen.
Ganz allgemein sollten wir, gerade als Men-
schen, die am Reich Gottes orientiert sind,
nicht nach der korrekten religios-sozialen
Losung fiir ein Problem suchen, sondern nach
der richtigen — einer sachgemaissen, praktika-
blen und menschengemaissen — Losung. Das
Reich Gottes im Blick zu haben, heisst gerade
nicht, primir die religios-soziale Bewegung
oder einen Gott jenseits der Geschichte im
Blick zu haben, sondern die Welt — und den
Gott, der sich inmitten von ihr zeigt. @

QO Christoph Ammann, *1972, ist Theologe und Ethiker.
Er ist Pfarrer der ev.-ref. Kirche Ziirich-Witikon und
Co-Prisident der Neuen Wege.

ammann@neuewege.ch

29



Impuls

Landschaft
predigen

K6bi Gantenbein
Ueli Greminger

Ein Pfarrer und der Chefredaktor
der Architekturzeitschrift Hoch-
parterre predigen am Eidg. Dank-,
Buss- und Bettag miteinander
tiber die zerstorerischen Schatten

der Heimat, die auf die Land-
schaft fallen.

1.Akt

ks Bin ich in der Fremde, habe ich Heimweh.
Das hat wohl auch mit dem Alter zu tun. Mit

zwanzig Jahren kannte ich diese Melancholie

nicht, dieses Driicken und Ziehen, wenn ich der

Fremde bin, statt in meinem Haus in der Heimat

im Unterdorf von Flasch im Kanton Graubiinden.
Johannes Hofer hat das 1688 in seinem Buch

Medica de Nostalgia erklart. Es ist eine frithe

Theorie der Heimat und des Heimwehs. Heim-
weh ist ein Leiden am Luftdruck. Im Tal driickt

er starker aufs Gehirn als in den Bergen. Kurz —
Heimat ist nicht Kultur, sondern Biologie. Ich

sitze also, zuriick vom Fortsein, mit abschwel-
lendem Hirn in meinem Haus. Da ist mir vieles

heimatig. Leute und Landschaft. Und morgens

um fiinf Uhr klingt hell ein Kirchengl6cklein. Ich

hore zu, freue mich, drehe mich um und schlafe

selig weiter. Luftdruck gut, Heimat da.

Ich bin ein Triaumer der besseren Welt
in dieser Welt. Heimat fiir alle, nicht fiir wenige.
Meine Heimat hat Substanz in Landschaften.
Sie erhilt dank Biichern Form in meinem
Kopf. Ernst Bloch hat in Prinzip Hoffnung
seine Gewissheit ergliihen lassen: Wir wer-
den die gute Welt herstellen in dieser Welt.
Nach iiber 1600 Seiten schreibt er einen weit
klingenden Schlussakkord: «Der Mensch lebt
noch iiberall in der Vorgeschichte, ja alles und
jedes steht noch vor Erschaffung der Welt, als
einer rechten. Die Wurzel der Geschichte aber
ist der arbeitende, schaffende, die Gegeben-
heiten umbildende und iiberholende Mensch.

30

Hat er sich erfasst und das Seine ohne Entius-
serung und Entfremdung in realer Demokratie
begriindet, so entsteht in der Welt etwas, das
allen in die Kindheit scheint und worin noch
niemand war: Heimat.»

2. Akt

ve «O Thurgau du Heimat, wie bist du so
schonw», heisst es im Lied.

Als Thurgauer bin auch ich nicht ganz hei-
misch in der Stadt. Von Heimweh im biologi-
schen Sinn kann da allerdings nicht die Rede
sein. Ich habe kein Heimweh nach dem Thurgau,
ich habe dort keine heimatliche Bleibe. Es ist
bloss noch die Erinnerung da. Ich ahne, was
Ernst Bloch mit Heimat meinte, dass sie allen
in die Kindheit scheint, worin noch niemand
war, wenn ich mich erinnere, wie wir als Kin-
der im grosselterlichen Haus im Schatten des
grossen Viadukts der Mittelthurgaubahn in
Bussnang bei Weinfelden die Ferienzeit ver-
brachten. Zusammen mit den gleichaltrigen
Cousins in der Schreinereiwerkstatt unseres
Grossvaters versteckten wir uns in den grossen
Fissern. Der Grossvater war Kiifer gewesen,
und ich rieche heute noch den modrigen Geruch
zwischen Hefe und Schimmel der alten Most-
und Weinfasser. So ist mir Heimat kein realer
Ort, wohin ich aus der Fremde fliichten kann.
Heimat ist fiir mich wie das Paradies, das es nur
als verlorenes gibt, wie die verspielten Momente
der Kindheit, versteckt in einem alten Mostfass,
das der Grossvater einst gezimmert hatte.

Beim Traumen hingegen treffen wir uns.
Auch ich bin ein Triaumer der besseren Welt in
dieser Welt, da man einander gelten lésst, fiir-
einander schaut.

Von den 25 Fragen, die Max Frisch auf sei-
nem Fragebogen zur Heimat stellt, ist das nun
die Frage, die ich Dir stelle, Kébi Gantenbein:
Worauf kannst Du eher verzichten: auf Heimat
oder auf die Fremde?

3. Akt

ks Auf die Fremde kann ich «eher» verzich-
ten. Auch in der Fremde. Bin ich dort, mache
ich mich gerne heimisch. Ich schmiege mich
schnell ein in die fremde Stadt, nach drei Tagen
bin ich fortan zur selben Zeit tiglich in der-
selben Wirtschaft, trinke, was man dort trinkt,
und bin stolz, wenn ich bald auswendig weiss,
wann welches Tram wohin féahrt.

Und ich verzichte «eher» auf Heimat.
Als Bubbinichin Biichern in die Fremde gereist.
Schaue ich in meine Lesebiografie, so habe ich
eine langjihrige Liebe zu Landschaftsromanen.

Neue Wege 1/2.19



Grossartig, wie Gerhard Meier die Landschaf-
ten von Amrain am Siidfuss des Jura beschreibt,
mir heimatlich fremd und fremd heimisch.

Aberich will Heimat nicht verlieren. Ich will,
dass ihre Substanz, die Landschaft, nicht weiter
zerstort wird. Jede Sekunde verschwindet ein
Quadratmeter unter Hausern, Strassen, Strass-
chen, Parkplitzen, Meliorationen, Lagern
und Provisorien. Gut organisiert zerstoren
die in der Fédération des Profiteurs verbun-
denen Heimatliebenden die Landschaft. Mich
erstaunt, mit welcher Wucht sie den Grund und
Boden ihrer Heimat — die Landschaft — tag-
lich maltritieren, plagen und ausbeuten; Hei-
mat, die sie zu pflegen und hegen vorgeben, mit
viel Geld fiir die Armee und mit Tiraden gegen
fremde Vogte und gegen Menschen, die aus der
Fremde zu uns fliichten, Heimat suchend.

Wir sind reich, und die Thermodynamik
des Reichtums heisst Ausdehnung. Wir beset-
zen immer mehr Quadratmeter pro Kopf als
Wohnraum. Als ich ein Bub war, waren es 20,
heute sind es 45 Quadratmeter. Dazu das Auto-
mobil als Menschenrecht, dafiir werden neue
Stadtautobahnen gebaut in Luzern, Biel und
Zirich-Rosengarten. Alles gegen die Land-
schaft, die nicht nur fiir sich da ist, sondern
auch fiir uns. Mich bedriicken aber auch die
vielen kleinen Vernichtungen. In meinem
Nachbardorf Maienfeld wurde kiirzlich aus
einem Weglein, gesdumt von Trockenmauern
und Baumen, eine geteerte Strasse — Trocken-
mauer weg, Baume weg, Insekten weg, Schmet-
terlinge weg, Eidechsen weg, Vogel weg. Land-
schaft leer. Traktor gut. Traktor schnell. Aus
einer kleinen, vollig beildufigen Schonland-
schaft machen die Gewohnheit und der Unver-
Stand eine Gebrauchslandschaft.

Weit gefehlt also, dass der Schatten der
Fremde und der Fremden iiber der Heimat sei.
Es liegt der Schatten der Heimatlichen iiber
der Heimat.

4. Akt

vs Diese Worte erinnern an den Propheten
Jeremia, der seinen Volksgenossen die Gericht-
spredigt zumutete: Es sind nicht die fremden
Volker, es ist das Volk Gottes selber, welches
den Schatten wirft iiber die eigene Heimat, das
verheissene Land: «Ihr habt Gott vertauscht
gegen das, was nicht hilft. Erstarret dariiber ihr
Himmel und schaudert, entsetzt euch iiber die
Massen. Spricht Gott, der Herr. Denn zweifach
haben die Menschen gesiindigt: Mich haben sie
verlassen, den Quell lebendigen Wassers und
Sie haben Brunnen gegraben, rissige Brunnen,
die das Wasser nicht halten.» (Jer 2, 11f.)

Neue Wege 1/2.19

Eine alte Geschichte kehrt wieder und wieder:
Uber der Religion liegt der Schatten der Reli-
giosen, die das Innere nach aussen kehren, die
Gott vertauscht haben gegen das, was nicht
hilft. Es ist unser Schatten, der iiber der uns
vom Schopfer geschenkten Lebensgrundlage
liegt. Nicht die anderen, wir sind es, die den
Schatten werfen, die sich gebiarden, wie wenn
wir selber die SchopferInnen der Welt wiren,
die sie verbaut, zugemauert, verstellt haben,
die vergessen haben, dass man das Wesentli-
che nicht selber erschaffen kann: Heimat, dass
wir darin verweilen.

5. Akt

k¢ 2019 wird ein wichtiges Jahr der Landschaft
und damit der Heimat. Wir werden am 10. Feb-
ruar abstimmen iiber die Zersiedelungsinitia-
tive der Jungen Griinen. Bald folgt eine neue
Initiative der Umweltverbénde. Sie will die Sub-
stanz von Landschaft schiitzen — die Gebiete
sichern, auf denen nicht gebaut werden kann.
Und uns anregen, zu bauen, wo schon jemand
ist. Es hat da noch viel Platz. Wir werden auch
miterleben, wie das Parlament das Raumpla-
nungsgesetz revidieren und das Gegenteil
beschliessen wird: eine weitere Ausbreitung der
Bauzonen mit Sonderrechten aller Art. Im Kan-
ton Graubiinden zum Beispiel stehen 70000
nicht mehr gebrauchte Stille ausserhalb der
Bauzone. Statt nicht mehr gebraucht einschla-
fen und umfallen zu diirfen, sollen sie Ferien-
hduser werden. Zugunsten Weniger wird Subs-
tanz von Landschaft zerstort werden, denn wo
ein Ferienhduschen ist, ist die Zufahrtstrasse
nicht weit.

Ich bin aber zuversichtlich. Die Stimmbiir-
gerInnen haben in den letzten Jahren im Bund,
in den Kantonen, in den Gemeinden Geset-
zen zugestimmt, die Landschaft schiitzen
wollen. Immer gegen eine kriftige Seilschaft
der Fédération des Profiteurs. Und immer auch
in guter Abgrenzung zu den Heimattrompetern,
die den Fremden die Schuld am Heimat- und
Landschaftsverlust geben und sie vertreiben
wollen, damit Landschaft gut werde. @

O Kobi Gantenbein, *1956, Chefredaktor und Verleger
von Hochparterre, lebt und arbeitet in Flasch und
Ziirich. Schreibt vorab iiber Landschaft, Raumplanung
und das Leben im Alpenraum.

hochparterre.ch

O Ueli Greminger, *1956, Pfarrer am St. Peter, amtet als
Prediger, Seelsorger, Dialogpartner und als Schrei-
berling. Nichstes Buchprojekt: Leo Jud trifft Hugo

Ball. Die Ziircher Reformation im Fegefeuer des Dada.
Ziirich 2019.

QO Die Predigt wurde gehalten am 16. September 2018 in
der Kirche St. Peter in Ziirich.

31



	Das Reich Gottes im Blick

