
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 112 (2018)

Heft: 12

Artikel: Apocalypse now : der Abt, der die Zukunft erfand

Autor: Wannenmacher, Julia Eva

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-816603

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 29.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-816603
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Widerstehen, Widerstand leisten müssen
schon die Menschen - das nimmt ihnen Gott
nicht ab. •
O Luzia Sutter Rehmann, *1960, ist Titularprofessorin

für Neues Testament an der Universität Basel und
Studienleiterin des Arbeitskreises für Zeitfragen in Biel.

luzia.sutter-rehmann@unibas.ch

1 Moises Mayordomo: Gewaltphantasien in der Offen¬
barung des Johannes in: Walter Dietrich u.a (Hg.):
Gewalt und Gewaltüberwindung in der Bibel. Zürich
2005, S. 174—182.

2 Elisabeth Schüssler Fiorenza: Die Johannesapoka¬
lypse in kritisch-feministischer Perspektive. Zeitschrift
für Neues Testament 22/2008, S. 13—19.

3 Jürgen Ebach: Apokalypse - Vom Ursprung einer Stim¬

mung. In: Einwürfe 2/1985, S. 5-61.

4 Flavius Josephus, Historiker im 1. Jahrhundert, gibt
ein Total von 97 000 versklavten Menschen allein aus
dem jüdisch-römischen Krieg (66-73) an. (Josephus:
De bello. 6.9.3) Der zweite jüdische Krieg (132-135)
liess die Preise auf den Sklavenmärkten sinken,
so dass jüdische Gefangene zum Preis eines Pferdes
«verscherbelt» wurden. Vgl. dazu Walter Scheidel:
The Roman Slave Supply. In: Keith Bradley and Paul

Cartledge (eds.): The Cambridge World History of
Slavery. 1: The Ancient Mediterranean World.
Cambridge 2011, S. 287-310.

5 Luzia Sutter Rehmann: Die Offenbarung des Johannes.

Inspirationen aus Patmos. In: Luise Schottroff und
Marie-Therese Wacker (Hg.): Kompendium feministische

Bibelauslegung. Gütersloh 1998, S. 725-741.

Apocalpyse now.
Der Abt,

der die Zukunft
erfand

Julia Eva Wannenmacher

Nicht erst nach dem Weltende,
sondern innerhalb der Zeit:
Die Vision des Ordensmannes
Joachim von Fiore im 12. Jahrhundert

gibt dem apokalyptischen
Denken eine neue Ausrichtung.
Ein Streifzug durch die Apo-
kalyptik bis hin zu James Bond.
Ich fragte den Alten, warum er so fest daran
glaube, dass der Schlüssel für die Mordserie
in der Offenbarung Johannis zu finden sei.
Er sah mich erstaunt an: «Die Apokalypse ist
der Schlüssel für alles!»

Umberto Eco: Der Name der Rose. München 1982.

Als er an jenem Morgen aufwachte - es war an
einem kühlen Frühlingstag in den Bergen des
kalabresischen Silagebirges etwa um das Jahr
1185 - hatte er noch keine Ahnung, was er mit
den Folgen seiner nächtlichen Schau anrichten

würde. Er war nur froh, dass er die Lösung
eines Problems, das ihn lange am Vorankommen

bei seiner selbstgestellten Aufgabe gehindert

hatte, endlich gefunden hatte. Im Schlaf

6 Neue Wege 12.18



war er darauf gekommen, in einer nächtlichen
Vision, die, so würde es später heissen, zu den
folgenreichsten Ereignissen der mittelalterlichen

Geistesgeschichte zählen sollte.
Der Klosterbewohner, ein keineswegs

schwärmerisch veranlagter, durchaus
weltkundiger Mann mittleren Alters, hatte
mindestens einmal zuvor eine ähnliche Erfahrung
gemacht, bei der ihm die Lösung eines
intellektuellen Problems in einer Vision erschien.
In beiden Fällen ging es nicht um persönliche
oder konkrete historische Fragen, sondern um
viel Grösseres, das den Abt dennoch in ganz
existenzieller Weise beschäftigte. Die Vision
des Joachim von Fiore - denn von ihm ist die
Rede — schenkte der Menschheit eine neue
Aufgabe. Apokalyptisches Denken war von nun an
nie wieder dasselbe, sondern war geprägt vom
Anspruch des Menschen, mit schöpferischer
Schaffenskraft die letzten Tage der Menschheit

gestalterisch zu durchdringen und sich seiner

zeitlichen und ewigen Bestimmung
näherzubringen. Mit Joachim von Fiore und seiner
Vision der letzten Dinge begann für das
apokalyptische Denken eine neue Zeitrechnung.

Geschichte voller Furcht
und atemloser Hoffnung

Der Begriff Apokalypse wird geradezu
inflationär verwendet. Kürzlich zeigte der Sender
Arte einen Bericht über einen in Frankreich
gelegenen Panzerfriedhof aus der Zeit des
Zweiten Weltkriegs. Die Relikte wurden teils
bald nach dem Krieg von findigen Kaufleuten
vor Ort ziviler Verwendung zugeführt, teils
der Natur überlassen, wo die rostenden Panzer

heute von Tieren benutzt werden, denen sie
während der Jagdsaison Zuflucht bieten. Ein
weiterer Teil ist im Einsatz als eine Art grotesker

Kriegsspielplatz für Besucherinnen, denen,
wie der Betreiber des Ortes versichert, sowohl
der Nervenkitzel angesichts der Schrecken des

Krieges als auch die Hoffnung, dass sich ein
solcher Krieg nie mehr wiederhole, nahegebracht

werden soll. Das Wort Apokalypse kam
dabei gefühlt in jedem zweiten Satz des Panzer-
und Friedensenthusiasten vor.

Die lange und wechselvolle Geschichte der
Apokalypse des Johannes seit dem ersten
nachchristlichen Jahrhundert scheint sogar solche
Interpretationen, so wirr sie klingen, zuzulassen.

Und in der Tat ist die Offenbarung selbst
ja auch eine Geschichte von Schrecken und
Ängsten, gleichzeitig voller Furcht und atemloser

Hoffnung. Wenn wir uns der Perspektive

ihrer mittelalterlichen Leser (und, seltener,

Leserinnen) annähern, ist es mehr als nur

ein Gedankenspiel, uns dabei vorzustellen,
dass diese Leser ebenso voller Sehnsucht nach
Sicherheit, nach Gewissheiten, nach Trost,
aber auch nach Nervenkitzel und Sensationslust

waren wie wir — bei aller Fremdheit
aufgrund des «garstigen Grabens der Geschichte».
Es gab bekanntlich gute Gründe dafür, dass die
Apokalypse seit ihrer Entstehung umstritten
war und Jahrhunderte lang kontrovers diskutiert

wurde. Dennoch ist sie unter allen
biblischen Büchern dasjenige, das in der Geschichte
der Exegese am meisten kommentiert, neu
interpretiert und natürlich auch gelesen wurde

- mit Salomos bilderreichen Hohelied der Liebe
als alttestamentlichem Counterpart. Ist wirklich

jemand darüber erstaunt?
Es mutet uns naiv an zu lesen, wie der greise

Benediktiner in Umberto Ecos Rosenroman
seinem Besucher Adson von Melk mit grossem
Nachdruck die Apokalypse als «Schlüssel für
alles» empfiehlt - sogar für die düsteren und
geheimnisvollen Mordtaten, die die norditalienische

Abtei, in der der Roman spielt, gerade
erst erschüttert hatten. Und doch: Ist unsere
Gegenwart tatsächlich so viel reflektierter, so
viel abgeklärter als die Vorstellungen des
mittelalterlichen Benediktiners? Im Vergleich
mit Umberto Ecos mittelalterlichem Mönch
befinden wir heutige Leserinnen der Apokalypse

uns in einer vergleichsweise komfortablen

Situation. Wir müssen mit ihrer Hilfe
keine Kriminalfälle lösen. Und dank der langen

Zeit, die seit ihrer Entstehung vergangen
ist, sind die Dimensionen der darin beschriebenen

universalen Katastrophen geschrumpft.
Sich verdunkelnde Himmel, Erdbeben und
Meere von Blut sind in der Moderne zwar
keineswegs Vergangenheit, schon gar nicht
angesichts von Klimawandel und nie gekannten
Wetterphänomenen. Aber diese Katastrophen
haben ihre kosmischen und eschatologischen
Dimensionen verloren. Allenfalls bringt die
Apokalypse gelegentlich noch Theologinnen
in Verlegenheit, die mit einer zeitgemässen
Interpretation in der Predigt ihre Schwierigkeiten

bekommen dürften — falls sich das Problem
überhaupt stellt, denn zum Glück hat die Bibel
ja noch viele andere, zugänglichere Texte. Ist,
was bleibt, nur noch ein intellektuelles Spiel,
«a trick of thought»?

Begrifflichkeit und Bildersprache dieser
vergangenen Welt sind erstaunlich gegenwärtig.

Noch heute stehen sie für eine abgrundtiefe

und unausweichliche Bedrohung, düstere
Visionen eines bevorstehenden Weltendes, das

allerdings weniger kosmisch und schon gar
nicht mehr eschatologisch gedacht wird,
sondern lokal begrenzt oder sogar auf Individuen

Neue Wege 12.18 7



beschränkt sein kann. Francis Ford Coppolas
Film Apocalypse Now aus dem Jahr 1979, der
auf Joseph Conrads Heart ofDarkness beruht,
wurde zum Prototyp moderner Apokalyptik:
Ihre Apokalypsen, oder vielmehr die ihrer
Heldinnen, sind von und für Menschen gemacht.
Die Protagonistinnen erleben sich als hilflos
in einer absurden und ausweglosen Situation,
gestrandet bei der hoffnungslos gewordenen
Suche nach absoluten Werten, wenn die
Unterscheidung zwischen Gut und Böse
abhandengekommen zu sein scheint. Doch mit diesen
modernen Aspekten, und ohne Rekurs auf die
Vorgeschichte des Begriffs, ist die volle Bedeutung

der Apokalyptik noch lange nicht ausreichend

erfasst.
Apokalyptik steht für die Suche nach der

Antwort auf mindestens eine der beiden grossen

Fragen der Menschheit, den Fragen nach
dem Woher und Wohin ihrer Existenz. So
universell diese Fragen sind, so individuell sind
heute die Antworten darauf. Die Frage nach
dem Woher des Menschen scheint von
kontinuierlichem Interesse. Demgegenüber ist die
Intensität, mit der die Frage nach der Zukunft
des Menschen gestellt wird, unvergleichlich
stärkeren Schwankungen unterworfen. Vor
knapp zwei Jahrzehnten waren es die
Faszination des Millenniums und die Frage nach
einem baldigen Weltende, die plötzlich überall

aufpoppten und seither mit jeder neuen,
grösseren und unüberbietbareren Katastrophe
von 9/11 über unbeirrbare Vulkane im fernen
Island, dem bedrohlichen Aufkommen des IS
bis hin zu politischen Erdrutschen kleiner oder
grösserer Dimension bemüht werden.

Enthüllungsjournalismus
und

schmerzstillende Therapie
Zukunftsprognosen wie die der Apokalypse,
die in Zeiten der Krise besondere Konjunktur
haben, sind keinesfalls Selbstzweck; sie entfalten

ihre Wirkung vor allem in der Gegenwart,
für die sie Handlungsanweisung, und bezüglich
der Vergangenheit, für die sie Interpretations-
hilfe werden wollen. Während die Beschäftigung

mit solchen Prognosen in der Vergangenheit

vor allem Theologen oblag, wird sie
heute von anderen Berufsgruppen übernommen:

Astrologinnen, Politikberaterinnen oder
Wirtschaftsweisen. Titel und Vorzeichen ihrer
Tätigkeit mögen anders lauten; der ihr
zugrundeliegende Wunsch, durch das Erkennen der
inneren Zusammenhänge einer vielleicht nicht
mehr als eschatologisch, so doch als überzeitlich

angesehenen Zukunft der menschlichen

Vergänglichkeit und ihrer Vergeblichkeit
enthoben zu werden, ist stets derselbe.

Wer sich mit Apokalyptik beschäftigt,
muss Extreme aushalten können (oder wollen).

apokalyptein bedeutet offenbaren, und
eine gewisse Nähe zu Enthüllungsjournalismus

war der Apokalyptik nie abzusprechen.
Das klassische Zeitalter der christlichen
Apokalyptik, nach Ernst Käsemann die Mutter der
christlichen Theologie, sind die ersten beiden
Jahrhunderte nach Christi Geburt. Die
apokalyptische Weltsicht der frühen Jahrzehnte
war der Naherwartung geschuldet: Die ersten
Christinnen waren überzeugt, dass die Wiederkunft

Jesu und das Ende der Welt bald
bevorstehen werden. Die spätere apokalyptische
Bewegung war vermutlich eine Reaktion auf
die sogenannte Parusieverzögerung, das
Problem also, dass die verheissene Wiederkehr
Christi noch auf sich warten Hess. In jedem Fall
bedingt die neutestamentliche Apokalyptik
eine intensive Beschäftigung mit dem erwarteten

Weltende. Dabei waren die Gläubigen
immer der festen Überzeugung, sich im Besitz
von geheimen Erkenntnissen über den Ablauf
und das Ziel des Weltendes zu befinden, und
sie versuchten mit der Apokalypse als Leitfaden

die Geschichte zu systematisieren und ihr
Ziel anzupeilen. Eine existenzielle, keine
akademische Aufgabe: Denn dieses Ziel ist nichts
geringeres als die Bestimmung des Menschen
zum ewigen Heil, die im Neuen Testament
Gewissheit ist. Ihre eigene, nicht immer glanzvolle,

oft sogar aussichtslose Gegenwart wurde
im Blick auf eine erhoffte und in naher Zukunft
erwartete Endzeit mühelos aufgehoben.

Mit der Gewissheit des ewigen Heils
überstanden die Christinnen nicht nur der ersten
Jahrhunderte Verfolgungen. Dieselbe Gewissheit

half noch christlichen Sklavinnen weisser
Sklavenhalterinnen der Moderne, unmenschliche

Bedingungen zu überleben, so lange nur
ihre Seelen Anspruch auf dieselben Rechte
im Jenseits haben würden, die ihre weissen
Unterdrücker schon im Diesseits für sich
beanspruchten. Die leuchtendsten Bilder der ewigen
Seligkeit, aber auch die grellsten Höllenflammen

und gellendsten Schreie der Sünderinnen
stellte man sich immer dann vor, wenn das
Diesseits allzu unerträglich wurde, wenn die
Hoffnung auf eine bessere Zukunft fast starb
und die Gegenwart nur in der Erwartung der
Ewigkeit überstanden werden konnte. Auch
der Kirchenvater Augustinus schrieb sein
Werk über den künftigen Gottesstaat in einer
historischen Situation, die sein bisheriges und
vergleichsweise gemütliches Weltbild auf den
Kopf gestellt haben muss: Jahrzehnte nach der

8 Neue Wege 12.18



Christianisierung des römischen Weltreiches
wurden dessen Hauptstadt und später auch
seine eigene nordafrikanische Heimat erobert
und zerstört. In einer hoffnungslosen Situation
kann die Hoffnung aufs Jenseits zur
schmerzstillenden Therapie werden, vielleicht sogar
zur betäubenden Droge.

Ist die Funktion der Schilderungen künftigen

Glücks und Seligkeit eindeutig, so ist die
Absicht von Schreckensbildern eine doppelte.
Vor ihrem dunklen Hintergrund erscheinen die
Freuden der Erlösten umso strahlender und der
Ruf zur Umkehr umso dringlicher. Das Spektrum

dieser Bedrohungen, denen die Kirche im
apokalyptischen Denken der Gläubigen
ausgesetzt war, konnte dabei von militärischen
Bedrohungen bis zur inneren Krise reichen.

Neue Ära
apokalyptischen Denkens

Auch für den Visionär Joachim von Fiore,
von dem eingangs die Rede war, zählten die
Reformbedürftigkeit der Kirche sowie ihre
inneren und äusseren Nöte etwa angesichts der
Krise im Heiligen Land, der politischen
Unsicherheiten der Zeit und einer wachsenden
Diskrepanz zwischen Anspruch und Wirklichkeit
zu seinen zentralen Anliegen. Doch nicht zu
Unrecht Hessen seine Leserinnen mit ihm eine
neue Ära apokalyptischen Denkens beginnen.
Joachim hatte das bis dahin geltende starre
Welt- und Geschichtsbild des Augustinus
aufgebrochen. Er erwartete nach der Zeit
Gottvaters und der Offenbarung des Gottessohnes
eine weitere, höhere Offenbarung. Ihr verborgener

Beginn war bereits in der Osternacht
geschehen, als der auferstandene Christus den
Buchstaben der Schrift durch die Gabe des
Heiligen Geistes ersetzte, der lebendig macht.

Mit dieser Verheissung eines künftigen
Geistzeitalters aus dem Licht der Osternacht
eröffnete Joachim ein neues Verständnis der
Schrift. Der kalabresische Abt und seine
Nachfolgerinnen wussten sich geleitet von den
Visionen der Apokalypse und den gelehrten
Traditionen ihrer Kirche, auf deren Boden sie sich
sahen. Zusammen würden sie die künftige
Kirche, weniger Amts- als Geistkirche, in eine
Zukunft von nie gekannter Klarheit und geistiger

Freiheit begleiten.
Mit dieser Vision begann in den Augen

Joachims ein neues Zeitalter. Er prophezeite
erstmals eine noch ausstehende Höherentwicklung

des Menschen zu seiner ewigen Bestimmung,

die nicht erst nach dem Weltende zu
erwarten ist, sondern noch innerhalb der
irdischen Zeitrechnung. Die britische Gelehrte

9



Marjorie Reeves nannte dies die Speerspitze
des Fortschrittsgedankens: Indem dem
Menschen die eigene Optimierung ermöglicht
wird, ist er aus der erzwungenen Passivität
des alten Offenbarungskontextes befreit und
in eine ungeahnte Freiheit entlassen. Und wenn
in den Schriften des Alten und Neuen Testaments

nicht schon alles gesagt ist, braucht der
Mensch dieser Zukunft ein offenes Ohr. Mehr
noch: Wenn die höhere Entwicklung des
Menschengeschlechtes noch aussteht, gibt es keinen

Grund, nicht an eine bessere Zukunft zu
glauben. Seit der Vision Joachims von Fiore
hält der Mensch sein Schicksal in Händen.
Gäbe es das Wort Apokalypse nicht, man hätte
es für Joachim erfinden müssen.

Apokalypse als
persönlicher Showdown

Die erste Apokalypse begann eigentlich schon
lange zuvor. Sie ist sogar älter als jedes Buch
der Bibel. Die erste Offenbarung findet schon
im Garten Eden statt. Indem Adam und Eva
von der verbotenen Frucht essen, wird ihnen
die zuvor verborgene Selbsterkenntnis zuteil,
werden die ersten Fragen nach ihrer eigenen
Bestimmung laut. Seit Immanuel Kant wird
der Sündenfall positiv interpretiert: der
vermeintliche Abfall ist ein Schritt zur
Selbstbestimmtheit und -erkenntnis. Gleichzeitig ist
hier der erste Beleg für eine Tendenz moderner

Apokalyptik: Der angelus interpres hat
seine Rolle ausgespielt. Kein Gott, kein Engel
mehr nehmen den Menschen an der Hand. Der
Mensch selbst stellt Fragen und entscheidet,
welchen Perspektiven er sich öffnet. Er erlebt,
tastend und unsicher, die Apokalypse seines
Menschseins. Er verliert auf der Suche nach der
Erkenntnis alle gewohnte Sicherheit und
mitunter, wie bei Conrad und Coppola, sogar das
eigene Leben. Das Weltende, das bei Johannes
von Patmos und den mittelalterlichen Sehern
ein kosmisches Ereignis war, wird zum ganz
persönlichen Showdown, zur Apokalypse des
Einzelnen. Auf der Suche nach der Identität
von Gut und Böse verschwimmen Grenzen.

Solch ein moderner Sucher ist der Held der
Romane des Engländers lan Fleming. Während
sein Bruder Peter in den 1930er Jahren auf der
Suche nach den eigenen Grenzen das Innere
Asiens durchstreifte, erfand lan Fleming einen
Helden, für den am Ende nicht einmal die
Welt gross genug erschien. Ich meine natürlich

James Bond. In Casino Royal erfährt er
die einzelnen Akte des apokalyptischen Dramas

von Verfolgung und Folter, Kampf und
Triumph der Gerechtigkeit. Nur dieses eine

Mal beginnt sich James Bond, während einer
Zwangspause im Krankenhausbett, zu fragen,
ob die Identitäten von Gut und Böse wirklich
so klar sind, wie sie zu sein scheinen. Doch
er wird rasch von einem erfahrenen Agenten
auf den geraden Weg von Recht und Ordnung
zurückgeführt. Für das Nachsinnen über Leben
und Tod wird er nur noch en passant Zeit
finden, bei einem doppelten Bourbon vor dem
Abflug zum nächsten Abenteuer.

Vielleicht ist unsere Zeit endgültig zu schnell-
lebig geworden, wenn nur noch in VIP-Lounges
oder Extremsituationen Gelegenheit besteht,
der Ewigkeit ins Auge zu blicken, über Wahrheit
und Gerechtigkeit und das eigene Selbst
nachzudenken. Das Bewusstsein der Entscheidungs-
möglichkeit, den von Augustinus bis Luther
heiss diskutierten, abwechselnd gepriesenen
und verteufelten freien Willen dazu haben wir
schliesslich schon seit Adam und Eva.

Joachim von Fiore eröffnet seinen Leserinnen

bis heute die Möglichkeit, sich in der Hoffnung

auf ein irdisches Paradies der Zukunft
zu stellen, in der sie ihre ewige Bestimmung
erkennen. Vielleicht sind die Erkenntnismöglichkeiten

mehr, die Gewissheiten geringer
geworden. Anders als heute wusste sich der
mittelalterliche Mensch mitten im Leben vom
Tod umfangen, gab es für ihn seit Urzeiten die
Vorstellung von Ein- und Ausgängen der Unterwelt

auf der Erdoberfläche, Leitern, die wie die
Jakobs bis in den obersten Himmel reichten,
und Engel, die den Menschen auf ihrem Weg in
die jenseitigen Gefilde bei der Hand nahmen:
Das Bewusstsein der jenseitigen Welt, die er
wie einem dunklen Spiegel erblickte, war ihm
immer gegenwärtig. Doch das Tor zur Ewigkeit

steht noch immer offen. Um dem Theologen

Klaus Berger zu folgen: Lassen wir uns von
dem Lächeln des Engels erheitern. •
O Julia Eva Wannenmacher ist Theologin, Tierrechtsakti-

vistin und wissenschaftliche Mitarbeiterin der Berner
Gotthelf-Forschungsstelle. Ihre Interessen gelten neben
Joachim, Gott und Gotthelf vor allem dem jungen
Gebiet der Human-Animal Studies. Sie ist Verfasserin
des Mittelalter-Kapitels im 2018 erscheinenden Oxford
Handbook for the Book ofRevelation.

julia.wannenmacher@germ.unibe.ch

O Joachim von Fiore (gestorben 1202), Abt und Ordens¬
gründer, stammt aus der Stadt Celico bei Cosenza
und gründete nach einer Zeit als Zisterzienserabt
seinen eigenen Orden in den Bergen des Silagebirges,
den der Florenser. Er war ein gelehrter Exeget und
galt bereits seinen Zeitgenossen, darunter auch Päpsten

und weltlichen Herrschern, als Experte in Sachen
Prophétie und Antichrist. Zu seinen wichtigsten
Werken zählt sein noch unedierter Apokalypsenkommentar,

das Psalterium decern chordarum über den
Heiligen Geist, und der Liber figurarum, in dem er
sein Denken in graphischen Darstellungen und Texten
erläuterte.

10 Neue Wege 12.18




	Apocalypse now : der Abt, der die Zukunft erfand

