
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 112 (2018)

Heft: 11

Artikel: "Wenn nachher noch etwas ist, erlebe ich das kaum als Leneli Altwegg
mit"

Autor: Altwegg, Leni / Hui, Matthias / Seifert, Kurt

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-816594

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 29.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-816594
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


von ihrer besonderen hermeneutischen
Kompetenz gerade auch im Umfeld von Altern,
Sterben und Tod profitieren. Vor allem lernen
können wir jedoch, dass Spiritual Care dringend

den Stachel der Kritik in sich tragen muss,
um nicht seicht, um nicht zur Seelsorge light zu
werden. Im Moment zumindest scheinen die an
Spiritual Care ursprünglich geknüpften
Hoffnungen und die Realität noch arg auseinander
zu klaffen.

Das Gros der Medizinerinnen möchte,
anders als Spiritual Care dies vorsieht, nicht
auch noch in die spirituelle Versorgung ihrer
Patientinnen miteinbezogen werden. Sie haben
keine Zeit, geschweige denn die Kompetenz,
ihre Patientinnen auf spirituelle Bedürfnisse
und Anliegen zu untersuchen und sich im
Team mit anderen - im besten Fall unter
Leitung der Spitalseelsorgerin oder des Spitalseelsorgers

- darüber auszutauschen. Sie sind bei
allem möglicherweise vorhandenen Interesse
am Thema dennoch froh und dankbar, dies
der spezifischen Fachkompetenz von
professionellen Seelsorgenden überlassen zu können.

In der Schweiz besuchen Theologinnen,
die sich in einer Spezialseelsorge weiterbilden
möchten, eine explizit universitäre - und nicht
wie in Österreich oder Deutschland eine kirchliche

- Ausbildung. Dies stärkt sie im
interdisziplinären akademischen Austausch.
Aufgrund ihrer theologischen und spezifischen
seelsorglichen Ausbildung wissen sie, dass in
der Begleitung von Menschen, die Sterben und
Tod vor Augen haben, eine besondere, auf
fundierten Kenntnissen, intensivem Training und
Selbsterfahrung beruhende Sorgfalt benötigt
wird. Denn nicht nur Religion und Spiritualität
sind ambivalent, sondern gerade die Begleitung
von Menschen, die mit ihrem eigenen Sterben
und Tod konfrontiert sind, kann eigene Ängste
vor der Endlichkeit wecken. Vielleicht ist der
Zustand unseres Gesundheitswesens Ausdruck
der Abwehr genau dieser Ängste. •
O Isabelle Noth, *1967, ist Professorin für Seelsorge,

Religionspsychologie und Religionspädagogik an der
Universität Bern.
isabelle. noth@theol.unibe.ch

O www.spiritualcare.unibe.ch

8

«Wenn nachher
noch etwas ist,
erlebe ich das

kaum als Leneli
Altwegg mit»

Neue Wege-Gespräch
mit Leni Altwegg

von Matthias Hui und Kurt Seifert

Mit 94 Jahren ist die
Auseinandersetzung mit dem Sterben und
dem Tod Alltag. Die ehemalige
Pfarrerin und Anti-Apartheid-
Aktivistin Leni Altwegg entwickelt
im Gespräch ihre Theologie der
Freiheit.

Nw Vor vier Jahren haben Sie in den Neuen
Wegen geschrieben: «Die Zukunft ist zwar
voraussichtlich kurz, kann sich aber in
die Länge ziehen. Und die Aussichten sind
nicht rosig: Insgesamt kann es nur noch
bergab gehen, der Auflösung entgegen.
Diese Auflösung, das heisst der Tod, ist das
einzig Sichere, nicht aber das Wie.» Die
Zukunft zieht sich in die Länge. Verändert
sich dadurch Ihre Perspektive auf den Tod
nochmals?

la Es verleidet mir ein wenig, das muss ich
sagen. Dabei habe ich aber ein schlechtes
Gewissen: Ich habe so viele Gründe, dankbar

zu sein. Aber das Leben wird auch immer
schmerzhafter und mühsamer. Gestern dachte

Neue Wege 11.18



ich dies auf der Grossmünstertreppe. Die Beine
mögen nicht mehr, der Rücken mag nicht mehr.
Nach diesem heissen Sommer, in dem ich nicht
viel nach draussen gehen konnte, ist es noch
ärger geworden. Körperlich geht es abwärts.
Man wünscht sich, eines Morgens nicht mehr
zu erwachen. Ich möchte einfach mal gehen.
Abtreten.

ww Sie haben als Pfarrerin unzählige Menschen
während Krankheiten und im Alter begleitet,

vielen Menschen geholfen, mit dem
Sterben und dem Tod naher Menschen zu
Rande zu kommen. Machen diese
Erfahrungen nun etwas aus, jetzt, wo Sie selber
alt sind? Oder buchstabieren Sie alles von
neuem durch?

la Ich nehme schon an, dass ich ohne dieses
Berufsleben dem Tod negativer gegenüberstehen

würde. Vor dem Sterben, vor dem
Vorgang des Sterbens habe ich deswegen nicht
weniger Angst. Ich habe Angst vor Schmerzen.
Grosse Schmerzen sind eine derartige
Beeinträchtigung des Lebens, dass ich eigentlich
nicht einsehen kann, weshalb wir diese
aushalten sollen.

ww Ist das für Sie das Motiv, weshalb Sie

Exit-Mitglied geworden sind?

la Ja, ich bin Mitglied von Exit, soweit
überzeugt, allerdings nicht überzeugt, dass ich es
selber so machen würde. Es ist für mich wie
eine Versicherung: Im schlimmsten Fall kannst
du kneifen. Allerdings ist das, was einem am
meisten Angst macht, die Demenz. Und das ist
ganz schwierig. Im Juni ging ein guter Bekannter

von mir per Exit. Er war sich sicher, dass er
dement würde. Ich war eine der wenigen Aus-
senstehenden, mit denen er immer wieder
darüber sprach. Er plante das seit Jahren so. Ich
muss sagen, ich war sehr ambivalent.

ww Was war für Sie ambivalent?

la Seine Frau rief mich eines Tages an, um
mich wieder einmal zum Mittagessen einzuladen.

Ganz nichtsahnend ging ich nicht hin.
Bevor ich mich setzte, sagte der Mann: Ich
muss dir mitteilen, am 11. Juni ist der Termin.
Das würde in vierzehn Tagen sein. In diesem
Moment kommst du schon seltsam auf den
Boden. Aber er war fröhlich und ruhig und
zögerte nicht im geringsten. Erst nach dem
Tod traute ich mir, seine Frau zu fragen, wie
das für sie sei. Sie meinte sachlich, sie hätte
sich natürlich auch bereits seit Jahren an

diesen Gedanken gewöhnen müssen. Es schien
rundum alles zu stimmen. Aber es ermutigte
mich nicht. Das Ding wirklich trinken, na ja.

ww Stellen sich Ihnen grundsätzliche theo¬
logische oder philosophische Fragen zum
assistierten Suizid?

la ob das gegen Gottes Willen sei?

ww Das wäre nun zu banal ausgedrückt. Es

geht um die Frage nach Autonomie und
Abhängigkeit, nach Schicksal und freiem
Willen.

la Diese Fragen drängen sich auf, von aussen,
von meinem Beruf her. Aber sie quälen mich
nicht. Ich müsste sonst auch gegen die
Schmerzbekämpfung sein. Wir haben diese Möglichkeiten

erhalten. Jede und jeder muss selber
herausfinden, wie sie oder er damit umgehen kann.

ww Besteht aber nicht die Gefahr einer Über¬

forderung, selber mit diesen Optionen
klar kommen zu müssen? Kann man nicht
unter Druck geraten angesichts der Familie,
der Gesellschaft, des Gesundheitssystems?

la Ja, das gibt es selbstverständlich schon.
Es ist aber eines der Übel der Kirche, dass sie
in dieser Situation nur als Hüterin der Moral
betrachtet wird. Abschleichen ist nicht unbedingt

moralisch. Wenn man die Angehörigen
überfährt, ist es schlimm. Ich erlebte unschöne
Geschichten. Aber wenn man sich einigen kann
mit seiner Umgebung, habe ich keine moralischen

Bedenken. Man sagt, man sollte dem
Herrgott nicht ins Handwerk pfuschen. Aber
das tun wir ja andauernd. Das ist kein
ernsthaftes Argument.

ww Flaben Sie den Eindruck, dass die Kirche
noch so viel Einfluss hat, dass sie in diesen
Entscheidungsprozessen nach wie vor
eine Rolle spielt?

la Ich glaube es an sich nicht. Aber man erwartet

es von ihr. Die Kirche ändert nun aber wirklich

nichts an der Moral der Menschen. Jedenfalls

nicht mehr.

ww Sagen Sie dies mit Bedauern?

la Nein, nicht mit Bedauern, aber doch mit
einem Fragezeichen. Die Kirche ändert vor
allem nichts an der Gesinnung der Menschen.
Das finde ich schlimm. Die Menschen haben
das Gefühl, sie hätten doch weder Bibel noch

Neue Wege 11.18 9



Predigt nötig. Aber das was - hoffentlich -
gesagt wird in der Predigt, hätten sie schon
nötig. Eigentlich. Was die Bibel in den Grundsätzen

sagt, ist immer noch gut. Und erstaunlich

modern.

aw Wie könnte denn die Kirche im Prozess
des Sterbens und des Todes wieder relevanter

werden? Wie könnte die Kirche hier
aus ihrer Deckung herauskommen und die
Menschen weniger im Regen stehen lassen?

la Die Grundlage des Evangeliums müsste
stärker zur Kenntnis genommen werden. Jesus
wird viel zu stark als Moralapostel dargestellt
und nicht als Vertreter des gütigen Gottes. Ich
glaube an den Gott, der die Menschen liebt und
will, dass es ihnen gut geht. Dieser Zauber mit
der Sünde und der Vergebung! (Seufzt.) Die
Botschaft heisst doch einfach: Du darfst sein,
wie du bist.

Mw Verstehen wir Sie richtig: Die Predigt der
Moral, die sowieso mit dem Kern des
Evangeliums nichts zu tun hat, ist passé,
aber viele Menschen identifizieren die
Kirche immer noch damit?

la Zum Glück kommt man langsam weg von
diesem Lohn- und Strafsystem. Das hängt auch
mit dem Glauben an ein überirdisches Jenseits

zusammen, der allerdings immer noch recht
stark ist. Völlig unbegründet scheint er das
Dauerhafteste am Christentum zu sein. Dass
wir philosophisch unterscheiden zwischen
zeitlichen und ewigen Werten, ist richtig. Aber
die ewigen vermögen wir einfach nicht voll zu
sehen. Wir können Gott nicht erfassen. Mit
diesem Gedanken hat die Theologie nicht richtig

ernst gemacht. Wir haben immer noch das

Gefühl, wir könnten ihm einen Namen geben,
und dieser würde dann stimmen. Mit dem Alter
bin ich frei geworden davon: Ich muss das nicht
mehr.

Mw Was genau?

la Ich muss Gott nicht mehr orten. Ich kann
voll auf ihn vertrauen. Klar, mir ist es gut
ergangen im Leben. Ich weiss nicht, wie ich
die Dinge sehen würde, hätte ich es nicht so
gut gehabt. Von dieser Dankbarkeit lebe ich.
Sie hält mich. Vielleicht wird man so alt, um
dies sehen zu lernen. Eigentlich hat man von
dem, was im Leben geworden ist, sehr wenig
selber gemacht. Es kam doch einfach so.

10

Das
Evangeli
um wird

missbraucht

als

grundsätzlich«

Milde.



mv Das hat viel mit dem Ringen um Autonomie,
mit dem Behaupten von Autonomie, zu
tun. Das ist genau der Punkt in der Debatte
um Exit. Was Sie jetzt sagen, bedeutet,
dass die Autonomie im Leben vielleicht an
einem geringeren Ort ist, als wir denken.

la Natürlich. Aber ich muss dennoch nicht
behaupten, Gott hätte den Suizid verboten. Wir
Menschen machen das. Natürlich dürfen wir
nicht einfach Leben nehmen. Aber es ist doch ein
entscheidender Unterschied, ob wir das eigene
nehmen oder dasjenige von jemand anderem.

mn Männer, die Sterbehilfe in Anspruch neh¬

men, sagen eher, sie wollten über ihr Leben
und Tod autonom bestimmen, je nachdem

- wie der Mann, von dem Sie vorhin
sprachen - ziehen sie eine Bilanz. Frauen
hingegen möchten in der Tendenz eher
niemandem zur Last fallen, weder ihren
Angehörigen noch der Gesellschaft.

la Ich begreife auch dies. Ich habe viel gegen
Geld, ich hasse Geld eigentlich. Geld ist die
schlimmste Macht. Sie nimmt immer stärker
Überhand. Gleichzeitig bin ich sehr froh, dass
ich genug davon habe, um mir keine Sorgen
machen zu müssen, meinen Angehörigen zur
Last zu fallen.

ww Das bedeutet aber, dass wir uns politisch
dafür einsetzen müssen, dass alle die
materiellen Voraussetzungen haben, so
denken und handeln zu können.

la Klar. Aber deshalb verurteile ich Menschen
nicht, die heute aus einer anderen Situation
heraus anders handeln. Kürzlich diskutierten
wir nach dem Gottesdienst darüber, wie ich zu
einer eigenen Meinung komme. Wie weiss ich,
was richtig ist und was nicht? Ich sagte spontan:

Ich bin sehr froh, dass ich dies nicht mehr
wissen muss.

Nw Ist das Ihre Freiheit des hohen Alters?

la Ich weiss, dass ich die Welt nicht retten
muss. Ich kann daran arbeiten. Aber machen
muss ich es nicht. Das empfinde ich als unerhört

befreiend. Aber so könnte ich nun eben
auch gehen. (Lacht.)

nu In Ihrem Leben haben Sie viel getan für
Veränderungen. Am Fest der Neuen Wege
am 5. Mai 2018 in Zürich nahm die
Journalistin Iren Meier in ihrer Rede (siehe Text
S.14) Bezug auf Sie.

la Das war einer der schönsten Momente in
meinem Leben. Ich war fassungslos. Ich wusste
zwar, dass ihr unsere Begegnung in Südafrika
wichtig war. Ich ging am Fest nach ihrem
Beitrag spontan auf sie zu. Sie sagte, sie hätte ja
gar nicht gewusst, dass ich kommen würde.
Aber ich habe Mühe zu sehen, was ich da im
Zusammenhang mit Südafrika gross gemacht
haben soll. Ich habe ein Gerechtigkeitsgefühl.
Das rebelliert, und dann spreche ich. Viel anderes

habe ich gar nicht getan. Ich habe vielleicht
Leute miteinander in Kontakt gebracht.

Mv An was für Menschen denken Sie?

la An aktive. Ich bin in eine Zeit hinein geboren,

in der das Thema Südafrika und Rassismus

ein starkes öffentliches Interesse fand.
Nach Südafrika kam das Leneli Altwegg aus
der Schweiz 1970 im Anschluss an eine
Versammlung des Reformierten Weltbunds in
Nairobi ganz zufällig. Ich sollte in Johannesburg

umsteigen, da dachte ich. dann nehme ich
gleich eine Nase voll.

Mv Und es wurde eine lange Nase.

la Ich war eine Woche dort. Ich knüpfte Kontakt

zu Beyers Naudé, dent bekannten
südafrikanischen Theologen und Anti-Apartheid-
Aktivisten. Durch ihn erhielt ich Zugang zu
sehr vielen Menschen.

mv Was hat Sie in dieser Südafrika-Arbeit am
Stärksten geprägt?

la Die Erfahrungen trugen unglaublich viel
zu meinem eigenen Aufbau bei. Sie bestärkten

mich darin, dass ich auch jemand bin, dass
ich gehört werde, dort wie hier, gerade in der
Anti-Apartheid-Bewegung. Ich hatte früher ein
kleines Selbstbewusstsein, zuhause war ich
die Jüngste. Die persönlichen Beziehungen
waren sehr wichtig für mich. Beyers Naudé
und ich waren einander wichtig. Er und seine
Frau waren immer meine Gäste, wenn sie nach
Zürich kamen. 1982 war ich auch an der
Generalversammlung des Reformierten Weltbundes

in Ottawa. Sie war geprägt von einer Anti-
rassismus-Stimmung, es kam zum Ausschluss
von weissen südafrikanischen Kirchen. Allan
Boesak, ein ebenfalls sehr bekannter farbiger
südafrikanischer Theologe, wurde zum neuen
Generalsekretär des Weltbundes gewählt. Ich
erinnere mich gut. Ich sass beim Mittelgang im
Hörsaal, wo wir tagten, und als Allan vorbeiging,

stand ich selbstvergessen auf, nahm ihn
in die Arme und fuhr ihm durch sein Kraushaar.

Neue Wege 11.18 11



Mir wurde zum ersten Mal bewusst, dass
Kraushaar nicht rau sein muss, sondern seidig
weich sein kann. Es war sehr lustig und sehr
menschlich.

ww Was haben Sie im Zusammenhang mit
Südafrika über unsere Kirche und unser
Land gelernt?

la Man zögerte immer. Sich mit Südafrika zu
beschäftigen, war schon in Ordnung, aber doch
nicht so ganz. Es könnte ja gefährlich werden.
Das machte mich rasend. Ich litt. Sich in den
kirchlichen Strukturen und in der
Anti-Apartheid-Bewegung zu engagieren, ging nicht
wirklich zusammen. Vreni Schneider von der
Südafrika-Mission machte mir immer wieder
bewusst, was eine konsequente Haltung wäre.
Der Kampf war ein Gemeinschaftserlebnis.

m/v Verbittert hat Sie diese Zeit aber nicht?

la Nein. Aber ich wurde skeptisch der Kirche
gegenüber. Das schon. Das Evangelium wird
missbraucht als grundsätzliche Milde. Alles hat
Platz, einerseits. Auf der anderen Seite braucht
man die Moral, es ist dann plötzlich doch nicht
alles möglich. Und so viel wird verwässert und
verflacht. Zwischendurch gefallt es mir
allerdings dann auch wieder in der Kirche.

Nw Sie haben sich in einer Männerkirche
durchgesetzt.

la Ich bin stolz, eine Frau zu sein. Wir sind
nicht einfach bessere Wesen. Aber für vieles

wären wir schon geeigneter als Männer...
Wenn es um ein grundsätzliches Wohlwollen
einander gegenüber geht. Um das Bewahren
und Erhalten des Lebens. Um das Kämpfen für
etwas, für andere.

nw Sie mussten in Ihrer Generation wohl
kämpfen, um überhaupt Pfarrerin werden
zu können.

la Es ist lustig, dass dies immer vorausgesetzt
wird. Aber ich habe nicht gekämpft. Ich

wollte einfach studieren. Gut, wenn ich ein
Mann gewesen wäre, hätte ich wohl gleich im
Anschluss an die Schule studiert. Ich erlernte
zuerst einen Frauenberuf. Dann fand ich, mit
gut dreissig heirate ich nicht mehr, will aber
auch nicht mein Berufsleben lang hinter einem
Arzt her <hösele>. Der Wunsch nach einem
Studium kam wieder hoch. Ich wollte etwas Soziales

studieren und landete bei der Theologie,
auch wenn sie mich anfänglich nicht wirklich

interessierte, abgesehen von Teilgebieten wie
Archäologie oder alten Sprachen. Erst im letzten

Studienjahr konnte ich mir vorstellen, Pfarrerin

zu werden, obwohl ich eigentlich viel zu
wenig fromm war. Das ging dann erstaunlich
gut. Zu Beginn meines Studiums konnten
Frauen noch nicht ordiniert werden. Ich war in
Arbeitsgruppen für eine neue Kirchenordnung,
mit der das änderte. Aber so richtig durchsetzen

musste ich mich nie.

nw Aber mit Ihrem Südafrika-Engagement
stiessen Sie dann später auf Widerstände.

la Ja. Aber die gingen wir kollektiv an. Sie
waren zum Teil skurril. Nur indirekt vernahm
ich, wenn irgendjemand munkelte, sie sei nun
wieder bei diesen Halbaffen.

Aber jetzt haben wir ja gar nicht so viel
vom Sterben gesprochen.

nw Kurt Marti, mit dem Sie sich im hohen Alter
noch ausgetauscht haben, hat geschrieben:

«Ein Glaube, der auf das eigene
Weiterleben nach dem Tod fokussiert ist,
bleibt heillos egozentriert.» Und: «Was
kommt danach? Oft stelle ich mir vor, mein
Ego werde sich alsdann in Gottes Ewigkeit
verlieren, vielleicht sogar auflösen.»

la Ich denke, es ist fertig nachher. Wenn nachher

noch etwas ist, erlebe ich das kaum als
Leneli Altwegg mit. Ewigkeit - dessen, was
jetzt geschieht und lebendig ist - finde ich
eine ganz schreckliche Idee. Zu Menschen, die
mir sagen, dass sie schon an ein ewiges Leben
glauben, sage ich immer wieder, ich könne mir
nichts Schrecklicheres vorstellen. Dass es
einfach ewig weitergeht: grauenhaft!

nw Benutzen Sie das Wort Auferstehung?

la Es gibt wohl Ewigkeit für Ideen, für geistige

Werte, das schon. Ich stelle mir auch die
Auferstehung von Jesus so vor. Was er gelehrt
hat, ist auch mir immer noch sehr wichtig. Die
Idee der Gewaltlosigkeit zum Beispiel hat für
mich Ewigkeitswert. Ich kann mir nicht
vorstellen, dass sie je übertroffen wird.

nw Gibt es einen Träger dieser Ideen jenseits
unseres Lebens?

la Ja, schon, aber vorstellen kann ich mir
das nicht. Mit Lorenz Marti empfinde ich: Ich
bin hineingestellt in den Mikrokosmos und in
den Makrokosmos. Ich bin ein kleines Stäub-
chen. Kommt es jetzt darauf an? Es ist doch

12 Neue Wege 11.18



überhaupt nicht wichtig. Es ist ein wahnsinniges

Geschenk, ein Leben verbringen zu dürfen

in diesem Ganzen. Aber, wenn es ewig dauerte,

würde es das Wunderbare verlieren. Und
kümmern darum, was sein wird, muss ich mich
nicht. Es liegt nicht an mir. Ja, jetzt fühle ich
mich nicht mehr verantwortlich. Klar, für das,
was ich sage, bin ich es, aber nicht mehr für
die ganze Welt. Die wollen mich auch gar nicht
mehr.

Nw Also wir wollen Sie schon noch. (Lachen.)

la Ja, um übers Sterben zu sprechen... (Lacht.)
Ich bin wahnsinnig dankbar für das Leben. Als
junges Mädchen hatte ich oft das Gefühl, ich
sei überhaupt nicht gefragt. Ich war immer sehr
dankbar, wenn Leute mich brauchen konnten.
Ich bin froh, wenn ich Besuch erhalte, ich kann
nicht mehr oft weg. Wenn ich sage, dass ich
eigentlich nicht mehr viel länger leben möchte,
meine ich natürlich auch dies: Ich weiss ja
nicht, ob die Leute immer weiter an mir
interessiert bleiben. Aber einen Trank schlucken
und gehen - das könnte ich wohl doch nicht.
Geistig lebe ich angstfrei und unbekümmert. •
O Leni Altwegg (*1924), in evangelikalen Kreisen auf-

gewachsen, wurde auf dem zweiten Bildungsweg
Pfarrerin. Sie gehört der Religiös-Sozialistischen
Vereinigung der Deutschschweiz an und wurde durch
ihr jahrzehntelanges Engagement gegen die Apartheid

und in vielen weiteren Projekten bekannt. Leni
Altwegg lebt in Zürich.

lenialtwegg@bluewin.ch

13


	"Wenn nachher noch etwas ist, erlebe ich das kaum als Leneli Altwegg mit"

