
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 112 (2018)

Heft: 11

Artikel: Spiritual Care zwischen Sehnsucht und Realität

Autor: Noth, Isabelle

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-816593

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 28.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-816593
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Spiritual Care
zwischen

Sehnsucht und
Realität

Isabelle Noth

Handelt es sich bei Spiritual Care
nur um einen kurzlebigen Trend
oder um eine notwendige Enwick-
lung des Gesundheitswesens? Die
Relevanz von Spiritualität,
insbesondere in Krisensituationen, wird
neu entdeckt. Die Gesellschaftskritik

wird im Boom um Spiritual
Care allerdings oft vergessen.

Die jährlich steigenden Krankenkassenprämien
und die anhaltende politische Unwillig-

keit, mehr soziale Gerechtigkeit ins System
zu bringen, sind nur ein kleines Indiz für den
besorgniserregenden Zustand unseres
Gesundheitswesens. Ein weiteres Zeichen dafür liegt
noch tiefer: Es ist die sich schon seit längerem
bemerkbar machende, verbreitete Unzufriedenheit

mit einer naturwissenschaftlich-technokratischen

Medizin und ihrem biologisti-
schen Menschenbild.

Der Tod gilt hier als eine Art Feind, den
es zu besiegen gilt. Es verwundert kaum, dass
sich insbesondere ältere Menschen davor

fürchten, eines Tages zum Austragungsort
eines Kampfgeschehens zu werden. Nicht an
Schläuche und Apparate angeschlossen und
mit Medikamenten vollgepumpt zu werden -
und damit nicht ohnmächtig vor sich hin zu
vegetieren: Dieser Wunsch gehört gerade im
Zusammenhang mit Sterben und Tod zu den
am häufigsten gehörten Aussagen. Die zunehmende

Zahl der Mitgliedschaften bei Exit und
der Anstieg assistierter Suizide in der Schweiz
spiegeln dies wider.

Empirische Studien belegen, dass die Suche

von Menschen nach Sinn gerade im Angesicht
von Krankheit, Sterben und Tod zunimmt.
Jahrhundertelang waren es die institutionalisierten

Religionen und Kirchen, die sich für
kritische Lebensereignisse und -Situationen
zuständig fühlten. Ihrer alles überragenden
Dominanz im Bereich existentieller Begleitung
sind sie jedoch spätestens im 21.Jahrhundert
verlustig gegangen. Je länger desto weniger
sind Menschen religiös-kirchlich sozialisiert.
Viele suchen Antworten, die nicht an eine
Konfession oder Religion gebunden sind. Solche
empfinden sie als partikularistisch und eng. Sie
sehnen sich nach übergreifenden, alles Leben
umfassenden und von einem gemeinsamen
Ganzen zeugenden Perspektiven und finden
sie in der Spiritualität.

Spiritual Care ist die konfessionsunabhängige
und religionsübergreifende interdisziplinäre

Begleitung von Menschen in kritischen
Lebenssituationen, wie sie insbesondere auch
im Spitalkontext anzutreffen sind. Spiritual
Care ist nur vor dem Hintergrund sowohl des

allgemein verbreiteten Unbehagens mit unserer

modernen Medizin und ihrer Anthropologie
wie auch des Relevanzverlusts von Religion

und Kirchen zu verstehen.

Kurzlebiger Trend oder
medizinische Disziplin?

Ob es sich bei Spiritual Care lediglich um einen
weiteren kurzlebigen Trend oder um eine
ernstzunehmende Sache handelt, ist gegenwärtig

noch unentschieden. Alles wird davon
abhängen, was unter dem Begriff verstanden
wird. Der Ausdruck ist inzwischen zwar geläufig.

2013 stand in der Schweizerischen
Ärztezeitung (Vol. 94, S. 125), es gebe für Spiritual
Care zwar «inzwischen in München einen
Lehrstuhl, aber noch keine klare Definition».
Diese Unklarheit hält an und hängt nicht nur
allgemein mit der Offenheit des postmodernen

Containerbegriffs «Spiritualität» zusammen,

sondern auch mit verschiedenen Inter-
essen(gruppen), die um die Definitionsmacht

Neue Wege 11.18 5



von Spiritual Care ringen. Wir befinden uns
in einem interdisziplinären Verteilkampf auf
dem Sinnsektor. Die jeweiligen fachpolitischen
Interessen prägen nicht nur, sondern bestimmen

sogar zuweilen gegenwärtige
Forschungserkenntnisse. Die Medizinerin und Theologin
Doris Nauer konnte präzis aufzeigen, welche
unterschiedlichen und sich zum Teil diametral

widersprechenden Verstehensweisen von
Spiritual Care in der Literatur zu finden sind:
Die Spannweite reicht von einem zentralen
Aspekt von Palliative Care - diese befasst sich
mit unheilbar kranken Menschen und fokus-
siert deshalb nicht auf die Heilung, sondern auf
den Erhalt und die Verbesserung der Lebensqualität

- über ein bestimmtes Ausbildungskonzept

oder eine eigene Behandlungsstrategie
bis zu einer neuen medizinischen Disziplin.

Die Verwendung des Begriffs sagt gegenwärtig,

überspitzt formuliert, mehr über die Person,

die ihn gebraucht, und ihre Absichten aus,
als über ihn selbst.

Ungeachtet dessen, was jeweils genau
gemeint ist: Spiritual Care bleibt nichts weiter
als ein Trend, wenn die ihr zugrundeliegende
Problemanzeige nicht ernsthaft reflektiert und
anerkannt wird. Spiritual Care ist nicht mehr
als eine Modeerscheinung, wenn die sie
motivierende Sehnsucht nach Orientierung,
Menschenwürde und Lebenssinn nicht glaubwürdig
aufgenommen wird und zu Veränderungen im
Gesundheitswesen insgesamt führt.

Gute Spiritualität-
veraltete Religiosität?

Seit der expliziten Berücksichtigung spiritueller

Bedürfnisse im Gesamtkonzept von
Palliative Care der Weltgesundheitsorganisation
WHO erlebt Spiritual Care einen enormen
Aufschwung. So will etwa der Palliativmediziner
Gian Domenico Borasio von der Universität
Lausanne den Weg dafür bereiten, dass sich
im Bereich von Palliative Care die Sensibilisierung

für Spiritualität in Form eines Spiritual
Care-Trainings durchsetzt. Eigentlich sollten
ihm zufolge alle Medizinerinnen ein solches
absolvieren müssen. Doch angesichts der
bestehenden Vorbehalte konzentriert er sich
zunächst auf die Palliative Care. Um sein Ziel
einer grundlegenden Implementierung von
Spiritual Care zu erreichen, muss er einen sehr
weiten Spiritualitätsbegriffverwenden. Nur so
können sich möglichst alle diesem subsumieren.

Zudem muss er Spiritualität rein positiv
konnotieren und sie deutlich von Religiosität
absetzen. Letztere kann dann der Seelsorge
überlassen werden.

Das zugrundeliegende Denkschema ist dualistisch

geprägt: Spiritualität ist gut und Religiosität

eigentlich veraltet beziehungsweise
überkommen. Eine solche Unterscheidung ist nicht
nur ahistorisch, sie widerspricht auch
grundlegenden religionspsychologischen Erkenntnissen,

denn: Es gehört zu den Grunderkenntnissen

der Religionspsychologie, hinter die
wir nicht zurückfallen sollten, dass es keine
Religiosität und keine Spiritualität an sich
gibt; beide können lebensfördernd wie auch
lebenszerstörend wirken. Sie sind ambivalent.
So ist zum Beispiel angesichts einer Weltlage,

die explosiver kaum sein könnte, und
angesichts eines unfassbaren Ausmasses an
menschlichem Leid, das unter anderem Folge
ungerechter Verteilung von Ressourcen ist,
kritisch zu fragen, ob individualistisch verengte
und apolitische Spiritualitätsdefinitionen
nicht letztlich auch ein hohes Schadens- und
Abschottungspotenzial in sich tragen. Aus der
Geschichte der Seelsorge wissen wir, wie nötig
der prophetische Aspekt, nämlich der gesell-
schaftsverändernde Wille ist. Kurz: Es gibt
Dinge, mit denen möchte ich nicht «copen», die
will ich schlichtweg verändern. Das Mittelmeer
als Friedhof flüchtender Afrikanerinnen stellt
bestimmte Formen und Vorstellungen von
Spiritualität grundlegend in Frage.

Gesellschaftskritik
oder Vereinnahmung?

Wenn Spiritual Care unter anderem Ausdruck
der Unzufriedenheit mit einer
naturwissenschaftlich-technokratischen Medizin und
ihrem biologistischen Menschenbild ist, muss
die ihr zugrundeliegende Problemanzeige
ernsthaft reflektiert werden. Es muss zu
handfesten und sichtbaren Rückkopplungseffekten
auf Medizin und Pflege - auf das gesamte
Gesundheitssystem - kommen. Wie könnte
dies geschehen? Welche Kriterien sollten dafür
erfüllt werden? Es müssten nicht nur eigene
Standes- und fachpolitische Interessen offen
gelegt und bewusst gemacht werden, sondern
eigene Vorverständnisse geklärt werden. Dazu
gehört auch eine persönliche religiös-kirchliche

«Anamnese», die Auseinandersetzung mit
der eigenen Lebensgeschichte. Naives Sprechen

von Spiritualität wie auch von Religiosität
müsste einem differenzierten Blick auf die

Vielfalt religiöser und spiritueller Ausdrucksformen

weichen.
Was hingegen am allermeisten Not täte,

wäre ein Anknüpfen an die ursprüngliche
implizite Gesellschaftskritik von Palliative
Care und an ihre inhärenten Vorbehalte der

6 Neue Wege 11.18



Spiritual
Care
muss der

der Kritik
in sich
tragen.

Hightech-Medizin gegenüber. Zur Zeit
beobachten wir aber genau das Gegenteil, nämlich
die medizinische Vereinnahmung von
Spiritualität. So wird von spiritueller Anamnese,
spirituellem treatment, spiritual screening,
spiritual assessment, spiritueller Symptomkontrolle,

spiritual skills gesprochen. Spiritualität,

die das Gesundheitswesen nicht nur
bändigen, sondern tiefgreifend verändern sollte,
wird stattdessen sprachlich von ihm einverleibt.

Sogar Eckhard Frick, Professor für
Anthropologische Psychologie an der Hochschule
für Philosophie in München, stellt fest: «Glauben,

Religion und Spiritualität werden
nunmehr unter dem Blickwinkel der evidenzbasierten

Medizin mit ihren ökonomisierenden
und technisch-rationalen Tendenzen gesehen. »

(zitiert nach Doris Nauer: Seelsorge. Sorge um
die Seele, Stuttgart 2014, S. 359).

In der Realität beobachten wir also nicht die
spirituelle Beeinflussung und Veränderung der
Medizin, sondern die medizinische Bemächtigung,

Medikalisierung und Technisierung von
Spiritualität. Dies ist nun nicht nur der Medizin
anzulasten, sondern geht auch auf Tendenzen
verschiedener Interessengruppen im Bereich
Spiritual Care zurück, die sich der Medizin
anzudienen und ihr zu gefallen versuchen.

Stachel der Kritik
Was hilft, um das ursprüngliche Anliegen
aufzunehmen, ist das Bündeln von Kräften: An
der Universität Bern ist schon zum vierten
Mal ein Projekt im Gang, an dem drei Fakultäten

mitsamt dem Inselspital gemeinsam und
auf Augenhöhe einen Studiengang zu Spiritual
Care organisieren. Der Zertifikatsstudiengang
richtet sich an Personen, die sich für die besondere

Bedeutung von Spiritualität als Ressource
der Lebensbewältigung interessieren. Gemeinsame

Trägerinnen dieses schweizweit
einzigartigen berufsbegleitenden Studiengangs
sind die Medizinische Fakultät, die
Philosophisch-humanwissenschaftliche Fakultät und
die Theologische Fakultät.

Die Teilnehmenden des Studiengangs
werden in die aktuellen medizinischen, ent-
wicklungs- und religionspsychologischen,
theologisch-seelsorglichen und
psychotherapeutischen Erkenntnisse zur Relevanz von
Spiritualität allgemein und mit Blick auf ihr
Potenzial bei der Bewältigung kritischer
Lebensereignisse und Lebenskrisen eingeführt.

Der Fokus auf die spirituelle Dimension
menschlicher Existenz kann anknüpfen an die
reiche Erfahrung der Seelsorge im Bereich
religiös-spiritueller Begleitung. Wir können



von ihrer besonderen hermeneutischen
Kompetenz gerade auch im Umfeld von Altern,
Sterben und Tod profitieren. Vor allem lernen
können wir jedoch, dass Spiritual Care dringend

den Stachel der Kritik in sich tragen muss,
um nicht seicht, um nicht zur Seelsorge light zu
werden. Im Moment zumindest scheinen die an
Spiritual Care ursprünglich geknüpften
Hoffnungen und die Realität noch arg auseinander
zu klaffen.

Das Gros der Medizinerinnen möchte,
anders als Spiritual Care dies vorsieht, nicht
auch noch in die spirituelle Versorgung ihrer
Patientinnen miteinbezogen werden. Sie haben
keine Zeit, geschweige denn die Kompetenz,
ihre Patientinnen auf spirituelle Bedürfnisse
und Anliegen zu untersuchen und sich im
Team mit anderen - im besten Fall unter
Leitung der Spitalseelsorgerin oder des Spitalseelsorgers

- darüber auszutauschen. Sie sind bei
allem möglicherweise vorhandenen Interesse
am Thema dennoch froh und dankbar, dies
der spezifischen Fachkompetenz von
professionellen Seelsorgenden überlassen zu können.

In der Schweiz besuchen Theologinnen,
die sich in einer Spezialseelsorge weiterbilden
möchten, eine explizit universitäre - und nicht
wie in Österreich oder Deutschland eine kirchliche

- Ausbildung. Dies stärkt sie im
interdisziplinären akademischen Austausch.
Aufgrund ihrer theologischen und spezifischen
seelsorglichen Ausbildung wissen sie, dass in
der Begleitung von Menschen, die Sterben und
Tod vor Augen haben, eine besondere, auf
fundierten Kenntnissen, intensivem Training und
Selbsterfahrung beruhende Sorgfalt benötigt
wird. Denn nicht nur Religion und Spiritualität
sind ambivalent, sondern gerade die Begleitung
von Menschen, die mit ihrem eigenen Sterben
und Tod konfrontiert sind, kann eigene Ängste
vor der Endlichkeit wecken. Vielleicht ist der
Zustand unseres Gesundheitswesens Ausdruck
der Abwehr genau dieser Ängste. •
O Isabelle Noth, *1967, ist Professorin für Seelsorge,

Religionspsychologie und Religionspädagogik an der
Universität Bern.
isabelle. noth@theol.unibe.ch

O www.spiritualcare.unibe.ch

8

«Wenn nachher
noch etwas ist,
erlebe ich das

kaum als Leneli
Altwegg mit»

Neue Wege-Gespräch
mit Leni Altwegg

von Matthias Hui und Kurt Seifert

Mit 94 Jahren ist die
Auseinandersetzung mit dem Sterben und
dem Tod Alltag. Die ehemalige
Pfarrerin und Anti-Apartheid-
Aktivistin Leni Altwegg entwickelt
im Gespräch ihre Theologie der
Freiheit.

Nw Vor vier Jahren haben Sie in den Neuen
Wegen geschrieben: «Die Zukunft ist zwar
voraussichtlich kurz, kann sich aber in
die Länge ziehen. Und die Aussichten sind
nicht rosig: Insgesamt kann es nur noch
bergab gehen, der Auflösung entgegen.
Diese Auflösung, das heisst der Tod, ist das
einzig Sichere, nicht aber das Wie.» Die
Zukunft zieht sich in die Länge. Verändert
sich dadurch Ihre Perspektive auf den Tod
nochmals?

la Es verleidet mir ein wenig, das muss ich
sagen. Dabei habe ich aber ein schlechtes
Gewissen: Ich habe so viele Gründe, dankbar

zu sein. Aber das Leben wird auch immer
schmerzhafter und mühsamer. Gestern dachte

Neue Wege 11.18


	Spiritual Care zwischen Sehnsucht und Realität

