Zeitschrift: Neue Wege : Beitrdge zu Religion und Sozialismus
Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 112 (2018)

Heft: 10

Artikel: "Fundamentalismus ist die Rickkehr des verdrangten Gottes"
Autor: Aloni, Udi / Hui, Matthias

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-816586

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 29.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-816586
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

«Fundamentalis-
mus ist die

Ruckkehr
des verdrangten

Gottes»

Neue Wege-Gesprach
mit Udi Aloni von Matthias Hui

Der Regisseur Udi Aloni sucht
Verbindungslinien zwischen
Kunst und Philosophie, Politik
und Theologie. Den politischen
Monstern stellt der israelische
Jude die Giite Gottes entgegen.
Aloni lebt zeitweise in Berlin,
wo das Gesprich gefiihrt wurde.

w Die Knesset hat im Juli 2018 das National-
staatengesetz verabschiedet. Darin wird
festgeschrieben: «Der Staat Israel ist der
Nationalstaat des jlidischen Volkes.» Damit
werden die arabischen Menschen, die
Paldstinenserlnnen, zu Blirgerlnnen zwei-
ter oder dritter Klasse, beziehungsweise,
wenn wir die religiése Dimension ihrer
Identitat in den Blick nehmen, die Muslim-
Innen und Christinnen.

va Esist grundsitzlich sinnlos, im Kontext von
Politik nichtiiber Theologie zu sprechen, nicht
nur im Fall von Israel/Palédstina. Als Schiilerin-
nen und Schiiler von Walter Benjamin wissen

12

wir, dass Theologie und Politik in einem engen
Zusammenhang stehen. Aber dieses Gesetz hat
wirklich kaum einen Bezug zu Religion.

w Worum geht es denn?

ua  Wieso fiihrt der Staat Israel gerade jetzt ein
so offensichtliches Apartheidgesetz ein, wenn
er das Land doch schon in den letzten fiinfzig
Jahren mit einem Konzept der jiidischen Vor-
herrschaft fiihrte? Wieso muss dieser machtige
Staat nun der Welt zeigen: «Schaut her, wir sind
nicht nur faschistisch, wir stehen auch offen
dazu.» Was hat sich veridndert, dass die libe-
rale Maske nicht mehr notwendig ist? Einen
Grund dafiir sehe ich in der Verdnderung in
der Welt. Das Uber-Ich ist tot. Zuvor wurden
die Linke und die Menschenrechte respektiert,
auch wenn man ihnen nicht gefolgt ist. Jetzt,
in Zeiten von Trump, Putin, Erdogan und
Orbdn, gibt es keine Scham mehr. Niemand
muss mehr Geschichten erzidhlen zur Recht-
fertigung seines Handelns. Die Wihlerinnen
und Wahler der Rechten lieben es, dass diese
die Maske ausgezogen haben. Das muss uns als
Linke erschrecken: Wir sagten die ganze Zeit,
dass dem Neoliberalismus die Maske herun-
tergerissen werden miisse, damit das Monster
zum Vorschein komme und wir eine Revolution
machen kénnten. Jetzt ist die Maske gefallen,
alle sehen das Monster — und sie lieben es!

w Aber die Regierung stosst doch auf Wider-
stand bei der ausgegrenzten Minderheit.

ua Die fast zwei Millionen Paladstinenserin-
nen und Paldstinenser in Israel leben ruhig,
sie filhren keinen Guerillakrieg, sie sind Teil
der Gesellschaft und tragen viel zur Wirt-
schaft bei. Wieso provoziert die Regierung
diese Menschen, sie hat ja in der Westbank
und in Gaza Probleme genug? Ihr Interesse
liegt in der Provokation selber. Die Regieren-
den haben eine apokalyptische Phantasie: Sie
mochten das ganze Land vom Fluss Jordan
bis zum Meer kontrollieren, sie wollen alles
fir die Judinnen und Juden. Sie realisieren,
dass wir in diesem Territorium zur Minder-
heit geworden sind, wollen aber die Mehrheit
sein. Sie verstehen, dass sie in dieser Welt kei-
nen Genozid betreiben konnen. Sie miissen es
anders machen. Schauen Sie das schreckliche
Vorgehen in Gaza an: Sie konstruieren eine
Geschichte. Sie sagen nicht: «Wir toten Men-
schen.» Sie geben den Menschen den Namen
eines Monsters — Hamas —, und das erlaubt
ihnen dann, sie zu téten. Die USA, Deutsch-
land und viele andere erheben kaum Einspruch.

Neue Wege 10.18



Jetzt sagen die Regierenden: «Provozieren und
radikalisieren wir die Paldstinenser in Israel,
dann werden sie nicht mehr in ihrem Staatswe-
sen Riickhalt suchen, sondern in ihrer Umma,
ihrer Gemeinschaft, und schliesslich im fun-
damentalistischen Islam. Lassen wir ein paar
von ihnen Guerillakampfer werden, die wir
dann Terroristen nennen kdnnen. Wenn das
geschieht, wird es zu einem grossen Krieg
kommen. Dann kénnen wir Israel von ihnen
sdubern.» Wihrend vieler Jahre hatte ich den
Verdacht, dass die Dinge in diese Richtung
laufen wiirden. Ich sah, wie die Theologie
des sdkularen Staates — die Sdkularen haben
auch eine Theologie! — funktioniert. Aber laut
wollte ich das nicht sagen, weil ich nicht Ver-
schworungstheorien Vorschub leisten wollte.

w  War der Mainstream in Israel nicht schon
immer so?

va Frither trug Israel immer zwei miteinan-
der im Konflikt stehende Stimmen in sich. Ich
dachte nie, dass Israel nur schrecklich ist. Ich
begegne diesem Land mit Giite. Man wollte
wirklich Demokratie, Menschenrechte, Sozi-
alismus, wenn auch auf eine nationalistische
Artund Weise. Sogar in der Rechten wollte man
zum Teil die Gleichstellung der arabischen
Biirgerinnen und Biirger. In den letzten zehn
Jahren ist diese andere Stimme, die mit Demo-
kratie und Menschenrechten Teil der westli-
chen Welt sein wollte, verschwunden. Wir auf
der Linken sind wohl mitverantwortlich. Wir
sagten allzu leichtfertig: «Die westliche Welt
ist gar nicht nett, sie ist kolonialistisch.» Wir
suchten die Entlarvung des Liberalismus und

behaupteten, dass zwischen Obama und Bush

kein grosser Unterschied bestehe.

Und jetzt wollen die Leute an der Macht
wirklich die arabische Bevdlkerung loswer-
den. Die Sprache in Israel ist schrecklich. Das
Gesetz ist schrecklich. Wenn mir jetzt Deut-
sche sagen, man diirfe Israel nicht allzu stark
kritisieren, man diirfe nicht tiber die Boykott-
bewegung BDS und nicht iiber einen binationa-
len Staat sprechen, frage ich zuriick: Wollt ihr,
dass wir ein Monster werden wie ihr damals?
Wieso unterstiitzt ihr mich und die Menschen-
rechtsaktivisten nicht dabei, die jiidische
Gesellschaft wieder in Ordnung zu bringen?
Ich habe mich erst fiir die BDS-Boykottkam-
pagne in Deutschland stark gemacht, nachdem
der Antisemitismus-Bundesbeauftragte Felix
Klein vor kurzem davon sprach, dass «die
BDS-Bewegung in ihren Methoden und Zielen
antisemitisch» sei. Wie fiir Judith Butler ist fiir
mich BDS aber der Beginn eines Dialogs.

Neue Wege 10.18

w lhre Reaktion auf das Nationalstaaten-
gesetz: Ist sie die eines israelischen
Juden oder die eines Verteidigers der
Menschenrechte?

ua Ich weiss gar nicht, was ein Jude ist. Ich
habe ein Buch herausgegeben mit dem Titel
What does a Jew want? Wir haben eine Paral-
lele gezogen zu Sigmund Freuds Frage «Was
will eine Frau eigentlich?» Ich glaube, daran
wird sichtbar, dass Psychoanalyse in diesem
Fall erst zu funktionieren beginnt, wenn der
Psychoanalytiker selber hysterisch wird —also
Eigenschaften annimmt, die er im Gegeniiber
sieht. Wenn ich frage, was ein Jude will, zeige
ich, dass ich keine Ahnung habe, was ein Jude
will und was ein Jude an und fiir sich ist.

w Aber Sie ergreifen dennoch manchmal
bewusst als Jude das Wort?

va Ich entscheide mich zum Beispiel jetzt, wo
Jeremy Corbyn, der britische Labourchef, unter
massiven Antisemitismusverdacht gestellt
wird, als Jude zu sprechen und nicht einfach
als Mensch: Corbyn ist kein Antisemit. Die
judische Rechte, die konservative Rechte ganz
grundsitzlich benutzt den Begriff Jude, um die
Linke in Europa loszuwerden. Hier als Jude zu
sprechen, ist ein bewusster politischer Positi-
onsbezug. Oder im Kontext von Israel ist es
von Bedeutung, dass ich als israelischer Jude
sage, dass dieses System Apartheid darstellt.
Das ist eine gewihlte, immer auch konstruierte,
dusserliche Identitit. Wenn ich aber an mei-
nem Filmprojekt iiber den jiidisch-deutschen
Religionsphilosophen und Historiker Franz
Rosenzweig arbeite, dann geht es wohl um
meine innere [dentitit.

Zuriick zum Nationalstaatengesetz. Ich bin
dagegen, weil ich zu einem universalen Den-
ken stehe: Alle Menschen sind gleich. Aber ich
gehore auch zur jiidischen Gruppe, Denktradi-
tion, Kultur: Ich mdochte, dass mein «Stamm»
universalem Gesetz folgt. Wer aber nicht von
seiner oder ihrer Identitét her spricht, hat keine
Stimme. Reiner Universalismus, was im Prin-
zip auch der Marxismus sein wollte, funkti-
oniert nicht. Ich argumentiere nicht ontolo-
gisch, Identititen sind nicht gut oder schlecht.
Ich kann eine authentische Sprache nur finden,
wenn ich die Position, von der aus ich spreche —
mit meiner Sprache, meinem Hebriisch, mei-
nem Witz, was auch immer —, wenn ich meinen
partikularen Korper dazu benutze, einen uni-
versellen Horizont zu schaffen.

13



Die
Regie-
renden
haben
eine
apoka-
lypti-
sche
Phanta
sie.

w Wo ist heute das Religidse in lhrer Vorstel-
lung von Identitdten?

ua Zwei Metaphern sind fiir mich sehr wich-
tig. Die erste stammt von Friedrich Nietzsche:
Gott ist tot. Auch von der zweiten hat Nietz-
sche gesprochen: Nachdem Buddha gestorben
war, behaupteten Menschen noch jahrhunder-
telang, seinen Schatten in einer Hohle sehen
zu konnen. Gott ist tot, und wir werden Jahr-
hunderte bendtigen, um mit seinem Schatten
fertig zu werden.

Bevor Nietzsche Gott totete, war Gott Teil
von uns allen. Er war einfach da. Die Men-
schen mussten keine besonderen Anstren-
gungen unternechmen, um ihn zu beweisen.
In einer postsikularen Zeit funktionieren
religiose Metaphern in einer fast perversen
Weise. Religion und Gott funktionieren wie
Norman Bates’ Mutter in Hitchcocks Film
Psycho. Um zu verbergen, dass seine Mutter
tot ist, schliipft er in ihre Rolle und ermordet
alle, die aufdecken konnten, dass sie langst
tot ist. Religiose Menschen kommen mir so
vor. Es gibt Fundamentalistinnen und Funda-
mentalisten, die nicht mehr wirklich glauben
und alle umbringen, die aufdecken kdnnten,
dass Gott schon tot ist. In einer eigenartigen
Weise sind es vielleicht heute eher sikulare
Menschen, die verstehen, dass die Giite Gottes
immer noch existiert — ob Gott tot oder leben-
dig ist — und dass wir diese Giite auch in den
politischen Raum tragen kdénnen. Es ist ein
dialektischer Moment. Ich méchte versuchen,
mich auf die noch existierenden Schatten des
guten Gottes in dieser Welt zu beziehen, um
zu den Herzen der Menschen zu sprechen.

w Sie verweisen immer wieder auf diese
Schatten Gottes, auf einen radikalen
Messianismus oder auf die Vorstellung
radikaler Glte oder Gnade. Andere
Linke, gerade auch in Israel, sind dezidiert
der Meinung, dass wir in die fundamen-
talistische Falle tappen, sobald wir
liberhaupt die religitése Sphére betreten.

ua Mit einem solchen Sdkularismus schaffen
wir Fundamentalismus geradezu. Fundamen-
talismus ist eine Schépfung der postsdkularen
Zeit. Fundamentalismus ist die Riickkehr des
verdriangten Gottes. Es wird ein Zombie-Gott,
ein Gott, der nicht sterben will, aber auch nicht
mehr am Leben ist.

Ich denke bei Religion vielmehr an Mar-
tin Luther King oder an Malcolm X — an Men-
schen, die diese Energie von Gemeinschaft
brauchen und zum Ausdruck bringen. Es geht

Neue Wege 10.18



nicht um Gott; wer schert sich darum, ob er
existiert oder nicht? Diese Frage gehort in den
privaten, nicht in den politischen Bereich von
Religion. Im politischen Bereich geht es um
Gemeinschaft, um das Teilen von Orten, von
Sprache, von Bildern. Wenn wir diese Spra-
chen und Bilder nicht mehr beniitzen, gehen
sie ihren eigenen Weg in Richtungen, die wir
nicht wollen kénnen.

w Ist es lhre Mission in der Kunst, dass Sie
auf die Schatten Gottes, auf seine verbor-
gene Giite aufmerksam machen wollen?

ua Vielleicht ist das so. Ich liebe aber den
Begriff des Sdkularen, um einen politischen
Raum zu beschreiben, in dem unterschiedliche
Gedanken nahe beieinander iiberleben kén-
nen. Die Sakularitét ist fiir mich eine Methode,
kein Glaube und auch kein Ausdruck davon,
dass alle Religion Mist sei. Im Gegenteil: In
der Sikularitit geht es um den Zweifel, um
das Nichtwissen, um die Ansiedlung ganz ver-
schiedener Gedanken im selben Raum. Aber
es gibt jenen Teil der Linken, auch der marxis-
tischen Linken, die glaubt, dass Religion der
grosse Feind sei. Damit schuf sie auch eine Ver-
sion des Antisemitismus, weil sie nicht wusste,
wie mit den Jiidinnen und Juden umzugehen sei
und ihrem Judentum, das halb Religion, halb
Korperlichkeit ist.

w Haben Marx und seine Schiilerinnen
und Schiiler also die Religion gebodigt
und deren Schatten verdrangt?

va Keineswegs. Marx und Engels redeten von
einem «Gespenst», das in Europa umgehe. Sie
bezeichneten damit selbst den Kommunismus
als etwas Metaphysisches. Und Walter Benja-
min erzihlt zu Beginn von Uber den Begriff
der Geschichte die Parabel vom Zwerg, die den
Raum zwischen Religion und Marxismus weit
Offnet: « Bekanntlich soll es einen Automaten
gegeben haben, der so konstruiert gewesen
sei, dass er jeden Zug eines Schachspielers mit
einem Gegenzuge erwidert habe, der ihm den
Gewinn der Partie sicherte. Eine Puppe in tiir-
kischer Tracht, eine Wasserpfeife im Munde,
sass vor dem Brett, das auf einem gerdumigen
Tisch aufruhte. Durch ein System von Spie-
geln wurde die Illusion erweckt, dieser Tisch
sei von allen Seiten durchsichtig. In Wahrheit
sass ein buckliger Zwerg darin, der ein Meister
im Schachspiel war und die Hand der Puppe
an Schniiren lenkte. Zu dieser Apparatur kann
man sich ein Gegenstiick in der Philosophie
vorstellen. Gewinnen soll immer die Puppe,

Neue Wege 10.18

die man <historischen Materialismus» nennt.
Sie kann es ohne weiteres mit jedem aufneh-
men, wenn sie die Theologie in ihren Dienst
nimmt, die heute bekanntlich klein und hiss-
lich ist und sich ohnehin nicht darf blicken
lassen.»

w Weshalb bringen Sie diese Parabel von
Benjamin ein?

va Wir sollten das Unbewusste im historischen
Materialismus zulassen und diese Logik ver-
stehen, indem wir uns bildhaft auf die Couch
des Psychonanalytikers legen. Wir sollten die
Diamonen und Gotter und Religionen und die
Gemeinschaften, die durch sie gestiftet wer-
den, zulassen. Viele sagen heute, dass Identi-
tatspolitik frontal bekdmpft werden miisse. Sie
ist aber die Sprache der Gegenwart, wir kon-
nen Sprache nicht bekimpfen, sie ist weder
gut noch schlecht. Es gibt die Gemeinschaften,
die sich um verschiedene Formen von Glauben,
um Rituale herum gruppieren. Die Frage ist,
wie wir diese Gemeinschaften so zum Funk-
tionieren bringen, dass sie Respekt vor ihren
Traditionen und ihrem Zugehorigkeitsgefiihl
erfahren und doch immer auf einen universalen
Horizont ausgerichtet sind. Vom Durchbruch
zu diesem Universalismus spricht auch Alain
Badiou in seiner Paulus-Interpretation.

w Was bedeutet dieser Zusammenhang
von ldentitat und Universalitat fir Sie
persdnlich?

ua Wenn ich mich irgendwo vorstellen muss,
spreche ich als israelischer Jude. Ich bin nicht
stolz, israelischer Jude zu sein, ich schime
mich nicht dafiir, ich bin es. Von dieser Posi-
tion aus mochte ich nachdenken: Lebe ich
auf Kosten anderer? Ist das Land Israel Teil
meines Jiidischseins oder nicht? Es ist eine
Recherche, die jeder und jede auf sich nehmen
sollte. Aber nur von dieser partikularen Posi-
tion her, nur indem ich mich so akzeptiere, wie
ich bin, kann ich eine Reise starten in Rich-
tung Gleichheit und universale Werte. Ich will
solidarisch leben. Und Solidaritit ist etwas,
das wir Linken unbedingt bewahren miissen.
Auch mit fiinf Millionen Paldstinenserinnen
und Palédstinensern, die null BiirgerInnen-
rechte haben an ein- und demselben Ort, wo
wir Jidinnen und Juden Hyperrechte haben.
Nur in dieser Solidaritit, nur in ihrem Spie-
gel — um mit dem Psychoanalytiker Jacques
Lacan zu sprechen — kann ich mein jidisches
Ich, meine Identitdt zum Ausdruck bringen.

15



w Was erleben Sie derzeit auf dieser
«Reijse»?

Am Rand

ua Hier in Deutschland, wo ich zeitweise lebe,

kampfe ich derzeit darum, mein humanisti- Die Mietzinsen in Israel sind gestiegen,
sches Jiidischsein und den Kampf fiir Gerech- gleichzeitig leidet das staatliche Sozial-
tigkeit fiir Palidstina aufrecht zu erhalten gegen wohnungssystem unter Sparmassnah-
die schrecklichen Manipulationen des Staates men und Privatisierung. Der Zustand der
Israel und seiner Unterstiitzer. Sie benutzen die meisten Wohnungen ist miserabel. Die
Erinnerung an die Shoah, um Verbrechen der Zahl der Sozialwohnungen ging in weni-
Israeli heute zu rechtfertigen. Viele Menschen gen Jahren um 75 Prozent zuriick. Immer
zeigen ihre Reue gegeniiber all den Juden, die mehr MieterInnen werden von der Ver-
hier ermordet wurden in der bedingungslosen waltung auf die Strasse gestellt.
Loyalitit zu Israel und damit der blinden Unter- Yotam Ronen, Keren Manor, Oren Ziv,
stliitzung von Bibi Netanyahu oder des Multi- Shiraz Grinbaum vom Activestills Collec-
milliardiars Sheldon Adelson. Damit toten sie tive fotografierten 2012 BewohnerInnen
gleichzeitig Martin Buber, Franz Rosenzweig, von Sozialwohnungen im ganzen Land.
Walter Benjamin und Hannah Arendt — alle Die Bilder dokumentieren, welchen Preis
diese deutschen Jiidinnen und Juden, die mir diese Menschen fiir die Aushohlung wohl-
viel bedeuten. Sie sind heute stumm. Wenn fahrtsstaatlicher Politik in Israel bezah-
die Deutschen uns Jiidinnen und Juden als ein len miissen.
geeintes Objekt brauchen, um ihr Gewissen zu Activestills wurde 2006 gegriindet. Die
beruhigen, dann stehe ich auf. Wir sind Sub- Mitglieder, israelische und paléstinensi-
jekte mit vielen unterschiedlichen Ideen. sche Fotojournalistinnen, sehen ihre Bil-

der als Beitrag zum Kampf gegen alle For-
w Inwiefern betrifft diese Erfahrung die men von Unterdriickung, Rassismus und

Welt Uber Israel/Paldstina und Deutsch- Diskriminierungen in der Region.
land hinaus?

Q activestills.org
ua Ich frage mich, was heute, in einer Zeit der O Bildlegenden:
Schwiche der Linken und des Aufstiegs des Ul: Haim Berkovitz, Be'er Sheva, Israel 2012
rechien Populismus, cine revolutionre Spra- T e T
che sein konnte. Die Rechte beniitzt unsere $.17, Johnny und Samira Jambazian, Jaffa,
Sprache, um uns zu zerstoren. Die politische Israel 2012 - )
Korrektheit und die politische Rede von Iden- Eumgct Mo Sl e,

titdt, die so wichtig sind fiir uns, werden von
der Rechten pervertiert und manipuliert. Sie
schlagen uns damit ins Gesicht, und die weisse
Menge schreit lustvoll auf. Ich frage mich, wie
wir uns gegen diese Attacken wehren kénnen,
ohne ihnen zu erliegen? Wie finden wir eine
Sprache der radikalen Giite? @

O Udi Aloni, *1959, ist ein israelischer Regisseur, Kiinstler
und Autor. Er lebt in New York, Berlin und Israel.
Sein Film Junction 48 gewann an der Berlinale 2016
den Panorama-Publikumspreis. Seine 2014 verstorbene
Mutter Shulamit Aloni, Feministin und Menschen-
rechtsaktivistin, war unter Yitzhak Rabin israelische
Erziehungsministerin.

udialoni.com

16 Neue Wege 10.18



	"Fundamentalismus ist die Rückkehr des verdrängten Gottes"

