
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 112 (2018)

Heft: 10

Artikel: "Fundamentalismus ist die Rückkehr des verdrängten Gottes"

Autor: Aloni, Udi / Hui, Matthias

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-816586

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 29.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-816586
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


«Fundamentalismus
ist die

Rückkehr
des verdrängten

Gottes»
Neue Wege-Gespräch

mit Udi Aloni von Matthias Hui

Der Regisseur Udi Aloni sucht
Verbindungslinien zwischen
Kunst und Philosophie, Politik
und Theologie. Den politischen
Monstern stellt der israelische
Jude die Güte Gottes entgegen.
Aloni lebt zeitweise in Berlin,
wo das Gespräch geführt wurde.

mn Die Knesset hat im Juli 2018 das National¬
staatengesetz verabschiedet. Darin wird
festgeschrieben: «Der Staat Israel ist der
Nationalstaat des jüdischen Volkes.» Damit
werden die arabischen Menschen, die
Palästinenserinnen, zu Bürgerinnen zweiter

oder dritter Klasse, beziehungsweise,
wenn wir die religiöse Dimension ihrer
Identität in den Blick nehmen, die Musliminnen

und Christinnen.

ua Es ist grundsätzlich sinnlos, im Kontext von
Politik nicht über Theologie zu sprechen, nicht
nur im Fall von Israel/Palästina. Als Schülerinnen

und Schüler von Walter Benjamin wissen

wir, dass Theologie und Politik in einem engen
Zusammenhang stehen. Aber dieses Gesetz hat
wirklich kaum einen Bezug zu Religion.

am/ Worum geht es denn?

ua Wieso führt der Staat Israel gerade jetzt ein
so offensichtliches Apartheidgesetz ein, wenn
er das Land doch schon in den letzten fünfzig
Jahren mit einem Konzept der jüdischen
Vorherrschaft führte? Wieso muss dieser mächtige
Staat nun der Welt zeigen: «Schaut her, wir sind
nicht nur faschistisch, wir stehen auch offen
dazu.» Was hat sich verändert, dass die liberale

Maske nicht mehr notwendig ist? Einen
Grund dafür sehe ich in der Veränderung in
der Welt. Das Über-Ich ist tot. Zuvor wurden
die Linke und die Menschenrechte respektiert,
auch wenn man ihnen nicht gefolgt ist. Jetzt,
in Zeiten von Trump, Putin, Erdogan und
Orbän, gibt es keine Scham mehr. Niemand
muss mehr Geschichten erzählen zur
Rechtfertigung seines Handelns. Die Wählerinnen
und Wähler der Rechten lieben es, dass diese
die Maske ausgezogen haben. Das muss uns als
Linke erschrecken: Wir sagten die ganze Zeit,
dass dem Neoliberalismus die Maske
heruntergerissen werden müsse, damit das Monster
zum Vorschein komme und wir eine Revolution
machen könnten. Jetzt ist die Maske gefallen,
alle sehen das Monster - und sie lieben es!

Nw Aber die Regierung stösst doch auf Widerstand

bei der ausgegrenzten Minderheit.

ua Die fast zwei Millionen Palästinenserinnen
und Palästinenser in Israel leben ruhig,

sie führen keinen Guerillakrieg, sie sind Teil
der Gesellschaft und tragen viel zur
Wirtschaft bei. Wieso provoziert die Regierung
diese Menschen, sie hat ja in der Westbank
und in Gaza Probleme genug? Ihr Interesse
liegt in der Provokation selber. Die Regierenden

haben eine apokalyptische Phantasie: Sie
möchten das ganze Land vom Fluss Jordan
bis zum Meer kontrollieren, sie wollen alles
für die Jüdinnen und Juden. Sie realisieren,
dass wir in diesem Territorium zur Minderheit

geworden sind, wollen aber die Mehrheit
sein. Sie verstehen, dass sie in dieser Welt keinen

Genozid betreiben können. Sie müssen es

anders machen. Schauen Sie das schreckliche
Vorgehen in Gaza an: Sie konstruieren eine
Geschichte. Sie sagen nicht: «Wir töten
Menschen.» Sie geben den Menschen den Namen
eines Monsters - Hamas-, und das erlaubt
ihnen dann, sie zu töten. Die USA, Deutschland

und viele andere erheben kaum Einspruch.

12 Neue Wege 10.18



Jetzt sagen die Regierenden: «Provozieren und
radikalisieren wir die Palästinenser in Israel,
dann werden sie nicht mehr in ihrem Staatswesen

Rückhalt suchen, sondern in ihrer Umma,
ihrer Gemeinschaft, und schliesslich im
fundamentalistischen Islam. Lassen wir ein paar
von ihnen Guerillakämpfer werden, die wir
dann Terroristen nennen können. Wenn das
geschieht, wird es zu einem grossen Krieg
kommen. Dann können wir Israel von ihnen
säubern.» Während vieler Jahre hatte ich den
Verdacht, dass die Dinge in diese Richtung
laufen würden. Ich sah, wie die Theologie
des säkularen Staates - die Säkularen haben
auch eine Theologie! - funktioniert. Aber laut
wollte ich das nicht sagen, weil ich nicht
Verschwörungstheorien Vorschub leisten wollte.

ww War der Mainstream in Israel nicht schon
immer so?

ja Früher trug Israel immer zwei miteinander
im Konflikt stehende Stimmen in sich. Ich

dachte nie, dass Israel nur schrecklich ist. Ich
begegne diesem Land mit Güte. Man wollte
wirklich Demokratie, Menschenrechte,
Sozialismus, wenn auch auf eine nationalistische
Art und Weise. Sogar in der Rechten wollte man
zum Teil die Gleichstellung der arabischen
Bürgerinnen und Bürger. In den letzten zehn
Jahren ist diese andere Stimme, die mit Demokratie

und Menschenrechten Teil der westlichen

Welt sein wollte, verschwunden. Wir auf
der Linken sind wohl mitverantwortlich. Wir
sagten allzu leichtfertig: «Die westliche Welt
ist gar nicht nett, sie ist kolonialistisch.» Wir
suchten die Entlarvung des Liberalismus und
behaupteten, dass zwischen Obama und Bush
kein grosser Unterschied bestehe.

Und jetzt wollen die Leute an der Macht
wirklich die arabische Bevölkerung loswerden.

Die Sprache in Israel ist schrecklich. Das
Gesetz ist schrecklich. Wenn mir jetzt Deutsche

sagen, man dürfe Israel nicht allzu stark
kritisieren, man dürfe nicht über die
Boykottbewegung BDS und nicht über einen binationalen

Staat sprechen, frage ich zurück: Wollt ihr,
dass wir ein Monster werden wie ihr damals?
Wieso unterstützt ihr mich und die
Menschenrechtsaktivisten nicht dabei, die jüdische
Gesellschaft wieder in Ordnung zu bringen?
Ich habe mich erst für die BDS-Boykottkam-
pagne in Deutschland stark gemacht, nachdem
der Antisemitismus-Bundesbeauftragte Felix
Klein vor kurzem davon sprach, dass «die
BDS-Bewegung in ihren Methoden und Zielen
antisemitisch» sei. Wie für Judith Butler ist für
mich BDS aber der Beginn eines Dialogs.

Mv Ihre Reaktion auf das Nationalstaaten¬
gesetz: Ist sie die eines israelischen
Juden oder die eines Verteidigers der
Menschenrechte?

ua Ich weiss gar nicht, was ein Jude ist. Ich
habe ein Buch herausgegeben mit dem Titel
What does a Jew want? Wir haben eine Parallele

gezogen zu Sigmund Freuds Frage «Was
will eine Frau eigentlich?» Ich glaube, daran
wird sichtbar, dass Psychoanalyse in diesem
Fall erst zu funktionieren beginnt, wenn der
Psychoanalytiker selber hysterisch wird - also
Eigenschaften annimmt, die er im Gegenüber
sieht. Wenn ich frage, was ein Jude will, zeige
ich, dass ich keine Ahnung habe, was ein Jude
will und was ein Jude an und für sich ist.

am/ Aber Sie ergreifen dennoch manchmal
bewusst als Jude das Wort?

ua Ich entscheide mich zum Beispiel jetzt, wo
Jeremy Corbyn, der britische Labourchef, unter
massiven Antisemitismusverdacht gestellt
wird, als Jude zu sprechen und nicht einfach
als Mensch: Corbyn ist kein Antisemit. Die
jüdische Rechte, die konservative Rechte ganz
grundsätzlich benutzt den Begriff Jude, um die
Linke in Europa loszuwerden. Hier als Jude zu
sprechen, ist ein bewusster politischer
Positionsbezug. Oder im Kontext von Israel ist es

von Bedeutung, dass ich als israelischer Jude

sage, dass dieses System Apartheid darstellt.
Das ist eine gewählte, immer auch konstruierte,
äusserliche Identität. Wenn ich aber an meinem

Filmprojekt über den jüdisch-deutschen
Religionsphilosophen und Historiker Franz
Rosenzweig arbeite, dann geht es wohl um
meine innere Identität.

Zurück zum Nationalstaatengesetz. Ich bin
dagegen, weil ich zu einem universalen Denken

stehe: Alle Menschen sind gleich. Aber ich
gehöre auch zur jüdischen Gruppe, Denktradition,

Kultur: Ich möchte, dass mein «Stamm»
universalem Gesetz folgt. Wer aber nicht von
seiner oder ihrer Identität her spricht, hat keine
Stimme. Reiner Universalismus, was im Prinzip

auch der Marxismus sein wollte, funktioniert

nicht. Ich argumentiere nicht ontolo-
gisch, Identitäten sind nicht gut oder schlecht.
Ich kann eine authentische Sprache nur finden,
wenn ich die Position, von der aus ich spreche -
mit meiner Sprache, meinem Hebräisch, meinem

Witz, was auch immer - wenn ich meinen
partikularen Körper dazu benutze, einen
universellen Horizont zu schaffen.

Neue Wege 10.18 13



Die

Regierenden

eine

lypti-
sche
Phanta-

m/ Wo ist heute das Religiöse in Ihrer Vorstel¬
lung von Identitäten?

ua Zwei Metaphern sind für mich sehr wichtig.

Die erste stammt von Friedrich Nietzsche:
Gott ist tot. Auch von der zweiten hat Nietzsche

gesprochen: Nachdem Buddha gestorben
war, behaupteten Menschen noch jahrhundertelang,

seinen Schatten in einer Höhle sehen
zu können. Gott ist tot, und wir werden
Jahrhunderte benötigen, um mit seinem Schatten
fertig zu werden.

Bevor Nietzsche Gott tötete, war Gott Teil
von uns allen. Er war einfach da. Die
Menschen mussten keine besonderen Anstrengungen

unternehmen, um ihn zu beweisen.
In einer postsäkularen Zeit funktionieren
religiöse Metaphern in einer fast perversen
Weise. Religion und Gott funktionieren wie
Norman Bates' Mutter in Hitchcocks Film
Psycho. Um zu verbergen, dass seine Mutter
tot ist, schlüpft er in ihre Rolle und ermordet
alle, die aufdecken könnten, dass sie längst
tot ist. Religiöse Menschen kommen mir so
vor. Es gibt Fundamentalistinnen und
Fundamentalisten, die nicht mehr wirklich glauben
und alle umbringen, die aufdecken könnten,
dass Gott schon tot ist. In einer eigenartigen
Weise sind es vielleicht heute eher säkulare
Menschen, die verstehen, dass die Güte Gottes
immer noch existiert - ob Gott tot oder lebendig

ist - und dass wir diese Güte auch in den
politischen Raum tragen können. Es ist ein
dialektischer Moment. Ich möchte versuchen,
mich auf die noch existierenden Schatten des

guten Gottes in dieser Welt zu beziehen, um
zu den Herzen der Menschen zu sprechen.

Nw Sie verweisen immer wieder auf diese
Schatten Gottes, auf einen radikalen
Messianismus oder auf die Vorstellung
radikaler Güte oder Gnade. Andere
Linke, gerade auch in Israel, sind dezidiert
der Meinung, dass wir in die fundamentalistische

Falle tappen, sobald wir
überhaupt die religiöse Sphäre betreten.

ua Mit einem solchen Säkularismus schaffen
wir Fundamentalismus geradezu. Fundamentalismus

ist eine Schöpfung der postsäkularen
Zeit. Fundamentalismus ist die Rückkehr des
verdrängten Gottes. Es wird ein Zombie-Gott,
ein Gott, der nicht sterben will, aber auch nicht
mehr am Leben ist.

Ich denke bei Religion vielmehr an Martin

Luther King oder an Malcolm X - an
Menschen, die diese Energie von Gemeinschaft
brauchen und zum Ausdruck bringen. Es geht

Neue Wege 10.18



nicht um Gott; wer schert sich darum, ob er
existiert oder nicht? Diese Frage gehört in den
privaten, nicht in den politischen Bereich von
Religion. Im politischen Bereich geht es um
Gemeinschaft, um das Teilen von Orten, von
Sprache, von Bildern. Wenn wir diese Sprachen

und Bilder nicht mehr benützen, gehen
sie ihren eigenen Weg in Richtungen, die wir
nicht wollen können.

Nw Ist es Ihre Mission in der Kunst, dass Sie
auf die Schatten Gottes, auf seine verborgene

Güte aufmerksam machen wollen?

ua Vielleicht ist das so. Ich liebe aber den
Begriff des Säkularen, um einen politischen
Raum zu beschreiben, in dem unterschiedliche
Gedanken nahe beieinander überleben können.

Die Säkularität ist für mich eine Methode,
kein Glaube und auch kein Ausdruck davon,
dass alle Religion Mist sei. Im Gegenteil: In
der Säkularität geht es um den Zweifel, um
das Nichtwissen, um die Ansiedlung ganz
verschiedener Gedanken im selben Raum. Aber
es gibt jenen Teil der Linken, auch der marxistischen

Linken, die glaubt, dass Religion der
grosse Feind sei. Damit schuf sie auch eine
Version des Antisemitismus, weil sie nicht wusste,
wie mit den Jüdinnen und Juden umzugehen sei
und ihrem Judentum, das halb Religion, halb
Körperlichkeit ist.

ww Haben Marx und seine Schülerinnen
und Schüler also die Religion gebodigt
und deren Schatten verdrängt?

ua Keineswegs. Marx und Engels redeten von
einem «Gespenst», das in Europa umgehe. Sie
bezeichneten damit selbst den Kommunismus
als etwas Metaphysisches. Und Walter Benjamin

erzählt zu Beginn von Über den Begriff
der Geschichte die Parabel vom Zwerg, die den
Raum zwischen Religion und Marxismus weit
öffnet: «Bekanntlich soll es einen Automaten
gegeben haben, der so konstruiert gewesen
sei, dass er jeden Zug eines Schachspielers mit
einem Gegenzuge erwidert habe, der ihm den
Gewinn der Partie sicherte. Eine Puppe in
türkischer Tracht, eine Wasserpfeife im Munde,
sass vordem Brett, das auf einem geräumigen
Tisch aufruhte. Durch ein System von Spiegeln

wurde die Illusion erweckt, dieser Tisch
sei von allen Seiten durchsichtig. In Wahrheit
sass ein buckliger Zwerg darin, der ein Meister
im Schachspiel war und die Hand der Puppe
an Schnüren lenkte. Zu dieser Apparatur kann
man sich ein Gegenstück in der Philosophie
vorstellen. Gewinnen soll immer die Puppe,

die man historischen Materialismus) nennt.
Sie kann es ohne weiteres mit jedem aufnehmen,

wenn sie die Theologie in ihren Dienst
nimmt, die heute bekanntlich klein und häss-
lich ist und sich ohnehin nicht darf blicken
lassen.»

nw Weshalb bringen Sie diese Parabel von
Benjamin ein?

ua Wir sollten das Unbewusste im historischen
Materialismus zulassen und diese Logik
verstehen, indem wir uns bildhaft auf die Couch
des Psychonanalytikers legen. Wir sollten die
Dämonen und Götter und Religionen und die
Gemeinschaften, die durch sie gestiftet werden,

zulassen. Viele sagen heute, dass
Identitätspolitik frontal bekämpft werden müsse. Sie
ist aber die Sprache der Gegenwart, wir können

Sprache nicht bekämpfen, sie ist weder
gut noch schlecht. Es gibt die Gemeinschaften,
die sich um verschiedene Formen von Glauben,
um Rituale herum gruppieren. Die Frage ist,
wie wir diese Gemeinschaften so zum
Funktionieren bringen, dass sie Respekt vor ihren
Traditionen und ihrem Zugehörigkeitsgefühl
erfahren und doch immer auf einen universalen
Horizont ausgerichtet sind. Vom Durchbruch
zu diesem Universalismus spricht auch Alain
Badiou in seiner Paulus-Interpretation.

nw Was bedeutet dieser Zusammenhang
von Identität und Universalität für Sie

persönlich?

ua Wenn ich mich irgendwo vorstellen muss,
spreche ich als israelischer Jude. Ich bin nicht
stolz, israelischer Jude zu sein, ich schäme
mich nicht dafür, ich bin es. Von dieser Position

aus möchte ich nachdenken: Lebe ich
auf Kosten anderer? Ist das Land Israel Teil
meines Jüdischseins oder nicht? Es ist eine
Recherche, die jeder und jede auf sich nehmen
sollte. Aber nur von dieser partikularen Position

her, nur indem ich mich so akzeptiere, wie
ich bin, kann ich eine Reise starten in Richtung

Gleichheit und universale Werte. Ich will
solidarisch leben. Und Solidarität ist etwas,
das wir Linken unbedingt bewahren müssen.
Auch mit fünf Millionen Palästinenserinnen
und Palästinensern, die null Bürgerinnenrechte

haben an ein- und demselben Ort, wo
wir Jüdinnen und Juden Hyperrechte haben.
Nur in dieser Solidarität, nur in ihrem Spiegel

- um mit dem Psychoanalytiker Jacques
Lacan zu sprechen - kann ich mein jüdisches
Ich, meine Identität zum Ausdruck bringen.

Neue Wege 10.18 15



ww Was erleben Sie derzeit auf dieser
«Reise»?

ua Hier in Deutschland, wo ich zeitweise lebe,
kämpfe ich derzeit darum, mein humanistisches

Jüdischsein und den Kampf für Gerechtigkeit

für Palästina aufrecht zu erhalten gegen
die schrecklichen Manipulationen des Staates
Israel und seiner Unterstützer. Sie benutzen die
Erinnerung an die Shoah, um Verbrechen der
Israeli heute zu rechtfertigen. Viele Menschen
zeigen ihre Reue gegenüber all den Juden, die
hier ermordet wurden in der bedingungslosen
Loyalität zu Israel und damit der blinden
Unterstützung von Bibi Netanyahu oder des Multi-
milliardärs Sheldon Adelson. Damit töten sie

gleichzeitig Martin Buber, Franz Rosenzweig,
Walter Benjamin und Hannah Arendt - alle
diese deutschen Jüdinnen und Juden, die mir
viel bedeuten. Sie sind heute stumm. Wenn
die Deutschen uns Jüdinnen und Juden als ein
geeintes Objekt brauchen, um ihr Gewissen zu
beruhigen, dann stehe ich auf. Wir sind
Subjekte mit vielen unterschiedlichen Ideen.

ww Inwiefern betrifft diese Erfahrung die
Welt über Israel/Palästina und Deutschland

hinaus?

ua Ich frage mich, was heute, in einer Zeit der
Schwäche der Linken und des Aufstiegs des
rechten Populismus, eine revolutionäre Sprache

sein könnte. Die Rechte benützt unsere
Sprache, um uns zu zerstören. Die politische
Korrektheit und die politische Rede von Identität,

die so wichtig sind für uns, werden von
der Rechten pervertiert und manipuliert. Sie
schlagen uns damit ins Gesicht, und die weisse
Menge schreit lustvoll auf. Ich frage mich, wie
wir uns gegen diese Attacken wehren können,
ohne ihnen zu erliegen? Wie finden wir eine
Sprache der radikalen Güte? •
O Udi Aloni, *1959, ist ein israelischer Regisseur, Künstler

und Autor. Er lebt in New York, Berlin und Israel.
Sein Film Junction 48 gewann an der Berlinale 2016
den Panorama-Publikumspreis. Seine 2014 verstorbene
Mutter Shulamit Aloni, Feministin und
Menschenrechtsaktivistin, war unter Yitzhak Rabin israelische
Erziehungsministerin.
udialoni.com

Am Rand
Die Mietzinsen in Israel sind gestiegen,
gleichzeitig leidet das staatliche
Sozialwohnungssystem unter Sparmassnah-
men und Privatisierung. Der Zustand der
meisten Wohnungen ist miserabel. Die
Zahl der Sozialwohnungen ging in wenigen

Jahren um 75 Prozent zurück. Immer
mehr Mieterinnen werden von der
Verwaltung auf die Strasse gestellt.

Yotam Ronen, Keren Manor, Oren Ziv,
Shiraz Grinbaum vom Activestills Collective

fotografierten 2012 Bewohnerinnen
von Sozialwohnungen im ganzen Land.
Die Bilder dokumentieren, welchen Preis
diese Menschen für die Aushöhlung
wohlfahrtsstaatlicher Politik in Israel bezahlen

müssen.
Activesti Iis wurde 2006 gegründet. Die

Mitglieder, israelische und palästinensische

Fotojournalistinnen, sehen ihre Bilder

als Beitrag zum Kampf gegen alle
Formen von Unterdrückung, Rassismus und
Diskriminierungen in der Region.

O activestills.org
O Bildlegenden:

Ul: Haim Berkovitz, Be'er Sheva, Israel 2012
S.5, Rachel Levi, Yavneh, Israel 2012
S.ll, Avivit Amsalem, Be'er Sheva, Israel 2012
S.17, Johnny und Samira Jambazian, Jaffa,
Israel 2012
S.26, Avi und Miriam Shauline, Jerusalem,
Israel 2012

16 Neue Wege 10.18


	"Fundamentalismus ist die Rückkehr des verdrängten Gottes"

