
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 112 (2018)

Heft: 9

Artikel: Thomas Müntzer als Theologe

Autor: Eigenmann, Urs

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-816580

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 29.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-816580
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Thomas
Müntzer

als Theologe
Urs Eigenmann

Thomas Müntzer (1489-1525)
wollte sein reformatorisches
Bibelverständnis auch
politisch durchsetzen. Im Gegensatz

zu Martin Luther strebte
er eine andere Ordnung
der Welt an. Er schloss sich
dem Aufstand der Bauern an,
wurde gefoltert und
hingerichtet. Eine Skizze in fünf
Thesen zu Müntzers
Befreiungstheologie.

Erste These: Müntzer vertrat vierhundert

Jahre-avant la lettre-ein Bibel-
und Theologieverständnis im Sinne
des Zweiten Vatikanischen Konzils und
der Theologie der Befreiung.

Es ist von Thomas Müntzer als Theologe
und nicht von der Theologie Müntzers
die Rede. Müntzer hat keine theologische
Lehre entwickelt. Er trieb Theologie als
Prozess, indem er mit biblischen
Kategorien die kirchliche und gesellschaftliche

Wirklichkeit analysierte und
beurteilte, um zu Handlungsperspektiven zu
gelangen. Von der ihm im Studium
vermittelten scholastischen Theologie und
kirchlichen Dogmatik findet sich in
seinen Schriften keine Spur. Er dachte im
kategorialen Rahmen der Bibel. Zentral
waren ihm die prophetische Imperiumsund

Herrschaftskritik (vgl.Jes 5,8-12;
Ez 34,9 f.; Dan 2; 7,27; Mi 3,1-12), Gottes
Option für die Niedrigen und Hungernden

(vgl.Lk 1,51-53), Gottes Erwählung
des Törichten, Schwachen, Niedrigen
und Verachteten (vgl. 1 Kor 1,27—29) und
die Unterscheidung von Geist und Fleisch
(vgl. Rom 8,4—9). Müntzer wechselte

30

nicht den kategorialen Rahmen der Bibel
gegen jenen griechischer Philosophien
aus, wie dies mit Justin (um 100-165)
durch die Rezeption der Logoslehre des
Philon begann. Müntzer machte ernst mit
dem Prinzip sola scriptura. Die Bibel war
ihm die normierende, nicht normierte
Norm. In ihr erkannte er-wie das Vati-
kanum II von 1962 bis 1965-«die Seele
der Heiligen Theologie» (Dei Verbum
24,1). In Müntzers Schriften finden sich
rund 650 Bibelstellen beziehungsweise
entsprechende Hinweise.1

Vierhundert Jahre nach der Hinrichtung

Müntzers hat das Vatikanum II die
Kirche auf das verpflichtet, was Müntzer

zu seiner Zeit unternommen hatte:
«Zur Erfüllung dieser Aufgabe [das Werk
Christi selbst weiterzuführen; U. E.]
obliegt der Kirche durch alle Zeit die
Pflicht, die Zeichen der Zeit zu erforschen
und im Licht des Evangeliums auszulegen»

(Gaudium etspes 4). Aus der Zuordnung

von Zeichen der Zeit und Licht des
Evangeliums ergeben sich
Handlungsperspektiven. Dieser Ansatz wurde von
der lateinamerikanischen Theologie der
Befreiung rezipiert. Thomas Müntzer
kann so -avant la lettre- als Theologe
der Befreiung bezeichnet werden.

Zweite These: Müntzer kehrte mit der
Orientierung an der Bibel hinter die
Konstantinische Wende zurück, in der
das ursprüngliche Christentum in die
kirchliche Christenheit verkehrt wurde.

Im Prager Manifest schrieb Müntzer: «Ich
finde, dass nach dem Tode der Apostelschüler

die unbefleckte jungfräuliche Kirche

durch den geistlichen Ehebruch zur
Hure geworden ist, und zwar der Gelehrten

halber, die immer oben sitzen
wollen.»2 In der erweiterten Fassung ergänzte
er: «Weil das Volk bei der Wahl der (leitenden)

Priester in den Hintergrund gedrängt
wurde, ist es nicht möglich gewesen, [...]
ein rechtes Konzil zu halten. [...]. [E]s ist
vom Teufel; denn bei den Konzilien [...]
ist von nichts anderem als von
(selbstsüchtigen) Kindereien verhandelt worden,
(nämlich) vom Glockenläuten, von
Kelchen, Kappen und Lampen, (kirchlichen
Titeln) und Mesnern; wegen des lebendigen

Wortes Gottes ist keinmal, (nein)
keinmal das Maul aufgetan worden.»3 In
der Tat hat keines der nach römisch-katholischer

Zählung zwanzig Konzilien das

Neue Wege 9.18



Reich Gottes auch nur erwähnt. Zu
Verlautbarungen der Kirche erklärte Müntzer

kritisch: «[DJies und das hat die Mutter

im Hurenhaus der <heiligen> Kirche (in
Gestalt von Dogmen) aufgesetzt; ja, diese
und jene grosse Dinge hat der heilige (will
sagen) der allerverstockteste Papst und
Brunztopf zu Rom im Bordell geboten.»4

Die Kirche wurde aus Müntzers Sicht
unter anderem durch einen falschen
Umgang mit der Bibel zur Hure. Müntzer

sprach von den «wuchersüchtigen
und zinserhebenden Pfaffen, welche die
toten Wörter der Schrift verschlingen;
darnach schütten sie den (blossen) Buchstaben

und unerfahrenen Glauben [...] unter
das (ge)rechte, arme, arme Volk. [...] Denn
die beelzebubischen Knechte bringen
(nur) ein Stück aus der Heiligen Schrift
zu Markte.»5 Seines Erachtens ist «der
armen, elenden, zerfallenden Christenheit
weder zu raten noch zu helfen, [...] es sei
denn, dass die fleissigen unverdrossenen
Knechte Gottes täglich die Bibel treiben»6.

Diese Äusserungen Müntzers sind
vor dem Hintergrund zu verstehen, dass
die Konstantinische Wende eine Verkehrung

bedeutete; die «Christianisierung
des Imperiums [war] in Wirklichkeit eine
Imperialisierung des Christentums»7.
Seitdem muss zwischen dem vorkon-
stantinisch-authentischen, prophe-
tisch-messianischen Christentum und der
nachkonstantinisch-verkehrten, imperi-
al-kolonisierenden Christenheit
unterschieden werden.8 Müntzer ist-anders
als Luther —ein Zeuge des prophe-
tisch-messianischen Christentums: durch
seine konsequente Orientierung an der
Bibel; durch die Gegenüberstellung der
Kirche als Jungfrau und Hure, die auch
als Ausdruck einer Verkehrung verstanden

werden kann; und weil er die tri-
umphalistisch-apologetische Einschätzung

der Konstantinischen Wende in der
Kirchengeschichte nicht übernimmt.

Dritte These: Müntzer vertrat eine
vom Geist geleitete und - avant
/a lettre-kanonische Lektüre der
ganzen Bibel in ihrem Zusammenhang.

Für das Verständnis der Bibel und den
Umgang mit ihr hebt Müntzer zwei
Aspekte hervor. Zum einen: Es ist «zu
wissen, dass wir allezeit ein ganzes Kapitel

anstatt der Epistel und des Evangeliums

lesen, damit so die bruchstückhafte

Weise verworfen und die (ganze) heilige

Schrift der Bibel dem Volk vertraut
werde».9 Seines Erachtens ist die
bruchstückhafte Weise des Umgangs mit der
Bibel das Grundübel: Es «kann keine
(einzelne Schriftstelle) ganz und gar
verstanden werden [...] ohne (dem Verständnis

anderer Stellen) unaussprechlich zu
schaden. Das ist die Grundsuppe aller
bösewichtischen Zertrennung [Missachtung

des Textzusammengangs, Gerhard
Wehr].»10 Mit dieser Forderung vertrat
Müntzer- avant la lettre - eine kanonische

Lektüre der Bibel.
Zum anderen berief er sich auf den

Heiligen Geist, weswegen er (auch von
Luther) der Schwärmerei bezichtigt
wurde. Dass es ihm nicht um Schwärmer-
tum ging, zeigen seine Bibelverweise. Er
distanzierte sich «von den verfluchten
Pfaffen»11, von denen er nicht den rechten

Glauben gelernt habe. «Ich habe wohl
von ihnen die blosse Schrift gehört, die sie
aus der Bibel gestohlen haben wie Mörder

und Diebe. Diebstahl heisst es Jere-
rnia im 23. Kapitel, das Wort Gottes aus
dem Munde des Nächsten stehlen,
welches sie selber aus dem Munde Gottes
keinmal gehört haben. [...] Aber Sankt
Paulus schreibt den Korinthern [...], dass
die Herzen der Menschen das Papier oder
Pergament sind, da (hinein) Gott mit
seinem Finger, nicht mit Tinte, seinen unver-
rücklichen Willen und ewige Weisheit
einschreibt.»12 Er vertrat eine geistgelei-
tet-ganzheitliche Lektüre der Bibel: «Wer
nicht (unmittelbar) aus dem Munde Gottes
das rechte lebendige Wort hört (und
unterscheidet), was Bibel und was Babel ist, der
ist nichts anderes als ein totes Ding. Aber
Gottes Wort, das durch Herz, Hirn, Haut,
Haar, Gebein, Mark, Saft, Macht, Kraft
hindurchdringt, darf wohl anders (ein)
hertrapen als unsere närrischen hoden-
säckischen Doktoren plappern.»13

Ein solcher Umgang mit der Bibel
setzte für Müntzer die Bereitschaft voraus,

mit dem leidenden Christus
gleichförmig zu werden: «Sieh an du
auserwählter Bruder, das 16. Kapitel Matthäi
durch und durch, (Wort für Wort)! Du
wirst finden, dass niemand an Christus
glauben kann, er muss ihm zuvor gleich
werden.»14 Müntzerging es um einen
«spirituellen Läuterungsprozess, dem sich
jeder einzelne und die gottesdienstliche
Gemeinde in ihrer Gesamtheit aussetzen
sollen»15. Er benutzte für diesen Vorgang

Neue Wege 9.18 31



die Vokabel «Entgröberung»16. Seines
Erachtens kann man die Erkenntnis Gottes

nicht «in einem Augenblick empfangen,
[...] [sondern es kostet] viele Mühe, [...] im
höchsten Grad der Furcht Gottes das Werk
Gottes zu ertragen»17. Er erläuterte: «Zur
ersten rechten Erinnerung [im Sinne von
<Innerung>, zum Wesentlichen kommen,
Gerhard Wehr] kann ein Mensch ohne Leiden

nicht kommen. Denn das Herz muss
von dem Ankleben (an) dieser Welt durch
Jammer und Schmerzen abgerissen
werden.»18 Seines Erachtens geht es dabei um
Leben und Tod: «Wer ein Stein der neuen
Kirche sein will, der wage seinen Hals
[...]. [W]er in dieser gefährlichen Zeit
seinen Hals nicht wagen wird, der wird auch
nicht im Glauben bewährt. »19 Müntzer war
überzeugt, «[d]ass man einen süssen Christus

der fleischlichen Welt predigt, ist das
(schlimmste) Gift, das von Anbeginn (je)
den Schäflein Christi gegeben wurde»20.
Sein Verdikt war deutlich: «Wer den bitteren

[leidenden] Christus nicht haben will,
wird sich am Honig totfressen.»21

Zentral für Müntzer war die
Unterscheidung von Gottes- und Menschenfurcht:

«Denn der Geist der Furcht Gottes

hat dieselben [pechgesalbter Pfaffe
und geist(voll) scheinender Mönch, U. E.]
nicht besessen.»22 Er erklärte, wenn aber
die Furcht Gottes «allein in uns ganz und
rein hergestellt würde, dann könnte die
heilige Christenheit aufs neue zum Geist
der Weisheit und der Offenbarung des
göttlichen Willens gelangen. [...] Denn
ebensowenig wie man gemäss Matth. 6
zwei Herren (zugleich) dienen kann, so
wenig kann man Gott und die Naturen
(zugleich) fürchten».23

Für Müntzer gilt mit den Worten von
Hans-Jürgen Goertz: «Die Schrift erzeugt
nicht den Glauben, sondern bezeugt nur,
wie der Glaube entsteht. Für sich genommen

ist die Schrift [...] ein <totes Ding> [...].
Ohne die Erfahrung der eigenen
Ohnmacht und der Gottverlassenheit bleibt
die Schrift ein Instrument, das tötet, aber
nicht lebendig macht. Erst wenn der Sünder

es zulässt, dass die Schrift ihn in den
Abgrund der eigenen Hilflosigkeit führt,
wird der Geist Gottes sich ihm zuwenden
und von ihm Besitz ergreifen. Ein
solches Leiden ist dem Leiden Jesu Christi
gleichförmig, und dieses Leiden wird nur
verstanden, wenn der Mensch dem
leidenden Herrn nachfolgt und die Hölle
durchlebt, die auch er durchlitten hat. So

predigte Müntzer den <bittern> und nicht
den <sussen> Christus.»24 Goertz stellt
die Überzeugung Müntzers jener von
Luther gegenüber: «Nicht im sola scrip-
tura, sondern im unmittelbaren Wirken
des göttlichen Geistes kommt der
reformatorische Gnadencharakter des Heils
zum Ausdruck: nur so erlangt der Mensch
Gewissheit darüber, <das er solchen glauben

vom unbetrieglichen Got geschöpfft
und nit vom abgekunterfeyten des teüfels
oder eygener natur eyngezogen hette>.»25

Deutlich kommt hier-wiederum avant
la lettre-Dietrich Bonhoeffers zentrale
Unterscheidung von billiger und teurer
Gnade26 in den Blick.

Vierte These: Müntzer strebte nicht
nur eine Erneuerung der Christenheit
an, sondern aufgrund seiner Option
für den armen Mann auch eine
andere Ordnung der ganzen Welt.

Müntzer liess sich von der Situation des

armen Mannes leiten: «Da werden dann
die armen bedürftigen Leute so sehr
betrogen, dass es keine Zunge genug
erzählen mag. Mit allen Worten und Werken

machen sie [der Tölpel, der Papst mit
seinen Butterbuben, U. E.] es ja also, dass
der arme Mann (aus lauter Sorge) um die
Nahrung nicht lesen lerne. Und sie
predigen unverschämt, der arme Mann soll
sich von den Tyrannen schinden und
schaben lassen.»27 Er wies auf die
ausbeuterischen Verhältnisse hin: «Ach Gott,
die Bauern sind arbeitsselige Leute. Sie
haben ihr Leben mit der (Beschaffung) der
ganz sauren Nahrung zugebracht, um den
erzgottlosen Tyrannen den Hals zu
füllen.»28 Seines Erachtens ist es «der aller-
grösste Greuel auf Erden, dass niemand
der Bedürftigen Not sich will annehmen;
die grossen Hansen machen wie sie
wollen».29 In einem Brief an Luther benannte
er die strukturellen Ursachen der Not der
Bedürftigen: «Sieh zu, die Grundsuppe
des Wuchers, der Dieberei und Räuberei

sind unsere Herren und Fürsten; (sie)
nehmen alle Kreaturen als Eigentum: die
Fische im Wasser, die Vögel in der Luft,
das Gewächs auf Erden muss alles ihrer
sein, Jes. 5. Darüber lassen sie dann Gottes

Gebot ausgehen unter die Armen und
sprechen: Gott hat geboten, du sollst
nicht stehlen; [...]. So sie nun alle
Menschen (nötigen), den armen Ackersmann,
Handwerksmann und alles, was da lebt,

32 Neue Wege 9.18



schinden und schaben, Mich 3, und wenn
(einer) sich dann am allergeringsten
vergreift, so muss er hängen. Da sagt dann
der Doktor Lügner (auch noch): Amen.
(Dabei) machen die Herren das selber,
dass ihnen der arme Mann feind wird.
Die Ursache des Aufruhrs wollen sie nicht
wegtun, wie kann es (auf) die Dauer gut
werden? Wenn ich das sage, muss ich
aufrührerisch sein, wohlan! »30 Im Anschluss
an Lk 1 will Müntzer «zeigen, wie das
Heilshandeln Gottes bei den kleinen Leuten

einsetzt. Ihnen gilt der revolutionäre
Satz: <Die Gewaltigen stösst er vom Stuhl
und erhebt die Niedrigen) (Lk 1,51)»31.

Zu Beginn der Fürstenpredigt32 stellte
Müntzer Ähnlichkeiten zwischen der
Situation zur Zeit der Propheten und zur seinigen

fest. «Denn gleich wie zur Zeit der
lieben Propheten Jesaja, Jeremia, Hesekiel
und der andern die ganze Gemeinde der
Auserwählten Gottes so ganz und gar in
die abgöttische Weise geraten war, dass
ihr auch Gott nicht helfen mochte,
sondern sie gefangen wegführen Hess und
Hess sie unter den Heiden so lange peinigen,

bis sie seinen Namen wieder erkannten,

wie geschrieben steht Jes. 29, Jer. 15,
Hes 36, Ps 89. Nicht weniger ist zu unserer
Väter und unserer Zeit die arme Christenheit

verstockt.»33 Aufgrund der Ähnlichkeit

in Bezug auf die Verstocktheit des
Volkes damals und in seiner Zeit ist auch
in dieser eine entsprechende Strafe Gottes
zu gewärtigen. Müntzer ging davon aus,
dass die Worte der Propheten eine jeweils
aktuelle Bedeutung haben: «Darum haben
alle Propheten die Weise zu reden: <Dies

sagt der Herr (jetzt)>. Sie sprechen nicht
etwa: Dies hat der Herr gesagt, als wenn
es vergangen wäre, sondern sie sagens in
der Zeit(form) der Gegenwart. »34

Dass die feudale Unordnung
abgeschafft gehört, begründete Müntzer mit
Bezug auf das Buch Daniel: «Es ist dieser

Text Daniels (demnach) so klar wie die
helle Sonne und das Werk (vollzieht sich)
jetzt im (Stadium) vom Ende des fünften
Weltreichs. Das wird durch den goldenen

Knauf erklärt; das war das Reich zu
Babel; das andere durch die silberne Brust
und Arm, das war das Reilh der Meder
und Perser. Der dritte war das Reich der
Griechen [...]; das vierte cfas römische
Reich [...]. Aber das fünfte Reich (in der
Zählung Daniels) ist das, welches wir vor
Augen haben, das auch von Eisen ist und
gerne (be)zwingen wollte, aber es ist mit

Kot geflickt [...]. Man sieht jetzt schön,
wie sich die Aale und Schlangen auf
einem Haufen vermischen. Die Pfaffen
und alle bösen Geistlichen sind Schlangen,

wie sie Johannes der Täufer Christi
Matth. 3 nennt, und die weltlichen Herren
und Regenten sind Aale, wie 4. Mose im
11. Kapitel in Gestalt von Fischen etc.
vorgebildet ist.»35 In aktualisierender
Vergegenwärtigung des biblischen Texts mit
den vier Reichen erfand Müntzer ein fünftes

Reich, die feudalen Verhältnisse seiner

Zeit. So wie die vier Reiche im Buch
Daniel untergegangen sind, so wird auch
das fünfte zu Ende gehen.

Fünfte These: Müntzer verband biblische

Offenbarung, mystische Denkweise

und apokalyptische Visionen
so miteinander, dass die persönlichinnere

Erneuerung der Menschen und
die politisch-äussere Veränderung
der Verhältnisse zusammengehören.

Es ging Müntzer um eine umfassende
Änderung aller Verhältnisse: sowohl des
Verhältnisses der Menschen zu Gott, zu
sich selbst und zu den kirchlichen und
weltlichen Autoritäten als auch des
Verhältnisses dieser Autoritäten zu Gott
und zu den Menschen.36 Diese
Veränderung kommt zustande, wenn alle
Verhältnisse beseitigt werden, «die den
Menschen in Abhängigkeit von den
Kreaturen halten und von der Konzentration
auf Gott ablenken»37. Die Beziehungen
des Menschen zu den Kreaturen müssen
sich so von Grund auf ändern, dass nicht
die Furcht vor den Kreaturen sein Leben
bestimmt und er alles bekämpft, was ihn
in kreatürlicher Abhängigkeit hält.38
Das ist-wie Hans-Jürgen Goertz
analysiert-«ein Prozess, der sich zunächst im
Inneren des Menschen abspielt. [...] [D]er
Mensch [wird] aus der alten Ordnung, die
ihn von Gott entfernt hat, in eine neue
gestellt [...]. Die Veränderung des Inneren
schloss [...] die Veränderung des Äusseren
ein, die Erneuerung des Individuums lief
mit innerer Konsequenz auf die Erneuerung

von Kirche, Obrigkeit und Gesellschaft

hinaus».39 Eine solch umfassende
Veränderung aller Verhältnisse strebte
Müntzer an, weil er eine biblisch-ganz-
heitliche Sicht der Wirklichkeit hatte und -
nicht wie Luther-zwischen einem
geistlichen und einem weltlichen Regiment
unterschied.

Neue Wege 9.18 33



Müntzer kein Wittenberger

Die Widmungen zweier Schriften von
Luther und Müntzer zeigen deren
gegensätzliche Positionen. Luther schrieb gegen
Müntzer einen Brief mit der Widmung:
«Den durchlauchtigsten, hochgeborenen
Fürsten und Herren, Herrn Friedrich, des
Römischen Reiches Kurfürst, und Johann,
Herzog zu Sachsen, Landgraf in Thüringen

und Markgraf zu Meissen, meinen
gnädigsten Herren!»40 Müntzer widmete
seine «Hochverursachte Schutzrede und
Antwort wider das geistlose, sanftlebende
Fleisch zu Wittenberg,»41 «[d]em
durchlauchtigsten, erstgeborenen Fürsten und
allmächtigen Herrn Jesus Christus, dem
gütigen König aller Könige, dem tapferen

Herzog aller Gläubigen, meinem
gnädigsten Herrn und getreuen Beschirmer
und seiner betrübten einzigen Braut, der
armen Christenheit [.. ,]»42. Luther wandte
sich an den weltlichen Fürsten und Herrn,
Müntzer dagegen an den Fürsten und
Herrn Jesus Christus.

Deutlicher könnten die gegensätzlichen
Positionen von Luther und Müntzer

kaum ausgedrückt werden. Mit Hans-Jürgen

Goertz gilt: «Müntzer [...] gehörte
[der] reformatorische[n] Bewegung, wie
sie von Wittenberg ausging, theologisch
[...] nie wirklich an.»43#

O Urs Eigenmann, *1946, hat in Luzern und
Münster/Westfalen Philosophie und Theologie
studiert. Er promovierte 1984 mit einer Arbeit
über den Befreiungstheologen Heider Cämara.
Er war Pfarrer und Lehrbeauftragter an der
Universität Luzern.

u.eigenmann@bluewin.ch

O Dieser Text basiert auf einem Referat an der
Tagung «Auf den Spuren Thomas Müntzers»,
die vom 19. bis 23. Juli 2017 im Kloster Helfta
bei der Lutherstadt Eisleben stattfand.

1 291 des Alten Testaments, 358 des Neuen Testa¬
ments; von den 46 Schriften des Alten Testaments

berücksichtigte er 31 und von den 27 des
Neuen Testaments 22.

2 Prager Manifest (kürzere deutsche Fassung).
In: Thomas Müntzer. Schriften und Briefe. Hrsg.
Gerhard Wehr. Zürich 1989, S. 21-24, hier; S.23.

3 Prager Manifest (erweiterte deutsche Fassung).
In: Thomas Müntzer. Schriften und Briefe
(Anm.2), S.24-32, hier: S.31.

4 Ebd., S.30.
5 Ebd., S.28.

6 Fürstenpredigt. In: Thomas Müntzer: Schriften
und Briefe (Anm.2), S. 64-80, hier: S.64.

7 Franz J. Hinkelammert: Der Fluch, derauf
dem Gesetz lastet. Paulus von Tarsus und das
kritische Denken. Luzern 2001, S.234.

8 Vgl. Urs Eigenmann: Von der Christenheit zum
Reich Gottes. Beiträge zur Unterscheidung
von prophetisch-messianischem Christentum
und imperial-kolonisierender Christenheit.
Luzern 2014, v. a. S. 15-68.

9 Ordnung und Berech n ung des Deutsch en Amtes
zu Allsted. In: Thomas Müntzer. Schriften und
Briefe (Anm.2), S.38-43, hier: S.39.

10 AusgedrückteEntblössung des falschen Glau¬
bens. In: Thomas Müntzer: Schriften und Briefe
(Anm.2), S.81-106, hier: S.81.

11 Prager Manifest (Anm. 2), S. 21.

12 Ebd.
13 Ebd., S.29.
14 Von dem gedichteten Glauben. In: Thomas

Müntzer. Schriften und Briefe (Anm.2), S. 44-50,
hier: S. 49.

15 Gerhard Wehr: Zu Müntzers Schriften. In:
Thomas Müntzer. Schriften und Briefe (Anm.2),
S. 9—20, hier: S.13.

16 Ebd.
17 Brief von Müntzer an Christoph Meinhard in Eis¬

leben. In: Thomas Müntzer. Schriften und Briefe
(Anm.2), S.132-134, hier S. 133.

18 Brief an den Schösser Zeiss. In: Thomas Müntzer.
Schriften und Briefe (Anm.2), S. 144-147, hier:
S. 146 f.

19 Ebd., S. 146.

20 Von dem gedichteten Glauben. In: Thomas
Müntzer. Schriften und Briefe(Anm.2), S.47.

21 Ebd., S.48.
22 Prager Manifest. In: Thomas Müntzer. Schriften

und Briefe (Anm.2), S.24.
23 Fürstenpredigt. In: Thomas Müntzer. Schriften

und Briefe (Anm.2), S.67.

24 Hans-Jürgen Goertz: Thomas Müntzer. Revolu¬
tionär am Ende der Zeiten. Eine Biographie.
München 2015, S.130f.

25 Ebd., S. 166 (Hervorhebung im Original).
26 Vgl. Dietrich Bonhoeffer: Die teure Gnade.

In: ders.: Nachfolge. München l01971, S. 13-27.
27 Ausgedrückte Entblössung des falschen Glau¬

bens. In: Thomas Müntzer. Schriften und Briefe
(Anm.2), S.85.

28 Ebd., S.94.
29 Hochverursachte Schutzrede. In: Thomas Müntzer.

Schriften und Briefe (Anm. 2), S. 107—124, hier:
S.112.

30 Ebd., S. 113.

31 Gerhard Wehr: Zu Müntzers Schriften (Anm. 15),
S. 18.

32 Vgl.ebd., S. 16.

33 Fürstenpredigt. In: Thomas Müntzer. Schriften
und Briefe (Anm.2), S.64.

34 Prager Manifest. In: Thomas Müntzer. Schriften
und Briefe (Anm.2), S. 23.

35 Fürstenpredigt. In: Thomas Müntzer. Schriften
und Briefe(Anm.2), S.75.

36 Vgl. Hans-Jürgen Goertz: Thomas Müntzer, S.233.

37 Ebd.
38 Vgl. ebd.
39 Ebd., S.231 f.
40 Martin Luther: Ein Briefan die Fürsten zu Sach¬

sen von dem aufrührerischen Geist. In: Thomas
Müntzer. Schriften und Briefe(Anm.2), S. 174-
183, hier: S.174.

41 Hochverursachte Schutzrede. In: Thomas Müntzer.
Schriften und Briefe (Anm.2), S. 107.

42 Ebd.

43 Hans- Jürgen Goertz: Thomas Müntzer
(Anm. 26), S.74.

34 Neue Wege 9.18


	Thomas Müntzer als Theologe

