Zeitschrift: Neue Wege : Beitrdge zu Religion und Sozialismus
Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 112 (2018)

Heft: 9

Artikel: Durchsichtig wie Glas

Autor: Meier, Iren

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-816571

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 29.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-816571
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Alltag ...
1m Iran

Durchsichtig
wie Glas

Iren Meier

Der Kollege schaut fragend. Wohin willst
du? Nach Choy? Warum? Wir sitzen am
Friihstiickstisch in Tdbriz. Die Stadt im
Nordwesten des Iran kennen immer mehr
Touristinnen. All jene, die noch anderes
sehen wollen als Isfahan und Shiraz. Man
konnte hier lange verweilen. Ich aber will
noch weiter in den Norden. Seit langem.
Von der Fahrt dorthin bleiben aufwiih-
lende Bilder. Zum Beispiel dieses: Ein
Boot in Schriglage ganz nah der Stras-
se. Auf lehmigem Boden. Der Bug, dort
wo die Farbe noch nicht abgeblattert ist,
leuchtend rot. Kein Wasser nirgends. Ein
Boot, wie ausgespuckt aufs Land. Und
nirgendwo der See. Der Urmiasee ist fast
verschwunden. Der grosste Binnensee
des Nahen Ostens und einer der gréssten
Salzseen der Erde stirbt. Um mehr als vier
Fiinftel seiner urspriinglichen Fldche ist
er geschrumpft. Durch den Klimawandel,
die Diirre, den steigenden Wasserbedarf,
durch den Bau von Stauddammen, Miss-
management, Riicksichtslosigkeit, Igno-
ranz, falsche Politik. Eine okologische
Katastrophe. Dort, wo ein einzigartiges
Biotop mit {iber hundert Inseln, reichs-
ter Flora und Fauna war, zieht sich heute
eine Salzwiiste iiber die Erde. Flamingos,
Pelikane und Mowen sind weitergezo-
gen, gefliichtet. «Hier», sagt der Fahrer
und streckt seinen Arm aus dem Fenster,
«hier haben wir als Kinder gebadet. Das
war unser Strand.» Hier? Der Mann mag
etwa Mitte dreissig sein. Es scheint, als
leuchte der rote Bug des traurigen Schif-
fes in diesem Moment noch eindringli-
cher in dieser seltsamen eisgrauen Land-
schaft. Auch die Sonne blickt kalt. Alles
aus dem Gleichgewicht. Wir fahren durch
die Gegend, als wiren wir Fremde. Als
bestiinde keine Verbindung mehr zwi-
schen uns und dem, was uns umgibt. Ent-
fremdung. Trennung. Verlorensein.

Neue Wege 9.18

Istes Zufall, dass wir dies erfahren auf der
Reise nach Choy? Auf der Fahrt zu Shams
von Tabriz. Das frage ich mich, als wir den
Platz betreten, mitten in der Stadt, wo das
Grab dieses Mystikers liegt. Eine Grab-
platte, eine kleine Plastik und ein Turm,
dhnlich dem Meret-Oppenheim-Brunnen
in Bern, nur kahl, ohne Moos und Pflan-
zen. Diesen unscheinbaren Hof hat die
Unesco zum Weltkulturerbe erklirt. Da
liegt er. In aller Stille. Menschenleer.

1244. Es ist lange her, seit Shams
unterwegs war. Ein persischer Muslim
und Wandermonch, reisender Kauf-
mann. Ein Gelehrter in den Kleidern
eines Ungelehrten. Wild und provozie-
rend. Uber seine Begegnung mit Rumi,
mit offiziellem Namen Mewlana Jalal
al-Din Muhammad Balkhi, in Konya gibt
es mehrere Versionen. Eine sagt, Shams
sehe, wie der noble und hoch geachtete
Rumi neben einem Stapel Biicher sitzt
und liest. Er fragt ihn: «Was machst du
da?» Rumi spottisch: «Etwas, das Sie
nicht verstehen.» Shams wirft daraufthin
Rumis Biicher in ein nahe gelegenes Was-
serbecken. Rumi, erschrocken und erbost,
fischt die Biicher heraus. Sie sind alle tro-
cken. «Was geht hier vor?» Shams: «Das
verstehen nun Sie nicht.» Vielleicht ist es
auch ganz anders gewesen. Verbrieft aber
ist, dass Shams, der wandernde Derwisch,
zum prigenden und einflussreichen
Meister und Freund Rumis wurde. Dieser
heute so bekannte Rumi wurde erst durch
Shams zum wirklichen Sufi-Mystiker und
Dichter. Denn Shams war wohl ein echter
Lehrer, so wie er ihn selber in einem Satz
beschrieb: «Wahre Lehrer sind durchsich-
tig wie Glas. Sie lassen das Licht Gottes
durch sich hindurchscheinen.»

Immer wieder: das Licht Gottes.
Gespiegelt auch in uns. Immer wieder:
die Bescheidenheit. Immer wieder: die
Transzendenz. Immer das Eine. Vertraut
mit Meister Eckhart, Teresa von Avila
und anderen christlichen MystikerInnen
begegne ich im Orient den Sufi-Meistern
Ibn El-Arabi, Rumi oder eben Shams. Es
sind Momente der Freiheit und Geborgen-
heit. Diese offene Weite. Ohne Grenzen.
Ohne Fragen. Kein Hier und kein Dort.
Kein Krieg und kein Frieden. Keine Kir-
che und keine Moschee. Nur der Moment,
in dem alles da ist. Und alles eins. Keine
Widerspriiche. Keine Gegensitze.

Auf den Strassen von Choy hére ich
Farsi, Aserbeidschanisch, Kurdisch,

3



Tirkisch—alles durcheinander, verwo-
ben, verschmolzen, eine Grundmelodie
fiir «irgendwo» auf der Welt. Irgendwo
und iiberall. Es konnte auch Franzo-
sisch, Deutsch und Spanisch sein. Kein
Unterschied.

Menschenleer, die Gedenkstitte fiir
Shams, den Mystiker. Ja. Aber es gibt
sie. Und es gibt Menschen im Iran, die
um Shams wissen. Und die im Stillen auf
dem Weg sind —den nicht die konservati-
ven Mullahs vorgeben mit ihrer Gier nach
weltlicher und personlicher Macht. Fiir
sie ist einer wie Shams eine Bedrohung.

Manchmal, wenn man genau hin-
schaut, blendet das Licht, das hindurch-
scheint, sich spiegelt im Menschen. Sogar
in Maschhad habe ich es gesehen. An der
wichtigsten Pilgerstitte der Schiitinnen
im Iran. An einem Ort, wo man es gerade
nicht vermutet. Wo sich instrumentali-
sierte Religion, echte Frommigkeit, Kor-
ruption und Macht streifen und kreuzen.
Wo ssichumden Schrein des Imam Reza ein
Milliarden schweres Konglomerat entwi-
ckelt hat, wo die Hardline-Mullahs CEOs
sind von Fabriken, Immobilien, Banken.
Ein undurchsichtiges Wirtschaftsimpe-
rium und gleichzeitig politisches Macht-
zentrum. In der zweitgrossten Stadt des
Landes sind Konzerte verboten. Ist fast
alles verboten, was Freude macht. Einige
sind steinreich. Unter ihnen auch Turban-
trager. Hohe Kleriker. Die grosse Mehr-
heit versinkt in Armut und Perspektiv-
losigkeit. Und tiber allem leuchten die
goldenen Kuppeln dieser riesigen religi-
osen Stitte. Geld und Gold und Geschift.
Ein Meer von PilgerInnen fliesst in die-
ser Stadt in Richtung des Schreins. Sie
glauben, sie beten, sie fasten, sie hoffen.
In einer Kulisse des himmelschreienden
Widerspruchs. Wiirde Shams heute durch
diese Strassen streifen, wiirde er vermut-
lich zornig werden, laut, den Bigotten die
Tiiren eintreten. Aber er triafe auch sol-
che, bei denen er verweilen wiirde. Die
er erkennen wiirde. Fast sicher wiirde er
sich niedersetzen bei Suleimani.

Ein alter, kleiner Mann. In abgewetz-
ter Kleidung sitzt er in seinem winzigen
Biiro an der Strasse, unweit des Schreins.
Suleimani ist ein «Diener des Imam-Re-
za-Schreins». Einer der hochgeachteten
Gelehrten und religiésen Personlich-
keiten, die Dienst tun in der Gedenk-
statte. Ganz banale Fragen von Pilge-
rInnen und Touristinnen beantworten

4

oder anspruchsvolle religiose Gespri-
che fiihren. Die Erscheinung von Sulei-
mani macht klar: Hier sitzt einer ausser-
halb des Systems, der Elite. Hier ist einer
ganz bei sich. Offene Kritik an der Macht,
an den Zustinden, an der Politik: fiir thn
keine Frage des Mutes. Sondern eine
Selbstverstindlichkeit. «Sie verdrehen
und manipulieren die Worte des Korans
fiir ihre Geschifte», sagt er. «Sie ver-
raten die Worte Allahs und sie verraten
die Armen.» Als ein Mullah mit weissem
Turban den Kopf zur Tiire hereinstreckt,
schaut er kurz auf, senkt aber seine
Stimme nicht. In voller Lautstiirke spricht
er weiter. Shams von Tabriz wiirde sich
freuen. Und vielleicht noch eine Weile
bleiben. Wie einst bei Rumi. @

QO Iren Meier, *1955, arbeitete von 1981 bis 2018
als Journalistin bei Radio SRF. 1992 bis 20
war sie Korrespondentin fiir Osteuropa ung
den Balkan mit Sitz in Prag und Belgrad. 2004
bis 2012 arbeitete sie als Nahostl(orrespoﬂde
tin von Beirut aus. Seit 2012, zuriick ip Bern 5
berichtete sie hauptsichlich {iber dje Tiirkej ¢
den Iran. Abwechselnd mit der Poetry Sl'm*]l un‘d
rin Fatima Moumouni schreibt sje alle zx‘ve'mb
Monate an dieser Stelle die Kolumne Allraé

irendo@bluewin.ch

Neue Wege g.1g



	Durchsichtig wie Glas

