
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 112 (2018)

Heft: 9

Artikel: Durchsichtig wie Glas

Autor: Meier, Iren

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-816571

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 29.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-816571
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Alltag
im Iran

Durchsichtig
wie Glas

Iren Meier

Der Kollege schaut fragend. Wohin willst
du? Nach Choy? Warum? Wir sitzen am
Frühstückstisch in Täbriz. Die Stadt im
Nordwesten des Iran kennen immer mehr
Touristinnen. All jene, die noch anderes
sehen wollen als Isfahan und Shiraz. Man
könnte hier lange verweilen. Ich aber will
noch weiter in den Norden. Seit langem.

Von der Fahrt dorthin bleiben aufwühlende

Bilder. Zum Beispiel dieses: Ein
Boot in Schräglage ganz nah der Strasse.

Auf lehmigem Boden. Der Bug, dort
wo die Farbe noch nicht abgeblättert ist,
leuchtend rot. Kein Wasser nirgends. Ein
Boot, wie ausgespuckt aufs Land. Und
nirgendwo der See. Der Urmiasee ist fast
verschwunden. Der grösste Binnensee
des Nahen Ostens und einer der grössten
Salzseen der Erde stirbt. Um mehr als vier
Fünftel seiner ursprünglichen Fläche ist
er geschrumpft. Durch den Klimawandel,
die Dürre, den steigenden Wasserbedarf,
durch den Bau von Staudämmen,
Missmanagement, Rücksichtslosigkeit, Ignoranz,

falsche Politik. Eine ökologische
Katastrophe. Dort, wo ein einzigartiges
Biotop mit über hundert Inseln, reichster

Flora und Fauna war, zieht sich heute
eine Salzwüste über die Erde. Flamingos,
Pelikane und Möwen sind weitergezogen,

geflüchtet. «Hier», sagt der Fahrer
und streckt seinen Arm aus dem Fenster,
«hier haben wir als Kinder gebadet. Das
war unser Strand.» Hier? Der Mann mag
etwa Mitte dreissig sein. Es scheint, als
leuchte der rote Bug des traurigen Schiffes

in diesem Moment noch eindringlicher
in dieser seltsamen eisgrauen

Landschaft. Auch die Sonne blickt kalt. Alles
aus dem Gleichgewicht. Wir fahren durch
die Gegend, als wären wir Fremde. Als
bestünde keine Verbindung mehr
zwischen uns und dem, was uns umgibt.
Entfremdung. Trennung. Verlorensein.

Ist es Zufall, dass wir dies erfahren auf der
Reise nach Choy? Auf der Fahrt zu Shams
von Täbriz. Das frage ich mich, als wir den
Platz betreten, mitten in der Stadt, wo das
Grab dieses Mystikers liegt. Eine
Grabplatte, eine kleine Plastik und ein Turm,
ähnlich dem Meret-Oppenheim-Brunnen
in Bern, nur kahl, ohne Moos und Pflanzen.

Diesen unscheinbaren Hof hat die
Unesco zum Weltkulturerbe erklärt. Da
liegt er. In aller Stille. Menschenleer.

1244. Es ist lange her, seit Shams
unterwegs war. Ein persischer Muslim
und Wandermönch, reisender
Kaufmann. Ein Gelehrter in den Kleidern
eines Ungelehrten. Wild und provozierend.

Über seine Begegnung mit Rumi,
mit offiziellem Namen Mewlana Jalal
al-Din Muhammad Balkhi, in Konya gibt
es mehrere Versionen. Eine sagt. Shams
sehe, wie der noble und hoch geachtete
Rumi neben einem Stapel Bücher sitzt
und liest. Er fragt ihn: «Was machst du
da?» Rumi spöttisch: «Etwas, das Sie
nicht verstehen.» Shams wirft daraufhin
Rumis Bücher in ein nahe gelegenes
Wasserbecken. Rumi, erschrocken und erbost,
fischt die Bücher heraus. Sie sind alle
trocken. «Was geht hier vor?» Shams: «Das
verstehen nun Sie nicht.» Vielleicht ist es
auch ganz anders gewesen. Verbrieft aber
ist, dass Shams, der wandernde Derwisch,
zum prägenden und einflussreichen
Meister und Freund Rumis wurde. Dieser
heute so bekannte Rumi wurde erst durch
Shams zum wirklichen Sufi-Mystiker und
Dichter. Denn Shams war wohl ein echter
Lehrer, so wie er ihn selber in einem Satz
beschrieb: «Wahre Lehrer sind durchsichtig

wie Glas. Sie lassen das Licht Gottes
durch sich hindurchscheinen.»

Immer wieder: das Licht Gottes.
Gespiegelt auch in uns. Immer wieder:
die Bescheidenheit. Immer wieder: die
Transzendenz. Immer das Eine. Vertraut
mit Meister Eckhart, Teresa von Avila
und anderen christlichen Mystikerinnen
begegne ich im Orient den Sufi-Meistern
Ibn El-Arabi, Rumi oder eben Shams. Es
sind Momente der Freiheit und Geborgenheit.

Diese offene Weite. Ohne Grenzen.
Ohne Fragen. Kein Hier und kein Dort.
Kein Krieg und kein Frieden. Keine Kirche

und keine Moschee. Nur der Moment,
in dem alles da ist. Und alles eins. Keine
Widersprüche. Keine Gegensätze.

Auf den Strassen von Choy höre ich
Farsi, Aserbeidschanisch, Kurdisch,

Neue Wege 9.18 3



Türkisch-alles durcheinander, verwoben,

verschmolzen, eine Grundmelodie
für «irgendwo» auf der Welt. Irgendwo
und überall. Es könnte auch Französisch,

Deutsch und Spanisch sein. Kein
Unterschied.

Menschenleer, die Gedenkstätte für
Shams, den Mystiker. Ja. Aber es gibt
sie. Und es gibt Menschen im Iran, die
um Shams wissen. Und die im Stillen auf
dem Weg sind-den nicht die konservativen

Mullahs vorgeben mit ihrer Gier nach
weltlicher und persönlicher Macht. Für
sie ist einer wie Shams eine Bedrohung.

Manchmal, wenn man genau
hinschaut, blendet das Licht, das hindurchscheint,

sich spiegelt im Menschen. Sogar
in Maschhad habe ich es gesehen. An der
wichtigsten Pilgerstätte der Schiitinnen
im Iran. An einem Ort, wo man es gerade
nicht vermutet. Wo sich instrumentalisierte

Religion, echte Frömmigkeit,
Korruption und Macht streifen und kreuzen.
Wo sich um den Schrein des Imam Rezaein
Milliarden schweres Konglomerat entwickelt

hat, wo die Flardline-Mullahs CEOs
sind von Fabriken, Immobilien, Banken.
Ein undurchsichtiges Wirtschaftsimperium

und gleichzeitig politisches
Machtzentrum. In der zweitgrössten Stadt des
Landes sind Konzerte verboten. Ist fast
alles verboten, was Freude macht. Einige
sind steinreich. Unter ihnen auch Turbanträger.

Hohe Kleriker. Die grosse Mehrheit

versinkt in Armut und Perspektiv-
losigkeit. Und über allem leuchten die
goldenen Kuppeln dieser riesigen religiösen

Stätte. Geld und Gold und Geschäft.
Ein Meer von Pilgerinnen fliesst in dieser

Stadt in Richtung des Schreins. Sie
glauben, sie beten, sie fasten, sie hoffen.
In einer Kulisse des himmelschreienden
Widerspruchs. Würde Shams heute durch
diese Strassen streifen, würde er vermutlich

zornig werden, laut, den Bigotten die
Türen eintreten. Aber er träfe auch
solche, bei denen er verweilen würde. Die
er erkennen würde. Fast sicher würde er
sich niedersetzen bei Suleimani.

Ein alter, kleiner Mann. In abgewetzter

Kleidung sitzt er in seinem winzigen
Büro an der Strasse, unweit des Schreins.
Suleimani ist ein «Diener des Imam-Re-
za-Schreins». Einer der hochgeachteten
Gelehrten und religiösen Persönlichkeiten,

die Dienst tun in der Gedenkstätte.

Ganz banale Fragen von
Pilgerinnen und Touristinnen beantworten

oder anspruchsvolle religiöse Gespräche

führen. Die Erscheinung von Suleimani

macht klar: Hier sitzt einer ausserhalb

des Systems, der Elite. Hier ist einer
ganz bei sich. Offene Kritik an der Macht,
an den Zuständen, an der Politik: für ihn
keine Frage des Mutes. Sondern eine
Selbstverständlichkeit. «Sie verdrehen
und manipulieren die Worte des Korans
für ihre Geschäfte», sagt er. «Sie
verraten die Worte Allahs und sie verraten
die Armen.» Als ein Mullah mit weissem
Turban den Kopf zur Türe hereinstreckt,
schaut er kurz auf, senkt aber seine
Stimme nicht. In voller Lautstärke spricht
er weiter. Shams von Täbriz würde sich
freuen. Und vielleicht noch eine Weile
bleiben. Wie einst bei Rumi. •
O Iren Meier, *1955, arbeitete von 1981 bis 2018

als Journalistin bei Radio SRF. 1992 bis 200]
war sie Korrespondentin für Osteuropa und
den Balkan mit Sitz in Prag und Belgrad ?004bis 2012 arbeitete sie als Nahostkorresponde
tin von Beirut aus. Seit 2012, zurück in Ber i""
berichtete sie hauptsächlich über die Türke"
den Iran. Abwechselnd mit der Poetry Sla

' "
rin Fatirna Moumouni schreibt sie alle zw"'e"
Monate an dieser Stelle die Kolumne Alltag
irendo@bluewin.ch

4 Neue Wege 9.18


	Durchsichtig wie Glas

