
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 112 (2018)

Heft: 7-8

Artikel: Eine mühsame Allianz : Jürgen Habermas und Johann Baptist Metz

Autor: Arens, Edmund

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-816569

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 29.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-816569
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Eine mühsame
Allianz. Jürgen

Habermas
und Johann
Baptist Metz

Edmund Arens

Zwei Altersgenossen um die neunzig: Die
«Weltmacht Habermas» (Die Zeit) und der
Protagonist einer politischen «Theologie
der Welt», Johann Baptist Metz, ringen
seit Jahrzehnten um das Verhältnis von
Vernunft und Erinnerung, Religion und
Befreiung, Theorie und Praxis. Ein ebenso
faszinierender wie schwieriger Diskurs.

Am 5. August 2018 wird Johann Baptist
Metz 90 Jahre alt. Der katholische Theologe

gehört mit Jürgen Moltmann und
Dorothee Solle zu den Protagonistinnen
der Neuen Politischen Theologie. Seit
den 1960er Jahren hat er das Denken der
Aufklärung und der Frankfurter Schule
kritisch aufgenommen und theologisch
fruchtbar gemacht. Ein wichtiges Anliegen

war ihm dabei, die theologische Rede

von Gott zu entprivatisieren und sie auf
die Öffentlichkeit zu beziehen. Seit den
1970er Jahren hat Metz zugleich scharfe
Kritik an den emanzipatorischen Theorien

von Jürgen Habermas geübt, indem
er diese mit der Leidensgeschichte in
der Menschheitsgeschichte und mit dem
konfrontierte, was er memoria passionis
nennt. Habermas hat die Bedeutung der
Metz'schen Kritik anerkannt und sich
damit in diversen Debatten und
Versuchen der Verständigung befasst.

In seinem bahnbrechenden Werk Zur
Theologie der Welt von 1968 fordert der
Fundamentaltheologe Johann Baptist
Metz, dass Glaube und Theologie eine
«Wende zur Welt» vollziehen. Die Neue
Politische Theologie tut dies, indem sie
die moderne Freiheitsgeschichte kritisch
aufnimmt und das kritisch-politische
Potenzial der biblischen und christlichen
Tradition entfaltet. Metz' Verständnis
seiner politischen Theologie ist in den

1960er Jahren sowohl zukunfts- als auch
handlungsorientiert. Mit Blick auf den
«Primat der Zukunft» geht es darum, die
endzeitliche, auf das Ende der Geschichte
und das vollendete Reich Gottes
ausgerichtete Botschaft des Glaubens als Ruf
nach gesellschaftlicher Veränderung und
Hoffnung zu verstehen.

Gefährliche Erinnerung

Um 1970 ändert sich der Fokus des Müns-
teraner Theologen hin zu den Themen
Erinnerung, Erzählung, Leiden und Solidarität.

In Glaube in Geschichte und Gesellschaft

aus dem Jahr 1977 kontrastiert er
Erlösung und Emanzipation. AufTheodor
W.Adorno und Walter Benjamin rekurrierend,

kritisiert er das angeblich Haber-
mas'sche «Interesse an totaler Emanzipation».

Im vom Frankfurter Philosophen
vertretenen Konzept von Emanzipation
macht Metz eine vom Fortschrittsoptimismus

bestimmte evolutionäre Logik
aus. Habermas hat 1968 in Erkenntnis
und Interesse drei erkenntnisleitende
Interessen unterschieden: das auf Verstehen
orientierte praktische Interesse, das auf
Beherrschung gerichtete technische und
das auf Befreiung abzielende emanzipato-
rische Erkenntnisinteresse. Alle drei werden

Metz zufolge in der Evolutionslogik
der Habermas'schen Rekonstruktion des
Historischen Materialismus von 1976 zu
geschichtslosen Strukturen verdinglicht.

Laut Metz muss die Zukunft im
Gedächtnis des Leidens verankert werden.
Im Anschluss an Benjamins geschichts-
philosophische Thesen wendet er sich den
Subjekten des Leidens zu, den Vergessenen

und Vernichteten der Geschichte. In
der apokalyptischen Eschatologie
entdeckt er das Gegengift zur evolutionären
Geschichtsvergessenheit. Er insistiert auf
der gesellschaftskritischen und befreienden

Kraft der «gefährlichen Erinnerung».
Metz definiert den christlichen Glauben
als eine Praxis in Geschichte und Gesellschaft.

Er versteht sie als «solidarische
Hoffnung auf den Gott Jesu als den Gott
der Lebenden und der Toten, der alle ins

ö Subjektsein vor seinem Angesicht ruft».
I Gegen Habermas' «reziproke Solidari-
3 tät», die ihm zufolge durch die Simulation

von Gleichheit und eine Tauschrelation
gekennzeichnet ist, optiert der Theologe

s für eine in Erinnerung und Erzählung ver¬
ankerte christliche Solidarität, die den
Zirkel der argumentativen Kompetenz



aufzubrechen versucht. Für Metz ist die
biblische Religion «Unterbrechung». Sie
steht im Kontrast zur privatisierten,
passiven und konformistischen «bürgerlichen

Religion».
Auschwitz ist Metz zufolge ein

«epochales Mahnwort für das Grauen des
in kalter industrieller Perfektion
inszenierten millionenfachen Mordes am
jüdischen Volk im Nationalsozialismus». Es
wird in den 1980er Jahren zum Fokus für
seine Politische Theologie. Metz macht
klar, dass die Katastrophe von Auschwitz
sowohl die Ambiguität der Aufklärung als
auch das Versagen der Christinnen
aufdeckt. Darum dürfe christliche Theologie

«nach Auschwitz» nicht länger mit
«dem Rücken zu Auschwitz» betrieben
werden, sondern müsse in Solidarität mit
den Opfern der Shoah und dem jüdischen
Volk geschehen.

Denken als Andenken

Zur Festschrift zum sechzigsten Geburtstag

von Habermas 1989 steuerte Metz
unter dem Titel Anamnetische Vernunft
Anmerkungen zur Krise der
Geisteswissenschaften bei. Die Krise macht er im
Verlust der erinnerungsgesättigten
Tiefenstrukturen des Geistes aus. Dagegen
will er die geschichtlich denkende respektive

eingedenkende Vernunft in Erinnerung

rufen. Er hält fest, dass die Schwäche
des Christentums in der frühen Halbierung

seines Geistes liege, die im Zuge
der «Hellenisierung des Christentums»
zutage trete. Damit sei sowohl der genuin
jüdische Geist als auch die jüdische Intel-
lektualität auf der Strecke geblieben.
Was verloren ging, war das «Denken als
Andenken, als geschichtliches Eingeden-
ken». Laut Metz widersteht diese, wie er
sie nennt, anamnetisch verfasste Vernunft
dem Vergessen vergangener Leiden. Ganz
im Gegensatz zur subjektlosen Sprache
der griechischen Metaphysik und gleichfalls

der modernen Wissenschaft ermöglichen

anamnetische Vernunft und die
leidsensible Sprache der Erinnerung auch
und gerade interkulturellen Austausch
und «kulturellen Polyzentrismus».

An einem Symposion zur Verabschiedung

von Metz an der Universität Münster

hat Habermas 1993 eine vielbeachtete
Replik vorgetragen. In seiner Vorlesung
Israel und Athen oder: Wem gehört
die anamnetische Vernunft? weist der
Frankfurter Philosoph darauf hin, dass

die philosophische Tradition nicht allein
aus dem Piatonismus besteht, sondern
zugleich den Protest gegen den Platonis-
mus beinhaltet. Solche Proteste bis hin
zum Historischen Materialismus sieht
Habermas als Versuche, «das semantische

Potenzial des heilsgeschichtlichen
Denkens in das Universum der begründenden

Rede einzuholen». Ohne diese
Unterwanderung der griechischen
Metaphysik hätten sich die modernen Begriffe
der Freiheit, der Autonomie, des
vergesellschafteten Subjekts und der Befreiung

gar nicht entwickeln können. Von
daher fordert Habermas, die Spannung
zwischen dem Geist Athens und dem
jüdischen Erbe nicht allzu rasch aufzulösen.

Schrei und compassion

Metz radikalisiert seinen Ansatz 2006 in
Memoria passionis im Sinne einer
durchgehend apokalyptischen, negativen Politischen

Theologie. Dabei betont er nun nicht
nur das menschliche Leiden an Unrecht,
sondern spricht auch vom «Leiden an
Gott». Die Erfahrung des Gottvermissens
kommt ihm zufolge zum Ausdruck im
Schrei, der ein Gegenmittel gegen die
kulturelle wie politische Amnesie, den Verlust
von Erinnerung, darstelle. Metz betrachtet

«den Schrei» als das erste und letzte
Wort. Dieser tritt insbesondere zutage im
prophetischen Schrei nach Gerechtigkeit
und Befreiung. Er kann in der Sprache der
Gebete artikuliert werden, die gegenüber
der Sprache des Arguments prioritär sei.
Der Schrei konterkariere die «liberale»
Sprache des Diskurses und der Verständigung.

Memoria passionis geschehe in
der Praxis der compassion, des Mitleidens,

mit den Opfern, im Arbeiten gegen
Amnesie und im Kampf für die unbedingte
Anerkennung der Anderen.

Der ehemalige Mitarbeiter von Metz,
Helmut Peukert, hat mit seinem Werk
Wissenschaftstheorie - Handlungstheorie

- Fundamentale Theologie (1976),
in dem er die «anamnetische Solidarität»
mit den Toten stark macht, die theologische

Rezeption und Kritik des Denkens
von Habermas massgeblich beeinflusst.

I Habermas, der die Veröffentlichung von
Ï Peukerts Buch bei Suhrkamp (3. Auf¬

lage 2009) in die Wege leitete, hat am
Gespräch mit der Theologie und an deren

S Widerspruch offensichtlich Interesse.
Im Zuge seiner zunehmenden

Anerkennung der gesellschaftlichen Bedeutung



von Religion, des Beitrags nichtfundamentalistischer

Religionsgemeinschaften zur
Zivilgesellschaft und zu einem solidarischen

Zusammenleben hat sich Habermas
immer mehr auf theologische Fragstellungen

und Kritik eingelassen, ohne selbst
religiös zu werden. Ich bin alt, aber nicht
fromm geworden lautet der Titel eines
Gesprächs in einem ihm zum achtzigsten

Geburtstag gewidmeten Band Über
Habermas (2008). Der Frankfurter Philosoph

sucht bewusst nicht das Bündnis mit
der liberalen, unpolitischen Theologie -
Hans Küng hat er zum Beispiel abblitzen
lassen -, sondern mit der widerständigen,

unangepassten und unnachgiebigen
Politischen Theologie. Mit Metz zehre
er gemeinsam vom Erbe der Gedanken
Theodor Adornos. Denn bei ihm finde er
ein «Bewusstsein von dem, was fehlt».

In einer Antwort an theologische Kritiker

hat Habermas bereits 1992 eingeräumt:
«Die anamnetisch verfasste Vernunft, die
Metz und Peukert gegen eine platonistisch
verkürzte, zeitunempfindliche kommunikative

Vernunft mit Recht immer wieder
einklagen, konfrontiert uns mit der
skrupulösen Frage nach einer Rettung der
vernichteten Opfer. Dadurch werden wir uns
der Grenzen jener ins Diesseits gerichteten

Transzendenz von innen bewusst; aber
sie vermag nicht, uns der Gegenbewegung
einer ausgleichenden Transzendenz aus
dem Jenseits zu vergewissern.»

In neueren Veröffentlichungen würdigt

Habermas ausdrücklich Metz' Politische

Theologie mit ihrer «Sensibilität für
die Leiden der Vergangenheit» und
kontrastiert diese mit dem «kleriko-faschisti-
schen Begriffdes Politischen» beim
rechtskatholischen Staatsrechtler Carl Schmitt.
Für den Frankfurter Philosophen bleibt
der Münsteraner Fundamentaltheologe
ein ebenso «faszinierender» wie «schwieriger»

und herausfordernder theologischer
Gesprächspartner, mit dem er sich
diskursiv und konziliant um Verständigung
bemüht. Metz hingegen bleibt in seinen
Äusserungen dezidiert und abweisend.

Schweisstuch der Theorie

Johann Baptist Metz täte meines Erachtens

gut daran, sich nicht allzu pointiert
und rhetorisch scharf von der auf
Verständigung und Konsens ausgerichteten
kommunikativen Handlungstheorie von
Jürgen Habermas abzusetzen. Politische
Theologie müsste die Diskursethik, das

kommunikative Handeln sowie die
kommunikative Vernunft nicht als
«scheinsolidarisch», marktförmig und
tauschrelational denunzieren, um sich dagegen
zu profilieren und sich dann die
Filetstücke der Frankfurter Philosophie
einzuverleiben. Politische Theologie braucht
sich nicht auf das liberale Modell von
Öffentlichkeit festzulegen; sie ist aber
gut beraten, um der Konkretisierung ihrer
kritischen Intentionen willen die
Öffentlichkeitskritik in Habermas' Theorie der
macht- und geldgetriebenen Kolonialisie-
rung und Ökonomisierung der Lebenswelt

aufzunehmen. Politische Theologie
braucht sich nicht angestrengt von der
angeblich subjektlosen und geschichts-
vergessenen Wissenschaft zu distanzieren,

sondern kann im Interesse ihrer eigenen

Wissenschaftskritik zusammen mit
der kommunikativen Vernunft und deren
anamnetischer Öffnung sowohl szientis-
tische Kurzschlüsse als auch moralische
Blindheiten analysieren und reflektieren.
Politische Theologie tut gut daran, die
geduldige, differenzierte Analyse und
Theoriebildung nicht zugunsten
apokalyptisch forcierter Eindeutigkeit
hintanzustellen. Das Schweisstuch der Theorie
darf der rhetorisch zugespitzten These
nicht zum Opfer fallen. Metz braucht den
Schrei nicht zum Ersten und Letzten, zum
Ursinn und zur ultimativen Intention der
Sprache zu stilisieren, um die Dringlichkeit

des Aufschreis, der prophetischen
Klage sowie der Anklage Gottes vor Gott
und den Menschen herauszustellen.

Der Diskurs zwischen den beiden Denkern

erweist sich aus meiner Sicht als eine
für die Politische Theologie wie auch für
die Philosophie bedeutsame, erkenntnisfördernde,

die jeweiligen Positionen
präzisierende und gleichzeitig schwierige
Angelegenheit. Es handelt sich um eine
vom Kommunikationstheoretiker und
Verständigungsphilosophen Habermas
immer wieder gesuchte, von Metz freilich
mit apokalyptischem Furor verweigerte,
mühsame Allianz. •
O Edmund Arens, *1953, studierte in Münster und

Frankfurt Theologie und Philosophie. Er ist
emeritierter Professor für Fundamentaltheologie

an der Universität Luzern.
edmund.arens@unilu.ch

O Lesetipp -» Edmund Arens: Going public -
Öffentliche Religionen und Öffentliche Theologie.
In: Edmund Arens, Martin Baumann, Antonius
Liedhegener (Hrsg.): Integrationspotenziale
von Religion und Zivilgesellschaft. Baden-Baden
2016, S. 19-69.


	Eine mühsame Allianz : Jürgen Habermas und Johann Baptist Metz

