Zeitschrift: Neue Wege : Beitrdge zu Religion und Sozialismus
Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 112 (2018)

Heft: 7-8

Artikel: Eine mihsame Allianz : Jirgen Habermas und Johann Baptist Metz
Autor: Arens, Edmund

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-816569

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 29.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-816569
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Eine mithsame
Allianz. Jirgen
Habermas
und Johann
Baptist Metz

Edmund Arens

Zwei Altersgenossen um die neunzig: Die
«Weltmacht Habermas» (Die Zeit) und der
Protagonist einer politischen «Theologie
der Welt», Johann Baptist Metz, ringen
seit Jahrzehnten um das Verhiltnis von
Vernunft und Erinnerung, Religion und
Befreiung, Theorie und Praxis. Ein ebenso
faszinierender wie schwieriger Diskurs.

Am 5. August 2018 wird Johann Baptist
Metz 90 Jahre alt. Der katholische Theo-
loge gehort mit Jirgen Moltmann und
Dorothee Solle zu den Protagonistinnen
der Neuen Politischen Theologie. Seit
den 1960er Jahren hat er das Denken der
Aufkliarung und der Frankfurter Schule
kritisch aufgenommen und theologisch
fruchtbar gemacht. Ein wichtiges Anlie-
gen war ihm dabei, die theologische Rede
von Gott zu entprivatisieren und sie auf
die Offentlichkeit zu beziehen. Seit den
1970er Jahren hat Metz zugleich scharfe
Kritik an den emanzipatorischen Theo-
rien von Jiirgen Habermas geiibt, indem
er diese mit der Leidensgeschichte in
der Menschheitsgeschichte und mit dem
konfrontierte, was er memoria passionis
nennt. Habermas hat die Bedeutung der
Metz’schen Kritik anerkannt und sich
damit in diversen Debatten und Ver-
suchen der Verstindigung befasst.

In seinem bahnbrechenden Werk Zur
Theologie der Welt von 1968 fordert der
Fundamentaltheologe Johann Baptist
Metz, dass Glaube und Theologie eine
«Wende zur Welt» vollziehen. Die Neue
Politische Theologie tut dies, indem sie
die moderne Freiheitsgeschichte kritisch
aufnimmt und das kritisch-politische
Potenzial der biblischen und christlichen
Tradition entfaltet. Metz’ Verstandnis
seiner politischen Theologie ist in den

Neue Wege 7/8.18

28

1960er Jahren sowohl zukunfts- als auch
handlungsorientiert. Mit Blick auf den
«Primat der Zukunft» geht es darum, die
endzeitliche, auf das Ende der Geschichte
und das vollendete Reich Gottes ausge-
richtete Botschaft des Glaubens als Ruf
nach gesellschaftlicher Verinderung und
Hoffnung zu verstehen.

Gefihrliche Erinnerung

Um 1970 dndert sich der Fokus des Miins-
teraner Theologen hin zu den Themen
Erinnerung, Erzdhlung, Leiden und Solida-
ritdt. In Glaube in Geschichte und Gesell-
schaft aus dem Jahr 1977 kontrastiert er
Erlosung und Emanzipation. Auf Theodor
W. Adorno und Walter Benjamin rekurrie-
rend, kritisiert er das angeblich Haber-
mas’sche «Interesse an totaler Emanzipa-
tion». Im vom Frankfurter Philosophen
vertretenen Konzept von Emanzipation
macht Metz eine vom Fortschrittsopti-
mismus bestimmte evolutiondre Logik
aus. Habermas hat 1968 in Erkenntnis
und Interesse drei erkenntnisleitende Inte-
ressen unterschieden: das auf Verstehen
orientierte praktische Interesse, das auf
Beherrschung gerichtete technische und
das auf Befreiung abzielende emanzipato-
rische Erkenntnisinteresse. Alle drei wer-
den Metz zufolge in der Evolutionslogik
der Habermas’schen Rekonstruktion des
Historischen Materialismus von 1976 zu
geschichtslosen Strukturen verdinglicht.
Laut Metz muss die Zukunft im
Gedachtnis des Leidens verankert werden.
Im Anschluss an Benjamins geschichts-
philosophische Thesen wendet er sich den
Subjekten des Leidens zu, den Vergesse-
nen und Vernichteten der Geschichte. In
der apokalyptischen Eschatologie ent-
deckt er das Gegengift zur evolutiondren
Geschichtsvergessenheit. Er insistiert auf
der gesellschaftskritischen und befreien-
den Kraft der «gefdhrlichen Erinnerung».
Metz definiert den christlichen Glauben
als eine Praxis in Geschichte und Gesell-
schaft. Er versteht sie als «solidarische
Hoffnung auf den Gott Jesu als den Gott
der Lebenden und der Toten, der alle ins
Subjektsein vor seinem Angesicht ruft».
Gegen Habermas’ «reziproke Solidari-
tit», die ihm zufolge durch die Simulation
von Gleichheit und eine Tauschrelation
gekennzeichnet ist, optiert der Theologe
fiir eine in Erinnerung und Erzdhlung ver-
ankerte christliche Solidaritét, die den
Zirkel der argumentativen Kompetenz



aufzubrechen versucht. Fiir Metz ist die
biblische Religion «Unterbrechung». Sie
steht im Kontrast zur privatisierten, pas-
siven und konformistischen «biirgerli-
chen Religion».

Auschwitz ist Metz zufolge ein «epo-
chales Mahnwort (...) fiir das Grauen des
in kalter industrieller Perfektion insze-
nierten millionenfachen Mordes am jiidi-
schen Volk im Nationalsozialismus». Es
wird in den 1980er Jahren zum Fokus fiir
seine Politische Theologie. Metz macht
klar, dass die Katastrophe von Auschwitz
sowohl die Ambiguitit der Aufklarung als
auch das Versagen der ChristInnen auf-
deckt. Darum diirfe christliche Theolo-
gie «nach Auschwitz» nicht langer mit
«dem Riicken zu Auschwitz» betrieben
werden, sondern miisse in Solidaritat mit
den Opfern der Shoah und dem jiidischen
Volk geschehen.

Denken als Andenken

Zur Festschrift zum sechzigsten Geburts-
tag von Habermas 1989 steuerte Metz
unter dem Titel Anamnetische Vernunft
Anmerkungen zur Krise der Geisteswis-
senschaften bei. Die Krise macht er im
Verlust der erinnerungsgesattigten Tie-
fenstrukturen des Geistes aus. Dagegen
will er die geschichtlich denkende respek-
tive eingedenkende Vernunft in Erinne-
rung rufen. Er hilt fest, dass die Schwiiche
des Christentums in der frithen Halbie-
rung seines Geistes liege, die im Zuge
der «Hellenisierung des Christentums»
zutage trete. Damit sei sowohl der genuin
jiidische Geist als auch die jidische Intel-
lektualitat auf der Strecke geblieben.
Was verloren ging, war das «Denken als
Andenken, als geschichtliches Eingeden-
ken». Laut Metz widersteht diese, wie er
sie nennt, anamnetisch verfasste Vernunft
dem Vergessen vergangener Leiden. Ganz
im Gegensatz zur subjektlosen Sprache
der griechischen Metaphysik und gleich-
falls der modernen Wissenschaft ermdg-
lichen anamnetische Vernunft und die
leidsensible Sprache der Erinnerung auch
und gerade interkulturellen Austausch
und «kulturellen Polyzentrismus».

An einem Symposion zur Verabschie-
dung von Metz an der Universitdt Miins-
ter hat Habermas 1993 eine vielbeachtete
Replik vorgetragen. In seiner Vorlesung
Israel und Athen oder: Wem gehort
die anamnetische Vernunft? weist der
Frankfurter Philosoph darauf hin, dass

Neue Wege 7/8.18

29

die philosophische Tradition nicht allein
aus dem Platonismus besteht, sondern
zugleich den Protest gegen den Platonis-
mus beinhaltet. Solche Proteste bis hin
zum Historischen Materialismus sieht
Habermas als Versuche, «das semanti-
sche Potenzial des heilsgeschichtlichen
Denkens in das Universum der begriin-
denden Rede einzuholen». Ohne diese
Unterwanderung der griechischen Meta-
physik hitten sich die modernen Begriffe
der Freiheit, der Autonomie, des ver-
gesellschafteten Subjekts und der Befrei-
ung gar nicht entwickeln kénnen. Von
daher fordert Habermas, die Spannung
zwischen dem Geist Athens und dem jiidi-
schen Erbe nicht allzu rasch aufzuldsen.

Schrei und compassion

Metz radikalisiert seinen Ansatz 2006 in
Memoria passionis im Sinne einer durch-
gehend apokalyptischen, negativen Politi-
schen Theologie. Dabei betont er nun nicht
nur das menschliche Leiden an Unrecht,
sondern spricht auch vom «Leiden an
Gott». Die Erfahrung des Gottvermissens
kommt ihm zufolge zum Ausdruck im
Schrei, der ein Gegenmittel gegen die kul-
turelle wie politische Amnesie, den Verlust
von Erinnerung, darstelle. Metz betrach-
tet «den Schrei» als das erste und letzte
Wort. Dieser tritt insbesondere zutage im
prophetischen Schrei nach Gerechtigkeit
und Befreiung. Er kann in der Sprache der
Gebete artikuliert werden, die gegeniiber
der Sprache des Arguments prioritdr sei.
Der Schrei konterkariere die «liberale»
Sprache des Diskurses und der Verstian-
digung. Memoria passionis geschehe in
der Praxis der compassion, des Mitlei-
dens, mit den Opfern, im Arbeiten gegen
Amnesie und im Kampf fiir die unbedingte
Anerkennung der Anderen.

Der ehemalige Mitarbeiter von Metz,
Helmut Peukert, hat mit seinem Werk
Wissenschaftstheorie — Handlungs-
theorie — Fundamentale Theologie (1976),
in dem er die «anamnetische Solidaritit»
mit den Toten stark macht, die theologi-
sche Rezeption und Kritik des Denkens
von Habermas massgeblich beeinflusst.
Habermas, der die Veroffentlichung von
Peukerts Buch bei Suhrkamp (3. Auf-
lage 2009) in die Wege leitete, hat am
Gesprich mit der Theologie und an deren
Widerspruch offensichtlich Interesse.

Im Zuge seiner zunechmenden Aner-
kennung der gesellschaftlichen Bedeutung



von Religion, des Beitrags nichtfundamen-
talistischer Religionsgemeinschaften zur

Zivilgesellschaft und zu einem solidari-
schen Zusammenleben hat sich Habermas

immer mehr auf theologische Fragstellun-
gen und Kritik eingelassen, ohne selbst

religios zu werden. Ich bin alt, aber nicht
fromm geworden lautet der Titel eines

Gesprichs in einem ihm zum achtzigs-
ten Geburtstag gewidmeten Band Uber

Habermas (2008). Der Frankfurter Philo-
soph sucht bewusst nicht das Biindnis mit

der liberalen, unpolitischen Theologie —
Hans Kiing hat er zum Beispiel abblitzen

lassen —, sondern mit der widerstindi-
gen, unangepassten und unnachgiebigen

Politischen Theologie. Mit Metz zehre

er gemeinsam vom Erbe der Gedanken

Theodor Adornos. Denn bei ihm finde er

ein «Bewusstsein von dem, was fehlt».

In einer Antwort an theologische Kriti-
ker hat Habermas bereits 1992 eingerdumt:
«Die anamnetisch verfasste Vernunft, die
Metz und Peukert gegen eine platonistisch
verkiirzte, zeitunempfindliche kommuni-
kative Vernunft mit Recht immer wieder
einklagen, konfrontiert uns mit der skru-
pulosen Frage nach einer Rettung der ver-
nichteten Opfer. Dadurch werden wir uns
der Grenzen jener ins Diesseits gerichte-
ten Transzendenz von innen bewusst; aber
sie vermag nicht, uns der Gegenbewegung
einer ausgleichenden Transzendenz aus
dem Jenseits zu vergewissern.»

In neueren Verdffentlichungen wiir-
digt Habermas ausdriicklich Metz’ Politi-
sche Theologie mit ihrer «Sensibilitit fiir
die Leiden der Vergangenheit» und kont-
rastiert diese mit dem «kleriko-faschisti-
schen Begriff des Politischen» beim rechts-
katholischen Staatsrechtler Carl Schmitt.
Fiir den Frankfurter Philosophen bleibt
der Miinsteraner Fundamentaltheologe
ein ebenso «faszinierender» wie «schwie-
riger» und herausfordernder theologischer
Gesprachspartner, mit dem er sich dis-
kursiv und konziliant um Verstindigung
bemiiht. Metz hingegen bleibt in seinen
Ausserungen dezidiert und abweisend.

Schweisstuch der Theorie

Johann Baptist Metz tite meines Erach-
tens gut daran, sich nicht allzu pointiert
und rhetorisch scharf von der auf Ver-
standigung und Konsens ausgerichteten
kommunikativen Handlungstheorie von
Jirgen Habermas abzusetzen. Politische
Theologie miisste die Diskursethik, das

Neue Wege 7/8.18

30

kommunikative Handeln sowie die kom-
munikative Vernunft nicht als «schein-
solidarisch», marktformig und tausch-
relational denunzieren, um sich dagegen
zu profilieren und sich dann die Filet-
stiicke der Frankfurter Philosophie einzu-
verleiben. Politische Theologie braucht
sich nicht auf das liberale Modell von
Offentlichkeit festzulegen; sie ist aber
gut beraten, um der Konkretisierung ihrer
kritischen Intentionen willen die Offent-
lichkeitskritik in Habermas’ Theorie der
macht- und geldgetriebenen Kolonialisie-
rung und Okonomisierung der Lebens-
welt aufzunehmen. Politische Theologie
braucht sich nicht angestrengt von der
angeblich subjektlosen und geschichts-
vergessenen Wissenschaft zu distanzie-
ren, sondern kann im Interesse ihrer eige-
nen Wissenschaftskritik zusammen mit
der kommunikativen Vernunft und deren
anamnetischer Offnung sowohl szientis-
tische Kurzschliisse als auch moralische
Blindheiten analysieren und reflektieren.
Politische Theologie tut gut daran, die
geduldige, differenzierte Analyse und
Theoriebildung nicht zugunsten apoka-
lyptisch forcierter Eindeutigkeit hintan-
zustellen. Das Schweisstuch der Theorie
darf der rhetorisch zugespitzten These
nicht zum Opfer fallen. Metz braucht den
Schrei nicht zum Ersten und Letzten, zum
Ursinn und zur ultimativen Intention der
Sprache zu stilisieren, um die Dringlich-
keit des Aufschreis, der prophetischen
Klage sowie der Anklage Gottes vor Gott
und den Menschen herauszustellen.

Der Diskurs zwischen den beiden Den-
kern erweist sich aus meiner Sicht als eine
fiir die Politische Theologie wie auch fiir
die Philosophie bedeutsame, erkenntnis-
fordernde, die jeweiligen Positionen pra-
zisierende und gleichzeitig schwierige
Angelegenheit. Es handelt sich um eine
vom Kommunikationstheoretiker und
Verstandigungsphilosophen Habermas
immer wieder gesuchte, von Metz freilich
mit apokalyptischem Furor verweigerte,
miithsame Allianz. @

(O Edmund Arens, *1953, studierte in Miinster und
Frankfurt Theologie und Philosophie. Er ist
emeritierter Professor fiir Fundamentaltheo-
logie an der Universitdt Luzern.

edmund.arens@unilu.ch

O Lesetipp » Edmund Arens: Going public —
Offentliche Religionen und Offentliche Theologie.
In: Edmund Arens, Martin Baumann, Antonius
Liedhegener (Hrsg.): Integrationspotenziale
von Religion und Zivilgesellschaft. Baden-Baden
2016, S.19-69.



	Eine mühsame Allianz : Jürgen Habermas und Johann Baptist Metz

