Zeitschrift: Neue Wege : Beitrdge zu Religion und Sozialismus
Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 112 (2018)

Heft: 7-8

Artikel: Wenn Spiritualitaten sich begegnen
Autor: Irarrdzaval, Diego

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-816568

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-816568
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Wenn
Spiritualititen
sich
begegnen

Diego Irarrazaval

In den Andenlidndern war das
Verhiltnis zwischen MestizInnen
und Indigenen nicht immer har-
monisch. Das ist es auch heute
nicht. In befreiungstheologischer
Perspektive zeichnen sich Wege
fiir eines gutes Zusammenlebens
ab — zwischen christlicher und
indigener Spiritualitat.

Im Blick auf ein Buen Vivir zwischen Mestiz-
Innen — Menschen mit verschiedenen Her-
kunftskulturen — und Indigenen schlage ich
vor, neu iiber eine christliche Spiritualitit fiir
die Erde nachzudenken. Dafiir gehe ich von
einer Erzdhlung des Mapuche-Volks in Chile
und einem interkulturellen, mestizisch-indi-
genen Bild in Bolivien aus.

Neue Wege 7/8.18

23

Eine Mapuche-Erzdhlung —
eigene Weisheitstradition

Der Sohn der Reisenden

Man erzahlt sich, dass ein Madchen, deren
Familie aus Meuquén stammt, von Pailla-
hintu nach Changleufu kam. Die Familie
von Caquilpan nahm sie auf. Das Madchen
war sehr fleissig. Dann heiratete Caquilpan
sie. Sie gebar einen Sohn, der Melipan
genannt wurde. Es erwies sich, dass er die
grosse Gabe hatte, Botschaften zu liber-
mitteln: Er legte lange Strecken zurlick,
um die Menschen durch Einsicht zusam-
menzubringen. Vielleicht war seine Mutter
die grosse Ngenpin1, von der es heisst,
dass sie dem Vulkan entsprang, denn in
Paillahintu und Choshuenco gab es zwei
grosse weise Frauen.

Eine arbeitsame und weise Frau und Caquilpan
waren also die Eltern von Melipdn, der als
Botenginger unterwegs war, die Menschen
zu einen. Das Wissen dazu stammt von den
hohen Bergen; die Frau kommt aus dem Vul-
kan. Weise (Ngenpin) vermitteln, was «gut
leben» bedeutet. Errichten wir als Mapuche,
MestizInnen und andere Menschen eine weise
und gerechte Welt?

Die christliche Offenbarung wurde jahr-
hundertelang zur Bekidmpfung der einhei-
mischen Weisheitslehren eingesetzt, die als
Mythen betrachtet und sogar verteufelt wur-
den. Der Glauben wurde gegen Sitten und
Uberlieferungen ausgespielt. Eine solche
Entgegensetzung entspricht nicht dem Evan-
gelium und ist ausserdem eine Aggression, die
sich ebenso sehr gegen den Glaubensweg der
christlichen MestizInnen wie gegen die «Men-
schen der Erde» (Mapu-che) richtet.

Das Evangelium bietet eine universale
(Tisch-)Genossenschaft an: «Viele werden
kommen von Osten und von Westen und mit
Abraham und Isaak und Jakob im Himmel-
reich zu Tisch sitzen.» (Mt 8,11) Jesus hat kul-
turelle und geografische Grenzen iiberschrit-
ten, indem er mit der Frau aus Samaria oder der
Syro-Phonizierin, dem rémischen Hauptmann
und anderen «HeidInnen» verkehrte.

Ein Bild aus Potosi —
synkretistischer Widerstand

Indigene Volker, Mestizlnnen, MigrantInnen
und andere leisten symbolisch Widerstand in
synkretistischer und interreligioser Gestalt.
Rund um die Animitas (Heiligenfiguren, die
Schutzpatrone darstellen) auf den Strassen



Virendel Cerro, 18.Jahrhundert, Anonm.
Ol auf Leinwand.
Casa Nacional de la Moneda, Potosi/Bolivien.

und Autobahnen, die Feste und Devotionalien
in Yumbel (Ortschaft in der Ndhe der chileni-
schen Stadt Concepcion) und in andern Oasen
des religiosen Lebens wird Widerstand gegen
die Unmenschlichkeit geleistet und werden
Hoffnung und Lebensfreude gestarkt.

Ein Beispiel dafiir ist das Bild des Berges
von Potosi mit der Jungfrau Maria in seinem
Inneren.? Oben befindet sich die gottliche
Macht und in der Mitte der beiden Figuren die
Taube des Heiligen Geistes. Im unteren Bereich
ist die irdische Macht in Gestalt des spanischen
Ko6nigs und des Papstes mit der dreifachen
Krone zu sehen. Zwischen den Michten des
oberen und des unteren Bereichs befindet sich
der riesige Berg mit Maria darin; und auf den
beiden Seiten des Bergs sind die Sonne und
der Mond abgebildet. Die Grosse des Gebir-
ges, das erleuchtete Antlitz der Maria und ihre
Hinde, geschmiickt mit Strahlen und nicht
mit Schmuck oder anderen Zeichen weltlicher
Macht, stechen am meisten hervor.

Handelt es sichum ein Nebeneinander? Um
einen Synkretismus? Geht es um eine konkrete
Spiritualitdat und Ritualitdt, mit Maria inner-
halb der Pachamama (Mutter Erde) und des
Bergs? Schliesst der Berggeist (Apu/Achachila)
die Gestalt der Maria ein? Ist die Pachamama

Neue Wege 7/8.18

24

auch Maria, oder befindet sich die Jungfrau im
Innern der Erde?

Der obere und der untere Bereich sind klar
patriarchal und androzentrisch. Oben ist die
Darstellung der gottlichen Macht, mit den kolo-
nialen und anthropomorphen Figuren von Gott
Vater und Sohn, die eine imperiale Krone rei-
chen; unten befinden sich der spanische Konig,
das Oberhaupt der Christenheit, und andere
Personen. Aber im Zentrum ist eine Frau, und
vor allem befindet sich da der heilige Berg, der
manchmal weibliche, manchmal mannliche
Ziige trdagt. Der Berg von Potosi steht fiir eine
andere Art von Macht, weil er die Jungfrau ein-
schliesst, er hat einen liebenswerten und ent-
gegenkommenden Charakter. Das zeigen die
geoffneten Hinde der Jungfrau/des Bergs.

Marias Gesicht mit geroteten Wangen zeigt
Merkmale einer andinen Mestizin. Maria tragt
weder Schmuck noch Kleidung der gesell-
schaftlichen Eliten. Der Berg ist der Schutz-
mantel oder besser: der Korper der Jungfrau.
Die wahrend der Kolonialzeit erfolgte Chris-
tianisierung wird im Bild neu interpretiert, in
andiner, biozentrischer, 6kologischer Weise.
Es handelt sich um eine innovative Vorstel-
lungswelt, mit der sich das Einheimische und
Mestizische gegenseitig begegnen konnen.

Begegnung suchen

Fiir einen Dialog mit den indigenen und mesti-
zischen Kulturen miissen zwei Haltungen ver-
tieft werden: Erstens gilt es, sich in die Art und
Weise zu versetzen, wie diese Volker die Welt
sehen und ihren Glauben mit Leben erfiillen.
Zweitens ist die Ubereinstimmung mit dem
Geist des Universums einzuiiben, wie sie in
der Symbolwelt eines jeden Volks zum Aus-
druck kommt.

Ich schildere kurz, wie ein Anteilnehmen
an diesen Symbolen stattfinden kann, in denen
der Geist Gottes spiirbar wird. Mit Freunden
bestiegich den heiligen Berg Atoxa in Chucuito,
Peru. Er hat einen minnlichen Gipfel, der Awki
(Vater) genannt wird, und einen weiblichen, der
Tayka (Mutter) heisst. Sie schiitzen die Men-
schen — ihre Gesundheit und ihr Alltagsleben,
ihre Familien und Verstorbenen, ihr Vieh und
Land —, die in dieser Gegend leben. Auf die-
sem Berg war eine Familie dabei, ihren Ritus
zu pflegen, unter der Leitung eines indigenen
Weisen, eines Yatiri. Dieser erkannte mich als
katholischen Geistlichen und lud mich ein, ihn
zu begleiten. Sie hatten schon mit dem Kreuz-
zeichen und Beten begonnen. In dem Moment,
als ich mich hinzugesellte, legten sie Cocablit-
ter auf das zeremonielle Tuch. Kniend nahm
ich drei schone Cocablitter und betete still zur



Wenn
man ein
Begeg-
nung
sucht,
die das
Differen
{e res-
pektiert,
komme
wir alle
voran.

Gottheit, die an diesem Ort und in dieser andi-
nen Familie gegenwartig ist. Auch iibte ich die
Ch’alla aus, das rituelle Besprengen der Erde
mit Wein. Wir gaben uns dann alle den Frie-
denskuss, nach andinem Brauch.

Als MestizInnen tun wir uns schwer mit dem
Autochthonen. Wir sprechen zum Beispiel vom
menschlichen Wesen als Subjekt, das Dinge
wahrnimmt und veridndert. Aus der andinen
Sicht ist der Ausgangspunkt nicht das Indivi-
duum, sondern die Beziehung. Sprachlich ist
das ganz klar.3 Die Bezeichnung «Gott» meint
nicht den Gegenstand religidser Verehrung,
sondern die Quelle von Leben in einem Bezie-
hungssinn. Domingo Llanque* sagte: «Wir
erkennen die Spuren der kontinuierlichen Pri-
senz Gottes in der ganzen langen Geschichte
der indigenen Volker.» Und er hob auch ihre
kosmologische Erfahrung sowohl mit Gott wie
mit der Pachamama hervor.®

Das Mapuche-Volk ruft die Gottheit in
vier Erscheinungsformen an: Grossvater und
Grossmutter, junger Mann und junge Frau. In
erster Linie stellen sie die Verbindung her mit
der Lebensenergie, die in jedem Teilkorper
des Universums ist und in der Weltanschau-
ung der Mapuche Ngen genannt wird (auch
Geh geschrieben). Wie Ramon Curivil erldu-
tert, nehmen im «gottlichen Paar» das Mann-
liche und das Weibliche, der junge Mann und
die junge Frau, der alte Mann und die junge
Frau Gestalt an.®

Wenn solche Glaubensformen mit der
katholischen Lehre verglichen werden, kommt
es zu einem asymmetrischen Vergleich zwi-
schen dem Indigenen und dem, was einer uni-
versalen Religion entspringt. Besser wire, das
Indigene mit der Vorstellungswelt des katholi-
schen Volksglaubens zu vergleichen.

Die Transzendenz wird im konkreten
menschlichen und kosmischen Geschehen
erlebt. Das «Religiose» ist weder ein Teilgebiet
der Realitdt noch eine Erkenntniskategorie,
wie es das westliche Denken annimmt. Andine
Menschen sind nicht gewohnt, das Profane
vom Heiligen zu trennen, ausser jene, die von
der Wissenschaft her solche Unterscheidungen
machen oder einen dualistischen Religionsun-
terricht besucht haben.

Wenn man jemanden bekehren will, der/
die nicht Christln ist, geht man entweder sub-
til oder offen kolonialisierend vor. Wenn man
aber eine Begegnung sucht, die das Differente
respektiert, indem wir voneinander lernen und
das Leben feiern, dann kommen wir alle voran
und empfinden das als grosses Gliick.



Spiritualitit der Erde —
mit Laudato si’

Papst Franziskus identifiziert sich in der Enzy-
klika Laudato si’ mit den einfachen Leuten und
schldgt ihnen eine Fiirbitte «fiir unsere Erde»
und ein «Christliches Gebet mit der Schop-
fung» vor. Das «Gebet fiir unsere Erde» ist
makrodkumenisch, humanistisch, kosmisch,
engagiert fiir das Leben.

Gebet fiir unsere Erde

Gott, der du in der Weite des Alls
gegenwartig bist

und im kleinsten deiner Geschopfe,

der du alles, was existiert,

mit deiner Zartlichkeit umschliesst,

giesse uns die Kraft deiner Liebe ein,

damit wir das Leben und die Schénheit
hiten.

Uberflute uns mit Frieden,

damit wir als Briider und Schwestern leben

und niemandem schaden. [...]

Heile unser Leben,

damit wir Beschutzer der Welt sind

und nicht Rauber, [...]

Ermutige uns bitte in unserem Kampf

flr Gerechtigkeit, Liebe und Frieden.

Eine solche Spiritualitit ist in radikaler Weise
der Erde zugewandt. Sie fordert uns auf, dem
Leben und seiner Schonheit Sorge zu tragen,
den andern keinen Schaden zuzufiigen und mit
den Armen und Vergessenen solidarisch zu
sein. Sie verlangt auch die Einheit aller Lebe-
wesen, denn sie folgt auf dem Weg zum Licht
dem Paradigma der Beziehung.

Dann folgt das «Christliche Gebet mit der
Schopfung». Es richtet sich an den Vater, an
Jesus, «der du in jedem Geschopf lebst mit dei-
ner Herrlichkeit als Auferstandener», und an
den Geist, der «die Wehklage der Schépfung
begleitet» und «in unseren Herzen lebt». Die
«Armen und die Erde flehen». Das sind Fiir-
bitten einer Okotheologie, und sie bewegen
uns zutiefst.

Die andinen Kulturen haben eine Mystik,
Riten sowie ein solidarisches und veridndern-
des Handeln. Es handelt sich dabei nicht um
Folkloreobjekte, sondern um eine Weise, dem
gottlichen Geheimnis zu begegnen, die in der
Liebe Christi ihre volle Entfaltung gefunden
hat. In diesem Sinne feiern wir als ChristIn-
nen auch mit indigenen und mestizischen For-
men das Leben.

Heute kommt es darauf an, das Leben in
Situationen von extremer Gewalt und Diskrimi-
nierung zu verteidigen. Leidenschaftlich treten

Neue Wege 7/8.18

26

wir darum dafiir ein, die Menschheit zu retten
und die Schopfung zu erhalten. Daraus ent-
springt eine 0ko-human-gottliche Spiritualitit.

Die kirchliche Lehre gibt uns Kriterien, um
das menschliche Geschehen mit den Augen des
Geistes zu interpretieren. Wir haben ein gros-
ses Problem, wenn wir den Geist nicht in der
Geschichte und den Kulturen, in verschiedenen
Spiritualitdten und Religionen erkennen kon-
nen. Die Apostelgeschichte und die Paulus-
briefe zeigen uns, wie der Geist von den Wun-
dern Gottes in allen Sprachen und Religionen
reden lasst und wie er Freiheit und Liebe ist.

Ich mochte mit ein paar grossen Fragen
enden: Befruchten die indigenen, mestizischen
und anderen Quellen, die es in Chile wie iiber-
all auf unserem Kontinent gibt, unsere christli-
che Praxis? Wie betreffen uns Botschaften von
den indigenen Volkern wie jene von Melipan?
Nehmen wir eine 6kotheologische Perspektive
ein wie jene, die uns Franziskus in Laudato
si’ vorschldgt? Finden das Indigene und das
Mestizische Eingang in die Suche nach einer
neuen Spiritualitdt, und wie konnen all diese
Elemente mit unseren Sorgen um technolo-
gische, religitse oder gesellschaftspolitische
Fragen verkniipft werden? @

O Diego Irarrdzaval, *1942, ist Dozent an der Katholi-
schen Universitit Silva Henriquez in Santiago de Chile.
In den 1970er Jahren musste er Chile verlassen, weil
er sich wihrend des Pinochet-Regimes fiir politisch
Verfolgte einsetzte. Als Priester lebte er 23 Jahre im
peruanischen Andenhochland.

O Der Text geht auf einen Vortrag des Autors am
4. April 2018 im Centro Fe y Cultura in Concepcion
(Chile) zuriick.

Ubersetzung: Beat Dietschy.

1 Ngenpin heissen in der Sprache der Mapuche weise
Menschen, die mit der «Kraft des Lebens» sprechen.

2 Das Bild zeigt den Berg Cerro Rico, der durch den
Silberabbau in der Kolonialzeit berithmt wurde. Dort
trafen buchstédblich zwei Welten aufeinander: die von
Raffgier und ihrer Legimitation bestimmte spanische
und die des einheimischen Widerstands, der sich mit
seiner eigenen Symbolsprache gewissermassen pietit-
voll ins Bild schmuggelt.

3 Inder Logik der Relationalitét konstituieren Du und
Ich eine einzelne Person. Ein Individuum im west-
lichen Sinn kennt das andine Denken nicht; vgl. Josef
Estermann: Andine Philosophie. Eine interkulturelle
Studie zur autochthonen andinen Weisheit. Frankfurt
a.M. 1999,

4 Katholischer Priester in Juli (Dep. Puno), selber
Aymara, der eine «Andine Theologie» verfasst hat.

5 Domingo Llanque: Viday Teologia Andina. Cuzco 2004,
S. 110, 119ff.

6  Ramon Curivil Paillavil: La Fuerza de la Religion
dela Tierra, Santiago 2007, S.91f. Er fiigt hinzu, zwei
Deutungen seien moglich: «die Gebete beziehen sich
auf die Krifte der Natur (geh), die an jedem Ort als ein
Paar von Alten (fvea und kuce) erscheinen (...); ohne
die vorhergehende zu negieren, verwendet die zweite
Deutung das Konzept von fvca und kuce dafiir, um sich
an hohere gottliche Wesen als die geh zu wenden» (92).



	Wenn Spiritualitäten sich begegnen

