
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 112 (2018)

Heft: 7-8

Artikel: Wenn Spiritualitäten sich begegnen

Autor: Irarrázaval, Diego

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-816568

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-816568
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Wenn
Spiritualitäten

sich
begegnen

Diego Irarrâzaval

In den Andenländern war das
Verhältnis zwischen Mestizinnen
und Indigenen nicht immer
harmonisch. Das ist es auch heute
nicht. In befreiungstheologischer
Perspektive zeichnen sich Wege
für eines gutes Zusammenlebens
ab - zwischen christlicher und
indigener Spiritualität.

Im Blick auf ein Buen Vivir zwischen Mestizinnen

- Menschen mit verschiedenen
Herkunftskulturen - und Indigenen schlage ich
vor, neu über eine christliche Spiritualität für
die Erde nachzudenken. Dafür gehe ich von
einer Erzählung des Mapuche-Volks in Chile
und einem interkulturellen, mestizisch-indi-
genen Bild in Bolivien aus.

Eine Mapuche-Erzählung-
eigene Weisheitstradition

Der Sohn der Reisenden

Man erzählt sich, dass ein Mädchen, deren
Familie aus Meuquén stammt, von Pailla-
hintu nach Changleufu kam. Die Familie
von Caquilpän nahm sie auf. Das Mädchen
war sehr fleissig. Dann heiratete Caquilpän
sie. Sie gebar einen Sohn, der Melipan
genannt wurde. Es erwies sich, dass er die

grosse Gabe hatte, Botschaften zu
übermitteln: Er legte lange Strecken zurück,
um die Menschen durch Einsicht
zusammenzubringen. Vielleicht war seine Mutter
die grosse Ngenpin1, von der es heisst,
dass sie dem Vulkan entsprang, denn in
Paillahintu und Choshuenco gab es zwei
grosse weise Frauen.

Eine arbeitsame und weise Frau und Caquilpän
waren also die Eltern von Melipän, der als
Botengänger unterwegs war, die Menschen
zu einen. Das Wissen dazu stammt von den
hohen Bergen; die Frau kommt aus dem
Vulkan. Weise (Ngenpin) vermitteln, was «gut
leben» bedeutet. Errichten wir als Mapuche,
Mestizinnen und andere Menschen eine weise
und gerechte Welt?

Die christliche Offenbarung wurde
jahrhundertelang zur Bekämpfung der
einheimischen Weisheitslehren eingesetzt, die als
Mythen betrachtet und sogar verteufelt wurden.

Der Glauben wurde gegen Sitten und
Überlieferungen ausgespielt. Eine solche
Entgegensetzung entspricht nicht dem
Evangelium und ist ausserdem eine Aggression, die
sich ebenso sehr gegen den Glaubensweg der
christlichen Mestizinnen wie gegen die «Menschen

der Erde» (Mapu-che) richtet.
Das Evangelium bietet eine universale

(Tisch-)Genossenschaft an: «Viele werden
kommen von Osten und von Westen und mit
Abraham und Isaak und Jakob im Himmelreich

zu Tisch sitzen.» (Mt 8,11) Jesus hat
kulturelle und geografische Grenzen überschritten,

indem er mit der Frau aus Samaria oder der
Syro-Phönizierin, dem römischen Hauptmann
und anderen «Heidinnen» verkehrte.

CO

• Ein Bild aus Potosi -Ol

f synkretistischer Widerstand
3
0)

Indigene Völker, Mestizinnen, Migrantinnen
und andere leisten symbolisch Widerstand in

s synkretistischer und interreligiöser Gestalt.
Rund um die Animitas (Heiligenfiguren, die
Schutzpatrone darstellen) auf den Strassen



Virgen del Cerro, 18. Jahrhundert, Anonym.
Öl auf Leinwand.

Casa Nacional de la Moneda, Potosi/Bolivien.

auch Maria, oder befindet sich die Jungfrau im
Innern der Erde?

Der obere und der untere Bereich sind klar
patriarchal und androzentrisch. Oben ist die
Darstellung der göttlichen Macht, mit den
kolonialen und anthropomorphen Figuren von Gott
Vater und Sohn, die eine imperiale Krone
reichen; unten befinden sich der spanische König,
das Oberhaupt der Christenheit, und andere
Personen. Aber im Zentrum ist eine Frau, und
vor allem befindet sich da der heilige Berg, der
manchmal weibliche, manchmal männliche
Züge trägt. Der Berg von Potosi steht für eine
andere Art von Macht, weil er die Jungfrau ein-
schliesst, er hat einen liebenswerten und
entgegenkommenden Charakter. Das zeigen die
geöffneten Hände der Jungfrau/des Bergs.

Marias Gesicht mit geröteten Wangen zeigt
Merkmale einer andinen Mestizin. Maria trägt
weder Schmuck noch Kleidung der
gesellschaftlichen Eliten. Der Berg ist der Schutzmantel

oder besser: der Körper der Jungfrau.
Die während der Kolonialzeit erfolgte
Christianisierung wird im Bild neu interpretiert, in
andiner, biozentrischer, ökologischer Weise.
Es handelt sich um eine innovative
Vorstellungswelt, mit der sich das Einheimische und
Mestizische gegenseitig begegnen können.

und Autobahnen, die Feste und Devotionalien
in Yumbel (Ortschaft in der Nähe der chilenischen

Stadt Concepciön) und in andern Oasen
des religiösen Lebens wird Widerstand gegen
die Unmenschlichkeit geleistet und werden
Hoffnung und Lebensfreude gestärkt.

Ein Beispiel dafür ist das Bild des Berges
von Potosi mit der Jungfrau Maria in seinem
Inneren.2 Oben befindet sich die göttliche
Macht und in der Mitte der beiden Figuren die
Taube des Heiligen Geistes. Im unteren Bereich
ist die irdische Macht in Gestalt des spanischen
Königs und des Papstes mit der dreifachen
Krone zu sehen. Zwischen den Mächten des
oberen und des unteren Bereichs befindet sich
der riesige Berg mit Maria darin; und auf den
beiden Seiten des Bergs sind die Sonne und
der Mond abgebildet. Die Grösse des Gebirges,

das erleuchtete Antlitz der Maria und ihre
Hände, geschmückt mit Strahlen und nicht 5

mit Schmuck oder anderen Zeichen weltlicher «

Macht, stechen am meisten hervor. s
Handelt es sich um ein Nebeneinander? Um i

einen Synkretismus? Geht es um eine konkrete
Spiritualität und Ritualität, mit Maria innerhalb

der Pachamama (Mutter Erde) und des S

Bergs? Schliesst der Berggeist (Apu/Achachila)
die Gestalt der Maria ein? 1st die Pachamama

Begegnung suchen

Für einen Dialog mit den indigenen und
mestizischen Kulturen müssen zwei Haltungen
vertieft werden: Erstens gilt es, sich in die Art und
Weise zu versetzen, wie diese Völker die Welt
sehen und ihren Glauben mit Leben erfüllen.
Zweitens ist die Übereinstimmung mit dem
Geist des Universums einzuüben, wie sie in
der Symbolwelt eines jeden Volks zum
Ausdruck kommt.

Ich schildere kurz, wie ein Anteilnehmen
an diesen Symbolen stattfinden kann, in denen
der Geist Gottes spürbar wird. Mit Freunden
bestieg ich den heiligen Berg Atoxa in Chucuito,
Peru. Er hat einen männlichen Gipfel, der Awki
(Vater) genannt wird, und einen weiblichen, der
Tayka (Mutter) heisst. Sie schützen die
Menschen - ihre Gesundheit und ihr Alltagsleben,
ihre Familien und Verstorbenen, ihr Vieh und
Land -, die in dieser Gegend leben. Auf
diesem Berg war eine Familie dabei, ihren Ritus
zu pflegen, unter der Leitung eines indigenen
Weisen, eines Yatiri. Dieser erkannte mich als
katholischen Geistlichen und lud mich ein, ihn
zu begleiten. Sie hatten schon mit dem
Kreuzzeichen und Beten begonnen. In dem Moment,
als ich mich hinzugesellte, legten sie Cocablät-
ter auf das zeremonielle Tuch. Kniend nahm
ich drei schöne Cocablätter und betete still zur



Wenn
man einö
Begegnung

sucht,
die das
Différente

respektiert,
kommen
wir alle
voran.

Gottheit, die an diesem Ort und in dieser andi-
nen Familie gegenwärtig ist. Auch übte ich die
Ch'alla aus, das rituelle Besprengen der Erde
mit Wein. Wir gaben uns dann alle den Frie-
denskuss, nach andinem Brauch.

Als Mestizinnen tun wir uns schwer mit dem
Autochthonen. Wir sprechen zum Beispiel vom
menschlichen Wesen als Subjekt, das Dinge
wahrnimmt und verändert. Aus der andinen
Sicht ist der Ausgangspunkt nicht das Individuum,

sondern die Beziehung. Sprachlich ist
das ganz klar.3 Die Bezeichnung «Gott» meint
nicht den Gegenstand religiöser Verehrung,
sondern die Quelle von Leben in einem
Beziehungssinn. Domingo Llanque4 sagte: «Wir
erkennen die Spuren der kontinuierlichen
Präsenz Gottes in der ganzen langen Geschichte
der indigenen Völker.» Und er hob auch ihre
kosmologische Erfahrung sowohl mit Gott wie
mit der Pachamama hervor.5

Das Mapuche-Volk ruft die Gottheit in
vier Erscheinungsformen an: Grossvater und
Grossmutter, junger Mann und junge Frau. In
erster Linie stellen sie die Verbindung her mit
der Lebensenergie, die in jedem Teilkörper
des Universums ist und in der Weltanschauung

der Mapuche Ngen genannt wird (auch
Geh geschrieben). Wie Ramön Curivil erläutert,

nehmen im «göttlichen Paar» das Männliche

und das Weibliche, der junge Mann und
die junge Frau, der alte Mann und die junge
Frau Gestalt an.6

Wenn solche Glaubensformen mit der
katholischen Lehre verglichen werden, kommt
es zu einem asymmetrischen Vergleich
zwischen dem Indigenen und dem, was einer
universalen Religion entspringt. Besser wäre, das

Indigene mit der Vorstellungswelt des katholischen

Volksglaubens zu vergleichen.
Die Transzendenz wird im konkreten

menschlichen und kosmischen Geschehen
erlebt. Das «Religiöse» ist weder ein Teilgebiet
der Realität noch eine Erkenntniskategorie,
wie es das westliche Denken annimmt. Andine
Menschen sind nicht gewohnt, das Profane
vom Heiligen zu trennen, ausser jene, die von
der Wissenschaft her solche Unterscheidungen
machen oder einen dualistischen Religionsunterricht

besucht haben.
Wenn man jemanden bekehren will, der/

die nicht Christin ist, geht man entweder subtil

oder offen kolonialisierend vor. Wenn man
aber eine Begegnung sucht, die das Différente
respektiert, indem wir voneinander lernen und
das Leben feiern, dann kommen wir alle voran
und empfinden das als grosses Glück.



Spiritualität der Erde -
mit Laudato si'

Papst Franziskus identifiziert sich in der Enzyklika

Laudato si ' mit den einfachen Leuten und
schlägt ihnen eine Fürbitte «für unsere Erde»
und ein «Christliches Gebet mit der Schöpfung»

vor. Das «Gebet für unsere Erde» ist
makroökumenisch, humanistisch, kosmisch,
engagiert für das Leben.

Gebet für unsere Erde

Gott, der du in der Weite des Alls
gegenwärtig bist

und im kleinsten deiner Geschöpfe,
der du alles, was existiert,
mit deiner Zärtlichkeit umschliesst,
giesse uns die Kraft deiner Liebe ein,
damit wir das Leben und die Schönheit

hüten.
Überflute uns mit Frieden,
damit wir als Brüder und Schwestern leben
und niemandem schaden. [...]
Heile unser Leben,
damit wir Beschützer der Welt sind
und nicht Räuber, [...]
Ermutige uns bitte in unserem Kampf
für Gerechtigkeit, Liebe und Frieden.

Eine solche Spiritualität ist in radikaler Weise
der Erde zugewandt. Sie fordert uns auf, dem
Leben und seiner Schönheit Sorge zu tragen,
den andern keinen Schaden zuzufügen und mit
den Armen und Vergessenen solidarisch zu
sein. Sie verlangt auch die Einheit aller
Lebewesen, denn sie folgt auf dem Weg zum Licht
dem Paradigma der Beziehung.

Dann folgt das «Christliche Gebet mit der
Schöpfung». Es richtet sich an den Vater, an
Jesus, «der du in jedem Geschöpf lebst mit deiner

Flerrlichkeit als Auferstandener», und an
den Geist, der «die Wehklage der Schöpfung
begleitet» und «in unseren Flerzen lebt». Die
«Armen und die Erde flehen». Das sind
Fürbitten einer Ökotheologie, und sie bewegen
uns zutiefst.

Die andinen Kulturen haben eine Mystik,
Riten sowie ein solidarisches und veränderndes

Handeln. Es handelt sich dabei nicht um
Folkloreobjekte, sondern um eine Weise, dem
göttlichen Geheimnis zu begegnen, die in der
Liebe Christi ihre volle Entfaltung gefunden
hat. In diesem Sinne feiern wir als Christinnen

auch mit indigenen und mestizischen
Formen das Leben.

Heute kommt es darauf an, das Leben in
Situationen von extremer Gewalt und Diskriminierung

zu verteidigen. Leidenschaftlich treten

wir darum dafür ein, die Menschheit zu retten
und die Schöpfung zu erhalten. Daraus
entspringt eine öko-human-göttliche Spiritualität.

Die kirchliche Lehre gibt uns Kriterien, um
das menschliche Geschehen mit den Augen des
Geistes zu interpretieren. Wir haben ein grosses

Problem, wenn wir den Geist nicht in der
Geschichte und den Kulturen, in verschiedenen
Spiritualitäten und Religionen erkennen können.

Die Apostelgeschichte und die Paulusbriefe

zeigen uns, wie der Geist von den Wundern

Gottes in allen Sprachen und Religionen
reden lässt und wie er Freiheit und Liebe ist.

Ich möchte mit ein paar grossen Fragen
enden: Befruchten die indigenen, mestizischen
und anderen Quellen, die es in Chile wie überall

auf unserem Kontinent gibt, unsere christliche

Praxis? Wie betreffen uns Botschaften von
den indigenen Völkern wie jene von Melipän?
Nehmen wir eine ökotheologische Perspektive
ein wie jene, die uns Franziskus in Laudato
si' vorschlägt? Finden das Indigene und das
Mestizische Eingang in die Suche nach einer
neuen Spiritualität, und wie können all diese
Elemente mit unseren Sorgen um technologische,

religiöse oder gesellschaftspolitische
Fragen verknüpft werden? •
O Diego Irarrâzaval, *1942, ist Dozent an der Katholi-

sehen Universität Silva Henriquez in Santiago de Chile.
In den 1970er Jahren musste er Chile verlassen, weil
er sich während des Pinochet-Regimes für politisch
Verfolgte einsetzte. Als Priester lebte er 23 Jahre im
peruanischen Andenhochland.

O Der Text geht auf einen Vortrag des Autors am
4. April 2018 im Centro Fe y Cultura in Concepciön
(Chile) zurück.
Übersetzung: Beat Dietschy.

1 Ngenpin heissen in der Sprache der Mapuche weise
Menschen, die mit der «Kraft des Lebens» sprechen.

2 Das Bild zeigt den Berg Cerro Rico, der durch den
Silberabbau in der Kolonialzeit berühmt wurde. Dort
trafen buchstäblich zwei Welten aufeinander: die von
Raffgier und ihrer Legimitation bestimmte spanische
und die des einheimischen Widerstands, der sich mit
seiner eigenen Symbolsprache gewissermassen pietätvoll

ins Bild schmuggelt.
3 In der Logik der Relationalität konstituieren Du und

Ich eine einzelne Person. Ein Individuum im
westlichen Sinn kennt das andine Denken nicht; vgl. Josef
Estermann: Andine Philosophie. Eine interkulturelle
Studie zur autochthonen andinen Weisheit. Frankfurt
a.M. 1999.

® 4 Katholischer Priester in Juli (Dep. Puno), selber
Aymara, der eine «Andine Theologie» verfasst hat.

S 5 Domingo Llanque: Viday Teologia Andina. Cuzco 2004,
s S. HO, 119ff.

^ 6 Ramôn Curivil Paillavil: La Fuerza de la Religion
z de la Tierra, Santiago 2007, S. 91f. Er fügt hinzu, zwei

Deutungen seien möglich: «die Gebete beziehen sich
auf die Kräfte der Natur (geh), die an jedem Ort als ein

£ Paar von Alten (fvea und kuce) erscheinen (...); ohne
die vorhergehende zu negieren, verwendet die zweite
Deutung das Konzept von fvea und kuce dafür, um sich
an höhere göttliche Wesen als die geh zu wenden» (92).


	Wenn Spiritualitäten sich begegnen

