
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 112 (2018)

Heft: 7-8

Artikel: Der Widerstand der Mapuche

Autor: Boddenberg, Sophia

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-816567

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 29.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-816567
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Der Widerstand
der Mapuche

Sophia Boddenberg

Die Mapuche sind das grösste
indigene Volk Chiles. Die Natur
spielt in ihrer Kultur und Spiritualität

eine zentrale Rolle. Deshalb
fordern sie von der Regierung die
Rückgabe ihres Territoriums,
auf dem heute Forstunternehmen
den Wald abholzen.

«Ich bin unschuldig, deshalb wurde ich
freigesprochen», sagt Francisca Linconao am 5.
Mai 2018 im Gericht von Temuco im Süden
Chiles nach dem Urteilsspruch. Sie ist Machi,
eine spirituelle Autorität der Mapuche. Sie
trägt stets ein blaues Kopftuch, das sie hinter
dem Kopf zusammenbindet. Zu ihrer traditionellen

Kleidung gehört auch eine schwere
silberne Halskette. Es ist bereits das dritte Mal,
dass Linconao freigesprochen wird. Sie und
elf andere Mapuche waren beschuldigt worden,

einen Brandanschlag verübt zu haben.
Der Fall ist in Chile bekannt als «Caso Luch-
singer-MacKay». Seit Jahren wird er immer
wieder neu aufgerollt.

Alles begann am 4. Januar 2013. An diesem
Tag starb das Grossgrundbesitzerpaar Werner

Luchsinger und Vivian MacKay bei einem
Feuer in ihrem Wohnhaus. Es steht in der
Araucania-Region im chilenischen Süden. Die
Vorfahren der Luchsingers waren im 19.
Jahrhundert aus der Schweiz nach Chile gekommen,
um gemeinsam mit anderen die Region
landwirtschaftlich zu erschliessen. Die Tat wurde
von der chilenischen Justiz als Terrorakt
klassifiziert. Die Polizei nahm mehrere Verdächtige

in Untersuchungshaft, auch Francisca
Linconao. Sie musste unter Zwang ihre
traditionelle Kleidung ablegen und wurde in
Handschellen der Presse vorgeführt. Im Oktober
2013 wurde sie zum ersten Mal freigesprochen.
Wenige Monate später verklagte sie den
chilenischen Staat vor dem Gericht von Temuco
wegen körperlicher und religiöser Schädigung
ihrer Person und wegen der Missachtung ihrer
Stellung als Machi - und sie gewann. Das war
erst der Anfang.

Kampf um
heilige Orte

Im Jahr 2008 gewann Linconao einen Gerichts-
prozess gegen das Forstunternehmen Palermo
Limitada, das in ihrer Gemeinde den Wald
rodete. Mitglieder der Familie Taladriz, der
das Unternehmen gehört, waren Nachbarinnen
von Linconao. Ihr Grundstück grenzte direkt
an den Wald, der für sie als Machi Lebens- und
Arbeitsgrundlage darstellte. Als sie sah, dass
die Firma den Wald abholzte, in dem die lawen
(Heilkräuter, die sie für ihre Arbeit als Machi
braucht) wachsen, und dass Stätten zerstört
wurden, die für ihr Volk heilig sind, ging
Linconao vor Gericht. Sie berief sich dabei auf ein
Übereinkommen der Internationalen
Arbeitsorganisation ILO, das der chilenische Staat
kurz zuvor unterzeichnet und ratifiziert hatte.
Die ILO-Konvention 169 ist das einzige
verbindliche internationale Abkommen, das dem
Schutz der Rechte indigener Völker gewidmet
ist. Es erkennt unter anderem die Bestrebungen
dieser Völker an, «im Rahmen der Staaten, in
denen sie leben, Kontrolle über ihre Einrichtungen,

ihre Lebensweise und ihre wirtschaftliche

Entwicklung auszuüben und ihre Identität,

Sprache und Religion zu bewahren und
zu entwickeln». Es war das erste und einzige

5 Mal, dass die ILO-Konvention 169 in Chile an-
« gewandt wurde.
I «Es handelt sich um einen Präzedenzfall.

Die Machi ist die erste Frau des Mapuche-
Volkes, die einen Gerichtsprozess gegen ein
Unternehmen gewann und so einen heiligen Ort

t beschützen konnte. Damit wurde der Grund¬
stein für ihre Verfolgung gelegt», sagt Ingrid
Conejeros. Sie ist eine Vertraute von Francisca



Mapuche-Protest in Santiago.
Feuchtgebiet in der Nähe von Temuco, Fotos: Sophia Boddenberg.





«Die
Erde
gehöH
zu unsJ
Sie ist
heilig.)

Linconao und spricht für sie mit der Presse.
Im März 2016 wurde Linconao erneut
verhaftet und in Untersuchungshaft festgehalten,
angeblich aufgrund einer neuen Beweislage im
Fall Luchsinger-MacKay. Ende 2016 nahm sie
einen Hungerstreik auf und erreichte, dass ihre
Untersuchungshaft in Hausarrest umgewandelt
wurde. Im Oktober 2017 wurden alle elf
Angeklagten aufgrund der unzureichenden Beweislage

freigesprochen. Ende 2017 wurde der Fall
jedoch erneut geöffnet. Erst im Mai 2018 wurde
das - vorerst - endgültige Urteil gefällt. Drei
Mapuche wurden als Verursacher eines
Brandanschlags mit Todesfolge schuldig gesprochen,

acht wurden freigesprochen. Bereits
2014 verhaftet und schuldig gesprochen war
Celestino Cordova, ebenfalls Machi, der vor
wenigen Wochen über hundert Tage lang einen
Hungerstreik durchhielt, um für 48 Stunden zu
seinem Rewe zurückzukehren, seiner heiligen
Stätte. Aber bisher hatte er keinen Erfolg.

Gesetz aus Zeiten
der Diktatur

Der Fall Luchsinger-MacKay wurde unter
Verweis auf das umstrittene Antiterrorgesetz
verhandelt, das bereits mehrfach von
Menschenrechtsorganisationen wie Amnesty
International kritisiert wurde. Es wurde am 16. Mai
1984 von General Pinochet während der
Militärdiktatur genehmigt. Es erlaubt, «Terroristen»,
die sich gegen die Regierung wenden, auch
ohne klare Beweislage und ohne Gerichtspro-
zess unter dem Vorwand der Untersuchungshaft
im Gefängnis festzuhalten. Es lässt Aussagen
anonymer Zeuginnen zu, verbietet den
Strafverteidigerinnen in den ersten sechs Monaten
des Verfahrens Zugang zu den Ermittlungsakten

und erlaubt bei bestimmten Straftaten
die Verdoppelung der Strafe. Die Definition
von Terror ist zugleich äusserst schwammig.

Als Michelle Bachelet 2014 Präsidentin
wurde, sicherte sie zu, das Antiterrorgesetz
und das System der Militärjustiz mit internationalen

Standards in Einklang zu bringen. Ein
Gesetzesentwurf für eine Reform scheiterte
jedoch am Widerstand konservativer Politiker.
Der seit diesem Jahr amtierende konservative
Präsident Sebastian Pinera will das Antiterrorgesetz

sogar noch verschärfen.
Die Mapuche gelten als eines der

kämpferischsten Völker Lateinamerikas. Kaum jemand
hat sich so lange gegen die Inkas und gegen
die spanischen Eroberer behaupten können.
Die Mapuche verlangen seit Jahren vom
chilenischen Staat, dass er ihnen angestammte
Territorien zurückgibt. Was ist der Grundkonflikt?

Der chilenische Staat wirft den Mapuche



vor, sie würden sich gegen die Verfassung und
somit auch gegen die chilenische Nation wenden,

wenn sie ihre ursprünglichen Gebiete
zurückfordern. Dies rechtfertigt aus Sicht der
Behörden, die Aufrührerinnen wie «Terroristinnen»

zu behandeln. Dabei wird ausgeblendet,
wie weit dieser Landkonflikt in die Geschichte
zurückreicht. Da die spanischen Eroberer die
Mapuche nicht besiegen konnten, verhandelten
sie und überliessen ihnen 1641 mit dem Vertrag
von Quillin ein Territorium von etwa zehn
Millionen Hektaren.

Harmonie mit
der Natur

Mit der Unabhängigkeit Chiles im Jahr 1810
stellte sich heraus, dass der neu gegründete
Staat diese Vereinbarung nicht anerkannte.
Stattdessen wurden Truppen in die Araucania-
Region geschickt, um Teile der indigenen
Gebiete zu übernehmen und an chilenische
oder ausländische Siedlerinnen wie die
Luchsingers zu verkaufen. Die Mapuche wurden
entweder vertrieben oder mussten sich mit einem
Reservat von 500 000 Hektaren begnügen. Der
chilenische Anthropologe José Bengoa nennt
diesen Akt der Willkür ein «dunkles Kapitel
der chilenischen Geschichte» und argumentiert,

dass der heutige Mapuche-Konflikt hier
seinen Ursprung habe.

Unter dem sozialistischen Präsidenten
Salvador Allende wurden Anfang der 1970er
Jahre bei einer Agrarreform 700 000 Hektaren

Land an die Mapuche zurückgegeben.
Doch dieser Transfer sollte nur von kurzer
Dauer sein. Als sich General Pinochet 1973 an
die Macht putschte, hatte sich Allendes
Landvergabe erledigt. Mit der Begründung «Somos
todos chilenos» (Wir sind alle Chilenen)
verloren die Mapuche sogar den Status einer
ethnischen Minderheit. In der bis heute gültigen
Verfassung der Militärdiktatur existieren die
Mapuche nicht. Bald schon drängten mit der
neoliberalen Öffnung Chiles vermehrt
ausländische Investorinnen ins Land, insbesondere

auf das von den Mapuche beanspruchte
ressourcenreiche Terrain. An dieser Verdrängung

änderte sich nichts, als das Land 1990 zur
Demokratie zurückkehrte. Vorrang hatten die
Interessen von Forst- und Energieunternehmen
wie CMPC, Endesa und RP Global. Der Wald
wich Wasserkraftwerken, Eukalyptus- und
Kiefernplantagen für die Holzindustrie, Anlagen

zur Lachszucht und Müllhalden.
Beim Kampf der Mapuche geht es nicht nur

um die Forderung nach einer Rückgabe des
Territoriums und nach politischer Unabhängigkeit,

sondern auch darum, die Naturzerstörung

Mit der

neoliberalen

Öffnung
Chiles
drängter
ausländische

Investorinnen

ins Land.



durch transnationale Unternehmen zu verhindern.

Denn die Verbindung zur Natur ist die
Grundlage der Kultur und der Religiosität der
Mapuche. Dafür kämpft auch Juan Huchalau.
Alle nennen ihn Perii Juan, Bruder Juan. Er
trägt einen dicken gestreiften Poncho aus
Schafswolle und hat ein Stoffband um die Stirn
gebunden. Seine Haut ist ledrig, seine dunklen
Haare fallen ihm ins Gesicht. Er lebt am See
Lieu Lieu in der Araucania-Region. «Der See
ist einer der saubersten Seen Südamerikas. Wir
pflegen unsere Seen. Hier können die Mapuche
baden und sich heilen. Denn das Wasser ist heilig

und spirituell.»
Aber der See Lieu Lieu befindet sich nicht

mehr im Besitz der Mapuche, sondern gehört
dem Forstunternehmen Mininco. Der See ist
rund 4000 Hektaren gross. Er ist
Lebensgrundlage für Tiere, Pflanzen und Menschen.
Er hat auch eine spirituelle Bedeutung für die
Mapuche. Wie alles in der Natur - jeder Baum,
jeder Berg und jedes Tier - hat er einen Ngen,
einen Geist, und ist Teil der Nuke Mapu, der
Mutter Erde und des Kosmos. Viele Mapuche
halten hier am Ufer Rituale ab und baden, um
sich spirituell zu reinigen. Pehi Juan will
deshalb das Forstunternehmen Mininco vertreiben.

«Unseren Brüdern gehört die Erde vom
Meer bis zu den Bergen. Wir wollen, dass sie
wieder die Besitzer sind, dass sie hier leben
können, ihre Häuser und Boote hier haben
können. Die Erde gehört zu uns. Die Erde ist
heilig», sagt Huchalau.

Auch Luz Marina Huenchucoy beschäftigt

sich mit Umweltkonflikten. Sie ist eine
der wenigen Mapuche, die an der Universität
studieren. Sie promoviert in Interkulturellen
Studien an der Katholischen Universität in
Temuco in Chile. «In der Kultur der Mapuche
steht der Mensch in direkter Verbindung zur
Natur. Nicht nur in der Theorie, wir leben und
spüren das», sagt sie. «Und was passiert heute?
Es geht uns schlecht. Das hat mit den grossen
Unternehmen und mit dem neoliberalen System

zu tun.»

Menschen der Erde

«Ich» heisst auf Mapudungun Che. Aber Che
bedeutet auch Person oder Mensch im Singular

und im Plural. Das Che befindet sich in
permanenter Konstruktion. Der Begriff bezeichnet

nicht nur den physischen Körper, sondern
auch das Bewusstsein und den Geist, der nach
dem Tod weiterlebt und mit den Vorfahren und
den Gottheiten interagiert. Mapuche bedeutet

deshalb «Menschen der Erde» - Mapu ist
die Erde, und Che sind die Menschen, die mit
der Erde vereint sind. Deshalb steht für die

Mapuche auch das Gleichgewicht und die
Harmonie mit der Natur im Mittelpunkt des Kyme
Mögen, des «Guten Lebens». «Das Leben steht
in Verbindung mit dem Umfeld, in Verbindung
mit dem Sinn des Winds, der Luft, der Sonne.
So verstehe ich, wenn es anfängt zu regnen,
ich verstehe die Energien. Che, die Person, ist
verbunden mit den Flüssen, mit den Vulkanen,
mit ihrem Ursprung letztendlich», erklärt
Huenchucoy.

Deshalb ist die Natur auch so wichtig für die
Machis, die spirituellen Autoritäten und
Heilerinnen. Meistens sind Machis Frauen, so wie
Francisca Linconao. «Machi zu sein, ist eine
Gabe. Es ist keine Rolle, die man sich aussucht
oder zu der man gewählt wird. Man wird als
Machi geboren. Das bedeutet eine grosse
Verantwortung», erklärt Ingrid Conejeros. Ineinem
Interview, das Francisca Linconao nach ihrem
Freispruch dem Mapuche-Medium Aukin gab,
erklärte sie, wie sie zur Machi wurde: «Meine
Gabe ist es, zu heilen. Als ich sieben Jahre
alt war, habe ich das gemerkt. Mit sechzehn
Jahren habe ich angefangen, meine Heilkräuter

anzupflanzen. Und so habe ich schon sehr
jung als Heilerin gearbeitet. Ich habe Mapuche

und Nicht-Mapuche geheilt. Deshalb war
es so schlimm für mich, als die Polizei begann,
mich zu verfolgen. Ich bin unschuldig, deshalb
habe ich keine Angst. Aber ich bin wütend.»
Sie hätte nie damit gerechnet, so viel internationale

Unterstützung zu erhalten und ist sehr
dankbar dafür. •
O Sophia Boddenberg, *1992, stammt aus Leverkusen

und lebt in Santiago de Chile. Sie studiert im Master
lateinamerikanische Sozial- und Politikwissenschaften

an der Universidad Alberto Hurtado und
arbeitet als freie Journalistin.
www.sophiaboddenberg.com

CO

r-,
OJ

Ol
0)

5
<v
3
0)


	Der Widerstand der Mapuche

