Zeitschrift: Neue Wege : Beitrdge zu Religion und Sozialismus
Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 112 (2018)

Heft: 7-8

Artikel: Der Widerstand der Mapuche
Autor: Boddenberg, Sophia

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-816567

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 29.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-816567
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Der Widerstand
der Mapuche

Sophia Boddenberg

Die Mapuche sind das grosste
indigene Volk Chiles. Die Natur
spielt in ihrer Kultur und Spiritua-
litit eine zentrale Rolle. Deshalb
fordern sie von der Regierung die
Riickgabe ihres Territoriums,
auf dem heute Forstunternehmen
den Wald abholzen.

«Ich bin unschuldig, deshalb wurde ich frei-
gesprochen», sagt Francisca Linconao am 5.
Mai 2018 im Gericht von Temuco im Siiden
Chiles nach dem Urteilsspruch. Sie ist Machi,
eine spirituelle Autoritit der Mapuche. Sie
tragt stets ein blaues Kopftuch, das sie hinter
dem Kopf zusammenbindet. Zu ihrer traditio-
nellen Kleidung gehort auch eine schwere sil-
berne Halskette. Es ist bereits das dritte Mal,
dass Linconao freigesprochen wird. Sie und
elf andere Mapuche waren beschuldigt wor-
den, einen Brandanschlag veriibt zu haben.
Der Fall ist in Chile bekannt als «Caso Luch-
singer-MacKay». Seit Jahren wird er immer
wieder neu aufgerollt.

Alles begann am 4. Januar 2013. An diesem
Tag starb das Grossgrundbesitzerpaar Werner

Neue Wege 7/8.18

17

Luchsinger und Vivian MacKay bei einem
Feuer in ihrem Wohnhaus. Es steht in der
Araucania-Region im chilenischen Siiden. Die
Vorfahren der Luchsingers waren im 19. Jahr-
hundert aus der Schweiz nach Chile gekommen,
um gemeinsam mit anderen die Region land-
wirtschaftlich zu erschliessen. Die Tat wurde
von der chilenischen Justiz als Terrorakt klas-
sifiziert. Die Polizei nahm mehrere Verdich-
tige in Untersuchungshaft, auch Francisca
Linconao. Sie musste unter Zwang ihre tradi-
tionelle Kleidung ablegen und wurde in Hand-
schellen der Presse vorgefiihrt. Im Oktober
2013 wurde sie zum ersten Mal freigesprochen.
Wenige Monate spiter verklagte sie den chi-
lenischen Staat vor dem Gericht von Temuco
wegen korperlicher und religioser Schadigung
ihrer Person und wegen der Missachtung ihrer
Stellung als Machi — und sie gewann. Das war
erst der Anfang.

Kampf um
heilige Orte

Im Jahr 2008 gewann Linconao einen Gerichts-
prozess gegen das Forstunternehmen Palermo
Limitada, das in ihrer Gemeinde den Wald
rodete. Mitglieder der Familie Taladriz, der
das Unternehmen gehort, waren NachbarInnen
von Linconao. Thr Grundstiick grenzte direkt
an den Wald, der fiir sie als Machi Lebens-und
Arbeitsgrundlage darstellte. Als sie sah, dass
die Firma den Wald abholzte, in dem die lawen
(Heilkrauter, die sie fiir ihre Arbeit als Machi
braucht) wachsen, und dass Stitten zerstort
wurden, die fiir ihr Volk heilig sind, ging Lin-
conao vor Gericht. Sie berief sich dabei auf ein
Ubereinkommen der Internationalen Arbeits-
organisation ILO, das der chilenische Staat
kurz zuvor unterzeichnet und ratifiziert hatte.
Die ILO-Konvention 169 ist das einzige ver-
bindliche internationale Abkommen, das dem
Schutz der Rechte indigener Volker gewidmet
ist. Es erkennt unter anderem die Bestrebungen
dieser Volker an, «im Rahmen der Staaten, in
denen sie leben, Kontrolle iiber ihre Einrich-
tungen, ihre Lebensweise und ihre wirtschaft-
liche Entwicklung auszuiiben und ihre Iden-
titdt, Sprache und Religion zu bewahren und
zu entwickeln». Es war das erste und einzige
Mal, dass die ILO-Konvention 169 in Chile an-
gewandt wurde.

«Es handelt sich um einen Prizedenzfall.
Die Machi ist die erste Frau des Mapuche-
Volkes, die einen Gerichtsprozess gegen ein
Unternehmen gewann und so einen heiligen Ort
beschiitzen konnte. Damit wurde der Grund-
stein fiir ihre Verfolgung gelegt», sagt Ingrid
Conejeros. Sie ist eine Vertraute von Francisca



Mapuche-Protest in Santiago.
Feuchtgebiet in der Ndhe von Temuco, Fotos: Sophia Boddenberg.




Juan Huchalau am See Lleu Lleu.
Solidaritdtsplakat fiir Francisca Linconao in Santiago de Chile, Fotos: Sophia Boddenberg.

TT—




Linconao und spricht fiir sie mit der Presse.

. Im Mirz 2016 wurde Linconao erneut ver-
haftet und in Untersuchungshaft festgehalten,
angeblich aufgrund einer neuen Beweislage im
Fall Luchsinger-MacKay. Ende 2016 nahm sie

einen Hungerstreik auf und erreichte, dass ihre
Untersuchungshaft in Hausarrest umgewandelt

wurde. Im Oktober 2017 wurden alle elf Ange-
klagten aufgrund der unzureichenden Beweis-
lage freigesprochen. Ende 2017 wurde der Fall
jedoch erneut getffnet. Erstim Mai 2018 wurde
das — vorerst — endgiiltige Urteil gefillt. Drei

Mapuche wurden als Verursacher eines Bran-
danschlags mit Todesfolge schuldig gespro-

[ N
chen, acht wurden freigesprochen. Bereits
2014 verhaftet und schuldig gesprochen war
Celestino Cordova, ebenfalls Machi, der vor
wenigen Wochen iiber hundert Tage lang einen

Hungerstreik durchhielt, um fiir 48 Stunden zu
seinem Rewe zurlickzukehren, seiner heiligen
Stitte. Aber bisher hatte er keinen Erfolg.

Z n Gesetz aus Zeiten
der Diktatur

Der Fall Luchsinger-MacKay wurde unter Ver-

& & weis auf das umstrittene Antiterrorgesetz
verhandelt, das bereits mehrfach von Men-
schenrechtsorganisationen wie Amnesty Inter-
national kritisiert wurde. Es wurde am 16. Mai
1984 von General Pinochet wahrend der Militar-

diktatur genehmigt. Es erlaubt, «Terroristen»,
die sich gegen die Regierung wenden, auch
ohne klare Beweislage und ohne Gerichtspro-

oj o
zess unter dem Vorwand der Untersuchungshaft
) im Gefangnis festzuhalten. Es ldsst Aussagen
® anonymer Zeuglnnen zu, verbietet den Straf-

verteidigerInnen in den ersten sechs Monaten
des Verfahrens Zugang zu den Ermittlungs-
akten und erlaubt bei bestimmten Straftaten
die Verdoppelung der Strafe. Die Definition
von Terror ist zugleich dusserst schwam-
mig. Als Michelle Bachelet 2014 Prisidentin
wurde, sicherte sie zu, das Antiterrorgesetz
und das System der Militdrjustiz mit internati-
onalen Standards in Einklang zu bringen. Ein
Gesetzesentwurf fiir eine Reform scheiterte
jedoch am Widerstand konservativer Politiker.
Der seit diesem Jahr amtierende konservative
Prisident Sebastidn Pinera will das Antiterror-
gesetz sogar noch verschirfen.

Die Mapuche gelten als eines der kimpfe-
rischsten Volker Lateinamerikas. Kaum jemand
hat sich so lange gegen die Inkas und gegen
die spanischen Eroberer behaupten konnen.
Die Mapuche verlangen seit Jahren vom chi-
lenischen Staat, dass er ihnen angestammte
Territorien zuriickgibt. Was ist der Grundkon-
flikt? Der chilenische Staat wirft den Mapuche



vor, sie wiirden sich gegen die Verfassung und o

somit auch gegen die chilenische Nation wen-

den, wenn sie ihre urspriinglichen Gebiete I e r
zuriickfordern. Dies rechtfertigt aus Sicht der

Behorden, die AufrithrerInnen wie «Terroris-
tinnen» zu behandeln. Dabei wird ausgeblendet,

wie weit dieser Landkonflikt in die Geschichte
zuriickreicht. Da die spanischen Eroberer die -
Mapuche nicht besiegen konnten, verhandelten

sie und iiberliessen ihnen 1641 mit dem Vertrag
von Quillin ein Territorium von etwa zehn Mil-

@
liberalen
Harmonie mit
o0

der Natur

Mit der Unabhingigkeit Chiles im Jahr 1810
stellte sich heraus, dass der neu gegriindete
Staat diese Vereinbarung nicht anerkannte.

Stattdessen wurden Truppen in die Araucania-

Region geschickt, um Teile der indigenen e

Gebiete zu tibernehmen und an chilenische

oder auslidndische SiedlerInnen wie die Luch- I e S
singers zu verkaufen. Die Mapuche wurden ent-

weder vertrieben oder mussten sich mit einem
Reservat von 500000 Hektaren begntigen. Der

[ N
chilenische Anthropologe José Bengoa nennt
diesen Akt der Willkiir ein «dunkles Kapitel
der chilenischen Geschichte» und argumen-

tiert, dass der heutige Mapuche-Konflikt hier
seinen Ursprung habe.

[ N [ ]
Unter dem sozialistischen Prdsidenten
Salvador Allende wurden Anfang der 1970er a u S a n I -
Jahre bei einer Agrarreform 700 000 Hekt-

aren Land an die Mapuche zuriickgegeben.
Doch dieser Transfer sollte nur von kurzer

Dauer sein. Als sich General Pinochet 1973 an
die Macht putschte, hatte sich Allendes Land-
vergabe erledigt. Mit der Begriindung «Somos

todos chilenos» (Wir sind alle Chilenen) ver-
loren die Mapuche sogar den Status einer eth-

nischen Minderheit. In der bis heute giiltigen
Verfassung der Militardiktatur existieren die - —
Mapuche nicht. Bald schon dringten mit der

neoliberalen Offnung Chiles vermehrt aus-
lindische InvestorInnen ins Land, insbeson-

dere auf das von den Mapuche beanspruchte
ressourcenreiche Terrain. An dieser Verdrin-
gung dnderte sich nichts, als das Land 1990 zur

Demokratie zuriickkehrte. Vorrang hatten die
Interessen von Forst- und Energieunternehmen

]
wie CMPC, Endesa und RP Global. Der Wald
wich Wasserkraftwerken, Eukalyptus- und
Kiefernplantagen fiir die Holzindustrie, Anla- [

gen zur Lachszucht und Miillhalden.

Beim Kampf der Mapuche geht es nicht nur
um die Forderung nach einer Riickgabe des
Territoriums und nach politischer Unabhéngig-
keit, sondern auch darum, die Naturzerstorung



durch transnationale Unternehmen zu verhin-
dern. Denn die Verbindung zur Natur ist die
Grundlage der Kultur und der Religiositit der
Mapuche. Dafiir kimpft auch Juan Huchalau.
Alle nennen ihn Pefii Juan, Bruder Juan. Er
trigt einen dicken gestreiften Poncho aus
Schafswolle und hat ein Stoffband um die Stirn
gebunden. Seine Haut ist ledrig, seine dunklen
Haare fallen ihm ins Gesicht. Er lebt am See
Lleu Lleu in der Araucania-Region. «Der See
ist einer der saubersten Seen Stidamerikas. Wir
pflegen unsere Seen. Hier konnen die Mapuche
baden und sich heilen. Denn das Wasser ist hei-
lig und spirituell.»

Aber der See Lleu Lleu befindet sich nicht
mehr im Besitz der Mapuche, sondern gehort
dem Forstunternehmen Mininco. Der See ist
rund 4000 Hektaren gross. Er ist Lebens-
grundlage fiir Tiere, Pflanzen und Menschen.
Er hat auch eine spirituelle Bedeutung fiir die
Mapuche. Wie alles in der Natur — jeder Baum,
jeder Berg und jedes Tier — hat er einen Ngen,
einen Geist, und ist Teil der Nuke Mapu, der
Mutter Erde und des Kosmos. Viele Mapuche
halten hier am Ufer Rituale ab und baden, um
sich spirituell zu reinigen. Perii Juan will des-
halb das Forstunternehmen Mininco vertrei-
ben. «Unseren Briidern gehort die Erde vom
Meer bis zu den Bergen. Wir wollen, dass sie
wieder die Besitzer sind, dass sie hier leben
konnen, ihre Hauser und Boote hier haben
konnen. Die Erde gehort zu uns. Die Erde ist
heilig», sagt Huchalau.

Auch Luz Marina Huenchucoy beschaf-
tigt sich mit Umweltkonflikten. Sie ist eine
der wenigen Mapuche, die an der Universitit
studieren. Sie promoviert in Interkulturellen
Studien an der Katholischen Universitit in
Temuco in Chile. «In der Kultur der Mapuche
steht der Mensch in direkter Verbindung zur
Natur. Nicht nur in der Theorie, wir leben und
spliren das», sagt sie. «Und was passiert heute?
Es geht uns schlecht. Das hat mit den grossen
Unternehmen und mit dem neoliberalen Sys-
tem zu tun.»

Menschen der Erde

«Ich» heisst auf Mapudungun Che. Aber Che
bedeutet auch Person oder Mensch im Singu-
lar und im Plural. Das Che befindet sich in per-
manenter Konstruktion. Der Begriff bezeich-
net nicht nur den physischen Koérper, sondern
auch das Bewusstsein und den Geist, der nach
dem Tod weiterlebt und mit den Vorfahren und
den Gottheiten interagiert. Mapuche bedeu-
tet deshalb «Menschen der Erde» — Mapu ist
die Erde, und Che sind die Menschen, die mit
der Erde vereint sind. Deshalb steht fiir die

Neue Wege 7/8.18

22

Mapuche auch das Gleichgewicht und die Har-
monie mit der Natur im Mittelpunkt des Kyme
Mogen, des «Guten Lebens». «Das Leben steht
in Verbindung mit dem Umfeld, in Verbindung
mit dem Sinn des Winds, der Luft, der Sonne.
So verstehe ich, wenn es anfingt zu regnen,
ich verstehe die Energien. Che, die Person, ist
verbunden mit den Fliissen, mit den Vulkanen,
mit ihrem Ursprung letztendlich», erklart
Huenchucoy.

Deshalb ist die Natur auch so wichtig fiir die
Machis, die spirituellen Autoritiaten und Heile-
rInnen. Meistens sind Machis Frauen, so wie
Francisca Linconao. «Machi zu sein, ist eine
Gabe. Es ist keine Rolle, die man sich aussucht
oder zu der man gewahlt wird. Man wird als
Machi geboren. Das bedeutet eine grosse Ver-
antwortungy, erklirtIngrid Conejeros. Ineinem
Interview, das Francisca Linconao nach ihrem
Freispruch dem Mapuche-Medium Aukin gab,
erklirte sie, wie sie zur Machi wurde: «Meine
Gabe ist es, zu heilen. Als ich sieben Jahre
alt war, habe ich das gemerkt. Mit sechzehn
Jahren habe ich angefangen, meine Heilkrdu-
ter anzupflanzen. Und so habe ich schon sehr
jung als Heilerin gearbeitet. Ich habe Mapu-
che und Nicht-Mapuche geheilt. Deshalb war
es so schlimm fiir mich, als die Polizei begann,
mich zu verfolgen. Ich bin unschuldig, deshalb
habe ich keine Angst. Aber ich bin wiitend.»
Sie hitte nie damit gerechnet, so viel interna-
tionale Unterstiitzung zu erhalten und ist sehr
dankbar dafiir. @

O Sophia Boddenberg, *1992, stammt aus Leverkusen
und lebt in Santiago de Chile. Sie studiert im Master
lateinamerikanische Sozial- und Politikwissen-
schaften an der Universidad Alberto Hurtado und
arbeitet als freie Journalistin.

www.sophiaboddenberg.com



	Der Widerstand der Mapuche

