
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 112 (2018)

Heft: 7-8

Artikel: Commons : die andere Logik des Wirtschaftens

Autor: Stöckli, Bruno

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-816565

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 29.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-816565
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Commons.
Die andere
Logik des

Wirtschaftens
Bruno Stöckli

Was unterscheidet Gemeingüter
von anderen Gütern? Welche
Potenziale für ein gerechteres,
nachhaltigeres Wirtschaften
stecken in der gemeinschaftlichen

Bewirtschaftung von
Ressourcen? Eine Einführung in die
Commons-Logik.
Die Suche nach Wegen in eine gerechte Zukunft
im Einklang mit der Umwelt ist wohl so alt wie
die Menschheit. Es ist aber augenfällig, dass
heute besonders viele soziale Bewegungen im
Kleinen Veränderungen anstreben.
Gemeinwohlökonomie, Sharing Economy, solidarische

Landwirtschaft oder Transition Towns -
die Liste alternativer Initiativen mit lokalem
Fokus wird immer länger. So unterschiedlich
und vielfältig sie auch sind, im Kern berufen sie
sich - mehr oder weniger explizit - auf Praktiken,

die der Logik der Commons folgen.
In vielen Ortschaften der Schweiz sind auch

heute noch Allmenden zu finden, mindestens
dem Namen nach. Es sind dies die Orte, wo
die Menschen ihr Lauftraining ausüben, ihre
Hunde Gassi führen oder ein Freiluftkonzert

besuchen. Ein öffentlicher Raum für alle also,
der nicht der Kommerzialisierung unterliegt?
Nicht ganz, denn auch die Eventindustrie hat
sich breitgemacht: Auf den Allmenden stehen
die Messegelände von Holdings genauso wie
die Stadien von börsenkotierten Fussballklubs.

Die Allmenden von einst umfassten
gemeinschaftlich genutzte Weideflächen, Wälderund
Jagdgründe. Lediglich Ackerland war in der
Regel in Familienbesitz. Jede Bauernfamilie,
ob arm oder reich, hatte das Recht, Vieh auf
die Allmenden zu treiben, Holz zu schlagen
oder zu jagen. Die Art der Nutzung wurde nicht
durch den Staat oder durch die Marktlogik
gesteuert, sondern durch die Gemeinschaften
selbst bestimmt, einschliesslich der Frage, wie
auf allfällige Regelverstösse zu reagieren war.

Die Allmende- oder Gemeinwirtschaft folgt
einer anderen Logik als die Staats- oder
Marktwirtschaft. Allmenden oder Commons sind
mehr als das gemeinsame Eigentum an einer
Ressource oder einem Gut. Sie sind als eine
Form von Gouvernanz über Güter und Ressourcen

zu verstehen (der Commonance), die den
partizipativen Diskurs zwischen den Beteiligten

(den Commoners) fördert und auf sozialen
Praktiken und selbstbestimmten Regeln basiert
(dem Commoning).

Neuer Blick auf Altbekanntes

Die Allmenden sind in der Schweiz mittlerweile
verschwunden oder auf Parkgrösse geschrumpft.
Das ist Ausdruck eines Prozesses, der schon vor
der Industrialisierung begann und von
Historikerinnen als Einhegung bezeichnet wird. Die
traditionellen Landnutzungsrechte wurden in
private umgewandelt mit dem Argument, dass
Fortschritt und Entwicklung die Überwindung
der Allmend- und Subsistenzwirtschaft erfordere.

Der Wirtschaftshistoriker Klaus Polanyi
spricht von einer grossen Transformation der
natürlichen und menschlichen Substanz in
Waren und der Wirtschaftssoziologe Jeremy
Rifkin von einer Revolution der Reichen gegen
die Armen.1 In seinem vielzitierten Essay
beschreibt der Ökologe Garrett Hardin die «Tragik

der Allmenden».2 Darunter versteht er
allerdings nicht den Prozess der Vertreibung und
Verarmung von Kleinbauern und Kleinbäuerinnen.

5 Hardins These lautet: Werden Ressourcen allen
« zur Verfügung gestellt, so werden sie übernutzt
3 und zerstört. Allmenden und Nachhaltigkeit
3 gingen nicht zusammen. Nur die Privatisierung

des «Niemandslands» sichere eine ökologisch
verträgliche Bewirtschaftung von Ressourcen.

Diese Annahme widerlegt Elinor Ostrom,
die bisher einzige Frau, die mit einem Wirt-
schaftsnobelpreis geehrt wurde. Anhand von



Beispielen unter anderem aus den Walliser
Alpen belegt sie, dass gemeinwirtschaftlich
organisierte Formen der Ressourcenbewirtschaftung

effektiv und nachhaltig sein können.3
Ihre Arbeiten haben zu einer Wiederentdeckung

der Commons beigetragen und unseren
Blick aufdie Gemeinwirtschaft geschärft, die in
allen Regionen der Welt in grosser Fülle zu
finden ist. Die Commons-Aktivistin und -Expertin

Silke Helfrich ist überzeugt: Wer «lernt, die
Welt durch die Brille der Commons zu sehen,
wird diese Brille fortan bei sich tragen»4.

Was ist nun «das Andere» der Commons-
Logik in Abgrenzung zur Logik von Marktwirtschaft?

Weshalb und in welcher Form berufen
sich alternative Bewegungen auf die Commons
und aufdie soziale Praxis des Commoning? Der
Weg zur Commons-Logik führt über das
Verständnis der vielen gelebten Praktiken gemein-
wirtschaftlichen Handelns. Und über den
Diskurs darüber in den diversen Plattformen von
Bewegungen alternativen Wirtschaftens.

Gibt es eine
Natur der Commons?

Die Ökonomiestudentin lernt schon früh, alle
Güter gemäss zweier «natürlicher
Nutzungseigenschaften» als öffentlich, privat oder
gemeinwirtschaftlich zu klassifizieren. Die
erste dieser Eigenschaften ist Rivalität. Sie ist
dann gegeben, wenn die Nutzung eines Guts
durch eine Person die Nutzungsmöglichkeiten
einer anderen Person beeinträchtigt. Von der
zweiten Eigenschaft, der Exklusivität, ist die
Rede, wenn jemand vom Konsum des Gutes
ausgeschlossen werden kann.

Ist ein Gut rival und exklusiv, so ist von
Privatgut die Rede. Eine 4-Zimmer-Wohnung
beispielsweise ist ein rivales Gut, weil der
Platz beschränkt ist. Ausserdem ist es möglich,
andere buchstäblich auszuschliessen (exklusiv).
Ein Leuchtturm dagegen ist ein öffentliches Gut.
Er leuchtet auch bei wiederholter Betrachtung
weiter (nicht-rival), und niemandem kann der
Blick auf den Leuchtturm verweigert werden
(inklusiv statt exklusiv).

Gemeingüter und öffentliche Güter
unterscheiden sich durch die Rivalität. Im Unterschied

zum Leuchtturm kann die Allmende
übernutzt werden, was die Rivalität unter den S

Nutzenden fördert. »
Ol

Diese klassische Sicht auf Güter lässt Fra- s

gen offen. Welche «natürlichen» Nutzungs- i
eigenschaften haben so wichtige Güter wie
Bildung, Kultur, Wissen oder Saatgut? Sind
dies zwingend private Güter, die nicht als
Commons denkbar sind? Fraglich ist auch, ob
man aus den Gütereigenschaften ableiten kann,

in welchen Fällen Marktwirtschaft, staatliche
Steuerung oder Commoning der beste Modus
des Wirtschaftens ist. In der Commons-Debatte
geht es nicht um die «Natur» von Gütern,
sondern darum, wie wir mit ihnen umgehen.

Besitzen und horten?

Zur Ware (commodity) wird ein Gut, wenn es
knapp ist, in Besitz genommen und gehandelt
werden kann. Doch wie ist das mit den Äpfeln,
die im Garten oder auf Urbanen Baikonen wachsen?

Als Waren kann man sie nicht betrachten;
Sinn und Zweck des Anbaus ist es ja nicht, sie zu
einem möglichst hohen Preis zu verkaufen. Im
Zentrum steht die Lust, in eigene Äpfel zu beis-
sen oder sie mit Freundinnen zu teilen. Trotz
der Arbeit und des ansehnlichen Preises, den
das Bäumchen im Gartencenter gekostet hat.

Zum Subsistenzgut für die Selbstversorgung
im engeren Sinn wird ein Gut, wenn es

dem eigenen Nutzen oder dem von Familie oder
Freundinnen dient. Die Sphären von Konsum
(Nachfrage) und Produktion (Angebot) sind
nicht getrennt. Im Gegensatz zu unseren
Breitengraden ist Subsistenz im globalen Süden
nach wie vor eine dominierende Form des (Re-)
Produzierens und Konsumierens. Subsistenz ist
aber nicht Armutsökonomie. Vielmehr garantiert

sie Sicherheit und Überleben, schafft aber
auch Freude oder Sinnhaftigkeit. Ein gutes
Leben in Subsistenz ist möglich.

Was unterscheidet nun Subsistenz von
Commoning? Bei beiden Formen steht der
Gebrauchswert vor dem Tauschwert, das Teilen
vor dem Handeln. Es geht um Versorgung und
Vorsorge. Gemeinsam ist auch die Betonung der
sozialen Reproduktion und der ökologischen
Lebensgrundlagen. Was Commoning von der
Subsistenz unterscheidet, ist die Art und Weise,
wie die «Räume der Gemeinschaftlichkeit»
(Silke Helfrich) geschaffen, erkämpft und geregelt

werden. Gemeinschaften und Netzwerke,
die Ressourcen gemeinwirtschaftlich nutzen
und pflegen, sind vor Konflikten und Krisen
nicht geschützt und dauernden Veränderungen
unterworfen. Das Commoning beruht auf sozialen

Prozessen - nach innen stabilisierend und
nach aussen schützend.

Knappheit und Ausschluss?

Wie in praktisch jedem Gut stecken auch im
Apfel materielle und immaterielle Ressourcen.

Und damit ist nicht nur die Physis des
jungen Pflänzchens gemeint, sondern zum
Beispiel auch die immaterielle Ressource des
Züchterinnenwissens. Wer das Bäumchen
kauft, braucht dieses Wissen nicht; ganz im



Saatgut
wird
durch
Patente
knapp
und
marktfähig

gemachi

Gegensatz zu den Kleinbauern und Kleinbäuerinnen

im globalen Süden, die für die
Reproduktion zum grossen Teil selber zuständig sind.

In jedem Apfel stecken viele Apfelbäume.
Gemeint ist damit die Ressource Saatgut. Ein
passionierter Hobbygärtner wird wohl ein
paar Kerne wieder in den Boden bringen. Der
Kleinbauer, die Kleinbäuerin im globalen
Süden wird es mit Sicherheit versuchen. Aber
möglicherweise hat er oder sie eine Hybridpflanze

erworben, welche die Kerne für die
Neuaussaat unbrauchbar macht und zum Einsatz

von spezifischem Dünger und
Pflanzenschutzmittel zwingt.

Wie kann es sein, dass Saatgut, von der
Natur in grösster Fülle gegeben, nun plötzlich
zum knappen, rivalen und exklusiven Gut wird?
Die Antwort ist simpel : Das Saatgut wird durch
Züchtung, Patente und Urheberrechte gleichsam

«knapp gemacht», es wird kommodifi-
ziert, zur Ware gemacht. Dank Knappheit wird
das Saatgut markt-, profit- und monopolfahig.

Die Geschichte der «produzierten Knappheit»

Hesse sich in vielen Bereichen erzählen.
Sie folgt der Marktlogik von Eigentum, Zur-
Ware-Machung, Ausschluss und Ausbeutung
von Ressourcen. Anders die Commons-Logik:
Sie basiert auf der Verbundenheit mit anderen,
auf sorgsamen Umgang mit der Fülle der Natur,
auf freiem Zugang und geteilter Verantwortung:
«Mehr commons ist der einzige Weg, um
einer anderen Erzählung von sozialer Gerechtigkeit

zum Durchbruch zu verhelfen.»5

Freiheit der Güter?
Oder Freiheit der Nutzenden?

Die fortschreitende Digitalisierung vieler
Lebensbereiche eröffnet einen erweiterten
Blickwinkel. Neben Eigentum und sozialer
Praxis geht es um Freiheiten oder die
Souveränität, die in Gütern und Ressourcen stecken.
Die Unterscheidung von quell-offenen und
geschlossenen Gütern gilt für Saatgut genauso
wie für Wissen, Kultur oder Software. Hackerinnen

und Umweltaktivistinnen werden zu
Seelenverwandten, wie Jeremy Rifkin es einst
so treffend formuliert hat.

Hybridformen von Güterfreiheiten sind für
digitale Commons denkbar. Die Nutzerinnen
von Google googeln gratis, müssen allerdings
persönliche Daten von sich «Preis» geben. Sie
sind nicht frei. Auch die Entwicklungshilfe ist
in der Regel gratis, aber selten frei von
Konditionen und Ideologien. Mit anderen Worten:
In beiden Fällen sind die Güter zwar frei (weil
gratis), aber nicht die Empfängerinnen. Frei in
seiner absoluten Form (quell-offen und gratis)
sind Plattformen wie Wikipedia. Sie sind allen



kostenlos zugänglich, und sie können, weil
quell-offen, von allen mitgestaltet und den
Bedürfnissen angepasst werden. «Souveräne
Räume der Gemeinschaftlichkeit» öffnen sich
nur, wenn die Nutzerinnen frei sind. Erst dann
verfügen diese über das Recht und die Möglichkeit,

zu gestalten und letztlich Verantwortung
zu übernehmen.

Sind Commons Zukunftsmusik?

Wie kann das, was als Commons im Lokalen
und Kleinräumlichen nachweislich funktioniert,
auch in grösseren Massstäben möglich und
so zu einer veritablen Alternative zur
marktorientierten Form des Wirtschaftens werden?
Die Commons auf Konzerngrösse anwachsen
zu lassen, ist nicht der Weg. Exemplarisch zeigen

dies Airbnb oder Uber, einst zwei
Tauschplattformen für Wohnungen bzw. Mitfahrten in
Autos, die mittlerweile zu milliardenschweren
Unternehmen mutiert sind. Längst ist die Com-
mons-Logik einer Wachstumslogik gewichen,
die Marktbeherrschung anstrebt.

Bei der Suche nach den grösseren
Massstäben geht es darum, «dass sich die Prinzipien
und Muster des Commonings in der Fläche
entfalten»6. So gesehen wäre der grosse Massstab
einer Commons-basierten Gemeinwirtschaft
die Summe sich stetig vermehrender kleiner
Massstäbe - Ausbreitung also statt endloses
Wachstum. Noch ist es zu früh, den künftigen
Pfad dieser sich in der Fläche entfaltenden anderen

Wirtschaftsweise in seiner ganzen Länge zu
beschreiben. Oder gar von einem Paradigmenwechsel

zu träumen. Aber die «Leuchtfeuer
am Horizont» (Silke Helfrich), die überall und
immer stärker leuchten, machen Mut. •
O Bruno Stöckli, *1952, ist promovierter Agrarökonom,

war Dozent für internationale Beziehungen und
arbeitet für die entwicklungspolitischen Organisationen

Brot für alle und Alliance Sud.

bstoeckli@>joa.ch

1 Karl Polanyi: The Great Transformation. Politische
und ökonomische Ursprünge von Gesellschaften
und Wirtschaftssystemen. Wien 1977 (englische
Erstausgabe: 1957); Jeremy Rifkin: Die
Null-Grenzkosten-Gesellschaft. Frankfurt a. M. 2014.

2 Garrett Hardin: The Tragedy of the commons. In:
Science 162 (1968).

3 Elinor Ostrom: Governing the Commons. The Evolution
of Institutions for Collective Action. Cambridge 1990.

4 Silke Helfrich und David Bollier: Commons als
transformative Kraft. In: Silke Helfrich und Heinrich-
Böll Stiftung (Hrsg.): Für eine neue Politik jenseits
von Markt und Staat. Bielefeld 2014, S. 16.

5 Ugo Mattei: Eine kurze Phänomenologie der Commons.
In: Silke Helfrich und Heinrich-Böll-Stiftung (Hrsg.):
Für eine neue Politik jenseits von Markt und Staat.
Bielefeld 2014, S.78.

6 Silke Helfrich: Commons fallen nicht vom Himmel.
In: Oya - anders denken, anders leben Nr. 20/2013.

Bei Airbnt
und Uber
ist die
Commons
Logik
einer

Wachstumslogik

gewichen.


	Commons : die andere Logik des Wirtschaftens

