Zeitschrift: Neue Wege : Beitrdge zu Religion und Sozialismus
Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 112 (2018)

Heft: 7-8

Artikel: Commons : die andere Logik des Wirtschaftens
Autor: Stockli, Bruno

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-816565

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 29.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-816565
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Commons.

Die andere

Logik des
Wirtschaftens

Bruno Stockli

Was unterscheidet Gemeingiiter
von anderen Giitern? Welche
Potenziale fiir ein gerechteres,
nachhaltigeres Wirtschaften
stecken in der gemeinschaftli-
chen Bewirtschaftung von Res-
sourcen? Eine Einfiihrung in die
Commons-Logik.

Die Suche nach Wegen in eine gerechte Zukunft
im Einklang mit der Umwelt ist wohl so alt wie
die Menschheit. Es ist aber augenfillig, dass
heute besonders viele soziale Bewegungen im
Kleinen Verianderungen anstreben. Gemein-
wohlokonomie, Sharing Economy, solidari-
sche Landwirtschaft oder Transition Towns —
die Liste alternativer Initiativen mit lokalem
Fokus wird immer ldnger. So unterschiedlich
und vielfiltig sie auch sind, im Kern berufen sie
sich — mehr oder weniger explizit — auf Prakti-
ken, die der Logik der Commons folgen.

In vielen Ortschaften der Schweiz sind auch
heute noch Allmenden zu finden, mindestens
dem Namen nach. Es sind dies die Orte, wo
die Menschen ihr Lauftraining ausiiben, ihre
Hunde Gassi fiihren oder ein Freiluftkonzert

Neue Wege 7/8.18

besuchen. Ein 6ffentlicher Raum fiir alle also,
der nicht der Kommerzialisierung unterliegt?
Nicht ganz, denn auch die Eventindustrie hat
sich breitgemacht: Auf den Allmenden stehen
die Messegeliande von Holdings genauso wie
die Stadien von borsenkotierten Fussballklubs.

Die Allmenden von einst umfassten gemein-
schaftlich genutzte Weidefldchen, Wilder und
Jagdgriinde. Lediglich Ackerland war in der
Regel in Familienbesitz. Jede Bauernfamilie,
ob arm oder reich, hatte das Recht, Vieh auf
die Allmenden zu treiben, Holz zu schlagen
oder zu jagen. Die Art der Nutzung wurde nicht
durch den Staat oder durch die Marktlogik
gesteuert, sondern durch die Gemeinschaften
selbst bestimmt, einschliesslich der Frage, wie
auf allfallige Regelverstosse zu reagieren war.

Die Allmende- oder Gemeinwirtschaft folgt
einer anderen Logik als die Staats- oder Markt-
wirtschaft. Allmenden oder Commons sind
mehr als das gemeinsame Eigentum an einer
Ressource oder einem Gut. Sie sind als eine
Form von Gouvernanz iiber Giiter und Ressour-
cen zu verstehen (der Commonance), die den
partizipativen Diskurs zwischen den Beteilig-
ten (den Commoners) fordert und auf sozialen
Praktiken und selbstbestimmten Regeln basiert
(dem Commoning).

Neuer Blick auf Altbekanntes

Die Allmenden sind in der Schweiz mittlerweile
verschwunden oder auf Parkgrosse geschrumpft.
Das ist Ausdruck eines Prozesses, der schon vor
der Industrialisierung begann und von Histori-
kerInnen als Einhegung bezeichnet wird. Die
traditionellen Landnutzungsrechte wurden in
private umgewandelt mit dem Argument, dass
Fortschritt und Entwicklung die Uberwindung
der Allmend- und Subsistenzwirtschaft erfor-
dere. Der Wirtschaftshistoriker Klaus Polanyi
spricht von einer grossen Transformation der
natiirlichen und menschlichen Substanz in
Waren und der Wirtschaftssoziologe Jeremy
Rifkin von einer Revolution der Reichen gegen
die Armen.! In seinem vielzitierten Essay
beschreibt der Okologe Garrett Hardin die «Tra-
gik der Allmenden».2 Darunter versteht er aller-
dings nicht den Prozess der Vertreibung und Ver-
armung von Kleinbauern und Kleinbduerinnen.
Hardins These lautet: Werden Ressourcen allen
zur Verfiligung gestellt, so werden sie iibernutzt
und zerstort. Allmenden und Nachhaltigkeit
gingen nicht zusammen. Nur die Privatisierung
des «Niemandslands» sichere eine 6kologisch
vertrdgliche Bewirtschaftung von Ressourcen.
Diese Annahme widerlegt Elinor Ostrom,
die bisher einzige Frau, die mit einem Wirt-
schaftsnobelpreis geehrt wurde. Anhand von



Beispielen unter anderem aus den Walliser
Alpen belegt sie, dass gemeinwirtschaftlich
organisierte Formen der Ressourcenbewirt-
schaftung effektiv und nachhaltig sein konnen.3
Ihre Arbeiten haben zu einer Wiederentde-
ckung der Commons beigetragen und unseren
Blick auf die Gemeinwirtschaft gescharft, die in
allen Regionen der Welt in grosser Fiille zu fin-
den ist. Die Commons-Aktivistin und -Exper-
tin Silke Helfrich ist iiberzeugt: Wer «lernt, die
Welt durch die Brille der Commons zu sehen,
wird diese Brille fortan bei sich tragen»*.

Was ist nun «das Andere» der Commons-
Logik in Abgrenzung zur Logik von Marktwirt-
schaft? Weshalb und in welcher Form berufen
sich alternative Bewegungen auf die Commons
und auf die soziale Praxis des Commoning? Der
Weg zur Commons-Logik fiihrt iiber das Ver-
stindnis der vielen gelebten Praktiken gemein-
wirtschaftlichen Handelns. Und iiber den Dis-
kurs dariiber in den diversen Plattformen von
Bewegungen alternativen Wirtschaftens.

Gibt es eine
Natur der Commons?

Die Okonomiestudentin lernt schon friih, alle
Giiter gemaiss zweier «natiirlicher Nutzungs-
eigenschaften» als 6ffentlich, privat oder
gemeinwirtschaftlich zu klassifizieren. Die
erste dieser Eigenschaften ist Rivalitit. Sie ist
dann gegeben, wenn die Nutzung eines Guts
durch eine Person die Nutzungsmdglichkeiten
einer anderen Person beeintrichtigt. Von der
zweiten Eigenschaft, der Exklusivitit, ist die
Rede, wenn jemand vom Konsum des Gutes
ausgeschlossen werden kann.

Ist ein Gut rival und exklusiv, so ist von
Privatgut die Rede. Eine 4-Zimmer-Wohnung
beispielsweise ist ein rivales Gut, weil der
Platz beschrinkt ist. Ausserdem ist es moglich,
andere buchstablich auszuschliessen (exklusiv).
Ein Leuchtturm dagegen ist ein 6ffentliches Gut.
Er leuchtet auch bei wiederholter Betrachtung
weiter (nicht-rival), und niemandem kann der
Blick auf den Leuchtturm verweigert werden
(inklusiv statt exklusiv).

Gemeingiiter und 6ffentliche Giiter unter-
scheiden sich durch die Rivalitdt. Im Unter-
schied zum Leuchtturm kann die Allmende
iibernutzt werden, was die Rivalitit unter den
Nutzenden fordert.

Diese klassische Sicht auf Giiter l4sst Fra-
gen offen. Welche «natiirlichen» Nutzungs-
eigenschaften haben so wichtige Giiter wie
Bildung, Kultur, Wissen oder Saatgut? Sind
dies zwingend private Giiter, die nicht als
Commons denkbar sind? Fraglich ist auch, ob
man aus den Giitereigenschaften ableiten kann,

Neue Wege 7/8.18

10

in welchen Fillen Marktwirtschaft, staatliche
Steuerung oder Commoning der beste Modus
des Wirtschaftens ist. In der Commons-Debatte
geht es nicht um die «Natur» von Giitern, son-
dern darum, wie wir mit ihnen umgehen.

Besitzen und horten?

Zur Ware (commodity) wird ein Gut, wenn es
knapp ist, in Besitz genommen und gehandelt
werden kann. Doch wie ist das mit den Apfeln,
die im Garten oder auf urbanen Balkonen wach-
sen? Als Waren kann man sie nicht betrachten:
Sinn und Zweck des Anbaus ist es ja nicht, sie zu
einem moglichst hohen Preis zu verkaufen. Im
Zentrum steht die Lust, in eigene Apfel zu beis-
sen oder sie mit FreundInnen zu teilen. Trotz
der Arbeit und des ansehnlichen Preises, den
das Baumchen im Gartencenter gekostet hat.

Zum Subsistenzgut fir die Selbstversor-
gung im engeren Sinn wird ein Gut, wenn es
dem eigenen Nutzen oder dem von Familie oder
FreundInnen dient. Die Sphiren von Konsum
(Nachfrage) und Produktion (Angebot) sind
nicht getrennt. Im Gegensatz zu unseren Brei-
tengraden ist Subsistenz im globalen Siiden
nach wie vor eine dominierende Form des (Re-)
Produzierens und Konsumierens. Subsistenz ist
aber nicht Armuts6konomie. Vielmehr garan-
tiert sie Sicherheit und Uberleben, schafft aber
auch Freude oder Sinnhaftigkeit. Ein gutes
Leben in Subsistenz ist moglich.,

Was unterscheidet nun Subsistenz von
Commoning? Bei beiden Formen steht der
Gebrauchswert vor dem Tauschwert, das Teilen
vor dem Handeln. Es geht um Versorgung und
Vorsorge. Gemeinsam ist auch die Betonung der
sozialen Reproduktion und der Okologischen
Lebensgrundlagen. Was Commoning von der
Subsistenz unterscheidet, ist die Art und Weise,
wie die «Rdume der Gemeinschaftlichkeit»
(Silke Helfrich) geschaffen, erkdmpft und gere-
gelt werden. Gemeinschaften und Netzwerke,
die Ressourcen gemeinwirtschaftlich nutzen
und pflegen, sind vor Konflikten und Krisen
nicht geschiitzt und dauernden Verianderungen
unterworfen. Das Commoning beruht auf sozi-
alen Prozessen — nach innen stabilisierend und
nach aussen schiitzend.

Knappheit und Ausschluss?

Wie in praktisch jedem Gut stecken auch im
Apfel materielle und immaterielle Ressour-
cen., Und damit ist nicht nur die Physis des
jungen Pflinzchens gemeint, sondern zum
Beispiel auch die immaterielle Ressource des
ZiichterInnenwissens. Wer das Biumchen
kauft, braucht dieses Wissen nicht; ganz im



Saatgut
wird
durch
Patente
Knapp
und

Gegensatz zu den Kleinbauern und Kleinbau-
erinnen im globalen Siiden, die fiir die Repro-
duktion zum grossen Teil selber zustindig sind.

In jedem Apfel stecken viele Apfelbdume.
Gemeint ist damit die Ressource Saatgut. Ein
passionierter Hobbygartner wird wohl ein
paar Kerne wieder in den Boden bringen. Der
Kleinbauer, die Kleinbduerin im globalen
Siiden wird es mit Sicherheit versuchen. Aber
moglicherweise hat er oder sie eine Hybrid-
pflanze erworben, welche die Kerne fiir die
Neuaussaat unbrauchbar macht und zum Ein-
satz von spezifischem Diinger und Pflanzen-
schutzmittel zwingt.

Wie kann es sein, dass Saatgut, von der
Natur in grosster Fiille gegeben, nun plétzlich
zum knappen, rivalen und exklusiven Gut wird?
Die Antwort ist simpel: Das Saatgut wird durch
Ziichtung, Patente und Urheberrechte gleich-
sam «knapp gemacht», es wird kommodifi-
ziert, zur Ware gemacht. Dank Knappheit wird
das Saatgut markt-, profit- und monopolfihig.

Die Geschichte der «produzierten Knapp-
heit» liesse sich in vielen Bereichen erzihlen.
Sie folgt der Marktlogik von Eigentum, Zur-
Ware-Machung, Ausschluss und Ausbeutung
von Ressourcen. Anders die Commons-Logik:
Sie basiert auf der Verbundenheit mit anderen,
auf sorgsamen Umgang mit der Fiille der Natur,
auf freiem Zugang und geteilter Verantwortung:
«Mehr commons (...) ist der einzige Weg, um
einer anderen Erzdhlung von sozialer Gerech-
tigkeit zum Durchbruch zu verhelfen.»®

Freiheit der Giiter?
Oder Freiheit der Nutzenden?

Die fortschreitende Digitalisierung vieler
Lebensbereiche er6ffnet einen erweiterten
Blickwinkel. Neben Eigentum und sozialer
Praxis geht es um Freiheiten oder die Souve-
ranitdt, die in Giitern und Ressourcen stecken.
Die Unterscheidung von quell-offenen und
geschlossenen Giitern gilt fiir Saatgut genauso
wie fiir Wissen, Kultur oder Software. Hacke-
rinnen und Umweltaktivistinnen werden zu
Seelenverwandten, wie Jeremy Rifkin es einst
so treffend formuliert hat.

Hybridformen von Giiterfreiheiten sind fiir
digitale Commons denkbar. Die NutzerInnen
von Google googeln gratis, miissen allerdings
persOnliche Daten von sich «Preis» geben. Sie
sind nicht frei. Auch die Entwicklungshilfe ist
in der Regel gratis, aber selten frei von Kon-
ditionen und Ideologien. Mit anderen Worten:
In beiden Fallen sind die Giiter zwar frei (weil
gratis), aber nicht die Empfangerinnen. Frei in
seiner absoluten Form (quell-offen und gratis)
sind Plattformen wie Wikipedia. Sie sind allen



kostenlos zuginglich, und sie kdnnen, weil @ ®
quell-offen, von allen mitgestaltet und den
Bediirfnissen angepasst werden. «Souverine

Raume der Gemeinschaftlichkeit» 6ffnen sich

nur, wenn die NutzerInnen frei sind. Erst dann
verfiigen diese iiber das Recht und die Moglich-
keit, zu gestalien und letztlich Verantwortung u e r
zu ubernehmen.
. . ® P
Sind Commons Zukunftsmusik? t d
Wie kann das, was als Commons im Lokalen I s I e

und Kleinrdumlichen nachweislich funktioniert,
auch in grosseren Massstiben moglich und
$0 zu einer veritablen Alternative zur markt-
orientierten Form des Wirtschaftens werden?
Die Commons auf Konzerngroésse anwachsen
zu lassen, ist nicht der Weg. Exemplarisch zei- @
gen dies Airbnb oder Uber, einst zwei Tausch-
plattformen fiir Wohnungen bzw. Mitfahrten in
Autos, die mittlerweile zu milliardenschweren
Unternehmen mutiert sind. Lingst ist die Com-

)
mons-Logik einer Wachstumslogik gewichen,
die Marktbeherrschung anstrebt. e I r
Bei der Suche nach den grosseren Mass-

stiaben geht es darum, «dass sich die Prinzipien

und Muster des Commonings in der Flache ent-
falten»®. So gesehen wire der grosse Massstab a —
einer Commons-basierten Gemeinwirtschaft C

die Summe sich stetig vermehrender kleiner
Massstidbe — Ausbreitung also statt endloses

®
Wachstum. Noch ist es zu friih, den kiinftigen
Pfad dieser sich in der Fliche entfaltenden ande-
ren Wirtschaftsweise in seiner ganzen Linge zu
beschreiben. Oder gar von einem Paradigmen-

®
wechsel zu traumen. Aber die «Leuchtfeuer
am Horizont» (Silke Helfrich), die iiberall und
immer starker leuchten, machen Mut. @ o
O Bruno Stéckli, *1952, ist promovierter Agrarékonom,
war Dozent fiir internationale Beziehungen und

arbeitet fiir die entwicklungspolitischen Organisatio-
nen Brot fiir alle und Alliance Sud.

bstoeckli@joa.ch

1 Karl Polanyi: The Great Transformation. Politische
und 6konomische Urspriinge von Gesellschaften
und Wirtschaftssystemen. Wien 1977 (englische
Erstausgabe: 1957); Jeremy Rifkin: Die Null-Grenz-
kosten-Gesellschaft. Frankfurt a. M. 2014.

2 Garrett Hardin: The Tragedy of the commons. In:
Science 162 (1968).

3 Elinor Ostrom: Governing the Commons. The Evolution
of Institutions for Collective Action. Cambridge 1990.

4 Silke Helfrich und David Bollier: Commons als
transformative Kraft. In: Silke Helfrich und Heinrich-
Boll Stiftung (Hrsg.): Fiir eine neue Politik jenseits
von Markt und Staat. Bielefeld 2014, S. 16.

5 Ugo Mattei: Eine kurze Phdnomenologie der Commons.
In: Silke Helfrich und Heinrich-Boll-Stiftung (Hrsg.):
Fiir eine neue Politik jenseits von Markt und Staat.
Bielefeld 2014, S.78.

6  Silke Helfrich: Commons fallen nicht vom Himmel.
In: Oya — anders denken, anders leben Nr.20/2013.



	Commons : die andere Logik des Wirtschaftens

