
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 112 (2018)

Heft: 6

Artikel: Transformation und Vergegenwärtigung

Autor: Mauz, Andreas

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-816559

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 29.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-816559
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


1 Sigrid Eder sagt, die Bibel wäre wirklichkeitsfremd,
wenn sie keine Gewalt kennen würde (Gewalt in der
Bibel. Begrifflichkeit - VerStehenshilfen-Perspektiven.

In: Protokolle zur Bibel. 1/2010, S. 1-20, 5). Rainer
Kessler hält Gewalt in der Bibel deshalb für allgegenwärtig,

weil sie in unserer Welt allgegenwärtig ist.
Er plädiert dafür, genau zu fragen, wie die Texte von
Gewalt sprechen (Rainer Kessler: «Die Erde war voller
Gewalt.» (Genesis 6,11.13) Paradigmatische
Gewaltverarbeitung in der biblischen Urgeschichte. In: Ders.,
Gotteserdung. Beiträge zur Hermeneutik und Exegese

der Hebräischen Bibel. Stuttgart 2006, S.41-54,
41). Walter Dietrich spricht von der «Allgegenwart der
Gewalt» in der Hebräischen Bibel (Im Zeichen Kains.
Gewalt und Gewaltüberwindung in der Hebräischen
Bibel. In: EvTh 64 (2004), S.252-267, 252).

2 Manfred Oeming macht sechs Strategien aus, die bei
gewaltreichen Texten besser nicht angewendet werden
sollten, da sie simplifizierend seien und in
Widersprüche führten. Das Ignorieren oder gar Beschönigen

sei so wenig hilfreich wie die Historisierung und
Relativierung der Texte, die dem Alten Testament
meist ein gewaltreiches Erbe unterstellen, während
das Neue Testament als gewaltärmer und ethisch
hochstehender erscheine (Manfred Oeming: Gott und
Gewalt im Alten Testament - Unzeitgemässe Betrachtungen

eines Exegeten. In: Manfred Zimmer (Hrsg.):
Religion und Politik im Zeichen von Krieg und
Versöhnung. Beiträge und Materialien. Borderstedt2005,
S. 182-198).

3 Stephen Moore: Empire and Apocalypse: Postcolonia-
lism and the New Testament. Sheffield 2006.

4 Richard H. Horsley: «By the Finger of God»: Jesus
and Imperial Violence. In: Shelly Matthews / E. Leigh
Gibson (Hrsg.): Violence in the New Testament.
New York/London 2005, S. 51-80.

5 Flavius Josephus: De bello, 3,62-63; 3,428-432;
5,446-451; 6,1-2 (Auswahl).

6 «Recent studies by Roman historians are making it
increasingly clear that such brutal military violence
against subject peoples was standard practice by
the Romans. [...] In their initial conquests and again
in retaliation for any rebellion, the Roman armies
purposely devastated the countryside, burned villages,
pillaged towns, and slaughtered and enslaved the
people (Tacitus, Ann. 1,51,56; 2.21; Cassius Dio
67.4.6).» Richard H. Horsely (Anm. 4), S.55.

7 Siehe dazu z.B. Max Küchler: Jerusalem. Ein Hand¬
buch und Studienreiseführer zur Heiligen Stadt.
Göttingen 2014, S. 25-45.

8 Luzia Sutter Rehmann: Wut im Bauch. Hunger im
Neuen Testament. Gütersloh 2014.

9 Martin Kähler: Der sogenannte historische Jesus und
der geschichtliche, biblische Christus. Neu hg. von
Ernst Wolf, Tübingen 1956, S. 59 (Anm.l).

10 «Es fällt sofort auf, dass der zweite Teil gemessen am
dargestellten äusseren Geschehen überdimensioniert
ist. Auf die Darstellung der Passion entfällt mehr
als ein Drittel des Buches, obwohl die Ereignisse sich
in wenigen Tagen abgespielt haben.» HansConzel-
mann /Andreas Lindemann: Arbeitsbuch zum Neuen
Testament. Tübingen 1979, S.242.

11 «In der neutestamentlichen Wissenschaft besteht im
Blick auf die Interpretation des Markusevangeliums
gegenwärtig ein weitreichender Konsens darüber,
dass die Passionsgeschichte nicht nur den Flucht- und
Zielpunkt der Gesamtdarstellung des Evangeliums
bildet, sondern zugleich auch dessen sachlich logische

Mitte ist.» Hans-Christian Kammler: Das Verständnis

der Passion Jesu im Markusevangelium. In:
Zeitschrift für Theologie und Kirche 103 (2006),
S. 461-491, 461.

12 Ruth Poser: Das Ezechielbuch als Traumaliteratur.
Leiden/Boston 2012, S.114f.

13 Christoph Schneider: «Ich hatte mächtige Schutzengel».
In: Tages-Anzeiger, 27.3.2018, S.33.

Transformation

und

Vergegenwärtigung

Andreas Mauz

Wie und warum erzählt man heute
einen Jesusroman? Philip Pullman
hat mit Dergute Herr Jesus und
der Schurke Christus (2010) eine
kirchenkritische Fortschreibung
der Evangelien vorgelegt.

Zu den markantesten Eigenheiten der im
Neuen Testaments versammelten Schriften
(des so genannten Kanons) gehört die Plurali-
tät der Evangelien. Das Evangelium von Jesus
Christus wird nicht in einer, sondern in vier
Versionen geboten, die nicht nur in
nebensächlichen Punkten voneinander abweichen.
Diese Pluralität-und besonders wohl die als
«Widersprüche» gewerteten Abweichungen-
hat im Verlauf der Christentumsgeschichte
verschiedenste Projekte einer Vereinheitlichung

provoziert. Bereits um das Jahr 170 ent-
-^wirft Tatian eine erste «Evangelienharmonie».
* Diese Schrift löst aber die vielen Evangelien

der ersten Jahrhunderte nicht ab. Und auch
der für die Kanonbildung wichtige Versuch des
«Ketzers» Marcion, nur eine bereinigte
Fassung des Lukas-Evangeliums für verbindlich
zu erklären, bleibt ohne Erfolg. Offensichtlich



ging man davon aus, dass die plurale Überlieferung

der Evangelien die theologische Einheit
des Evangeliums nicht gefährde. Oder, stärker,
dass es durch diese Pluralität allererst zur
Geltung gebracht werde.

In den literaturgeschichtlichen Fussstapfen
dieser frühen Vielfalt bewegt sich auch ein

ominöses literarisches Genre: der Jesusroman.
Ominös ist es - für manche -, weil der Jesusroman

den Erzählstoff der Evangelien frei
reinterpretiert und grosszügigen Streichungen
oder Erweiterungen aussetzt. Das bekannteste
Beispiel einer skandalträchtigen Um- und
Fortschreibung ist wohl Nikos Kazantzakis' Die
letzte Versuchung Christi (1951), zumal in ihrer
Verfilmung durch Martin Scorsese The Last
Temptation of Christ (1988). Andere hegen
ästhetische Vorbehalte. Sie sehen im Gros der
Jesusromane tendenziell kirchenkonformen
Jesus-Kitsch, Bücher, deren missionarische
Agenda die schriftstellerischen Fähigkeiten
der Autorinnen, soweit vorhanden, noch gänzlich

ruinieren. Die Schwierigkeit, eine literarisch

wie theologisch befriedigende Bearbeitung

des Stoffs zu liefern, ist sicher auch der
Grund, weshalb es nicht nur den «klassischen»
Jesusroman gibt-also «Leben Jesu», angesiedelt

im Galiläa des 1. Jahrhunderts-, sondern

auch gebrochenere Spielarten. Die folgenden
Überlegungen gelten einem bemerkenswert
aktuellen, formal aber traditionellen Exemplar
der Gattung: Philip Pullmans The Good Man
Jesus and the Scoundrel Christ (2010).

Jesus vs. Christus

Wer Pullman kennt, kennt ihn meist als Autor der
erfolgreichen Fantasyreihe His Dark Materials
(1995-2002), die-gezielt geschrieben gegen
C.S.Lewis' Chroniken von Narnia-explizit
religionskritisch ist. Daher war es eine
Überraschung, dass er mit einem Jesusroman
aufwartete, und zwar der klassischsten Variante:
einer evangeliennahen Darstellung der Jesus-
Geschichte durch einen «allwissenden Erzähler»,

der die erzählte Welt souverän überblickt.
Nicht mehr ganz so klassisch ist allerdings

die konkrete Ausgestaltung des Stoffs.
Pullmans Grundidee geht bereits aus dem Buchtitel

hervor: Was theologisch zusammengehalten
werden muss-Jesus und Christus-,

wird hier auf zwei Figuren verteilt. Er erzählt
die Jesusgeschichte als Brudergeschichte, als
Geschichte sehr ungleicher Zwillinge: Jesus ist
der «good man», Christus dagegen ein «scoundrel»,

ein Schurke. Dieser ist der Impulsive, der

Ö ^ 0 Vwy

t/ ^ ^ ^



intuitiv Handelnde, von allen geschätzt; jener
ist reflektiert, distanziert, ein Müttersöhnchen.
Im Hintergrund stehen, leicht erkennbar, die
Konstellation von Jakob und Esau im Alten
Testament, sowie die verbreitete Tradition,
den wahren Menschen und jüdischen Lehrer
Jesus gegen den Gottessohn Christus zu stellen,
wenn nicht gar auszuspielen. Innerhalb dieser
Grundanlage leistet Pullman eine gehaltvolle
Vergegenwärtigung der Evangelien und mit
ihnen: des Evangeliums. Sie stellt die Spannungen

organisierter Religion und die Eigenart des

religiösen Erzählens ins Zentrum.

Ereignis und Erzählung

Der Roman schildert die Taten Jesu primär
über die Wahrnehmung seines Bruders; Christus

nimmt die Rolle eines familiären Evangelisten

ein. Und wie er diese Funktion erfüllt -
die Dokumentation von Ereignissen durch das
Medium der Schrift-, wird zum Kernmoment
der Handlung. Der Akzent liegt auf der losen
Verbindung von Ereignis und Erzählung, auf
der gestaltenden Arbeit des Zeugen. Christus
wird im Laufe der Zeit vom treuen Chronisten
immer mehr zum selbstbewusst eingreifenden
Redaktor:

«Man muss die Aussagen überarbeiten, ihre
Bedeutung klar formulieren und komplexe
Zusammenhänge vereinfachen, für die schlichten

Gemüter. Halte alles fest, was dein Bruder
sagt. Ich komme ab und zu vorbei und hole
deine Berichte ab, damit wir schon beginnen
können, sie zu interpretieren.» (72)

Dieses «Ich» bzw. «Wir» muss kommentiert
werden. Denn es ist nicht Christus' Idee, die
Worte und Taten Jesu redaktionell
nachzubessern. Den Anstoss gibt ein anonymer
«Fremder», der ihn wiederholt besucht. Dass
Christus diesem Fremden verbunden ist, hat
seine Gründe, denn jener rettet ihn vor dem
Mob, als er am Rande der Bergpredigt Notizen

macht und von den Zuhörenden für einen
römischen Spion gehalten wird. Aber wer ist
dieser Fremde? Zunächst vermutet Christus,
es handle sich um ein Mitglied des jüdischen
Hohen Rates, der Daten sammeln lässt, um sie

später vor Gericht gegen Jesus verwenden zu
können. Mit der Zeit kommt Christus jedoch
zum Schluss, er müsse ein Engel sein-ob
ein gefallener, liegt in der Entscheidung der
Lesenden. Auf der Handlungsebene ist
entscheidend: Der Fremde flüstert Christus die
Programmatik ein, die seine Redaktionsarbeit
leiten soll, nämlich eine Poetik der «Wahrheit»,
die «die historische Wirklichkeit» legitimerweise

überformt:

«Es gibt die Zeit, und es gibt das, was jenseits
der Zeit ist. Die historische Wirklichkeit gehört
in den Bereich der Zeit, aber die Wahrheit gehört
in den Bereich jenseits der Zeit. Indem du die
Dinge so aufschreibst, wie sie hätten sein müssen,

fügst du zu den historischen Fakten die
Wahrheit hinzu.» (93) - <Jesus ist die Historie,
und du bist die Wahrheit»» (117)

Die «Wahrheit» verdankt sich hier aber einer
schlichten Ausrichtung auf ein praktisches Ziel.
Die Aufzeichnungen müssen die längerfristig
brauchbare Grundlage einer Institution bilden:
der christlichen Kirche. Analog zur Überlieferung

des Matthäusevangeliums wird Petrus im
wahrsten Sinn des Wortes eine Sonderrolle
zugeschrieben. Christus schreibt

«das Gespräch [...] so auf, wie der Jünger es
ihm berichtet hatte - bis zu der Stelle, als Petrus
antwortet. Da kam ihm ein Gedanke, und er
schrieb etwas Neues. Weil er wusste, was
für eine hohe Meinung Jesus von Petrus hatte,
vermerkte er, dass Jesus ihn lobte, weil er
etwas wusste, was nur sein Vater im Himmel ihm
mitgeteilt haben konnte. Und dass er dann ein
Wortspiel mit dem Namen <Petrus> gemacht
habe: Petrus sei der Fels, auf dem Jesus seine
Kirche bauen werde. [...] Als er das
niedergeschrieben hatte, zitterte er richtig. Er fragte
sich, ob es nicht anmassend war von ihm, Jesus

ausgerechnet die Gedanken in den Mund zu
legen, die er selbst in der Wüste zu seinem
Bruder gesagt hatte, nämlich, dass eine Organisation

nötig sei, die das Reich Gottes auf Erde

vertreten konnte.» (97f.)

Gut lutherisch lässt sich sagen: Die Kirche ist
hier eine creatura verbi, eine Schöpfung des
Wortes Gottes. Und wenn die Rede des Fremden

in den an Christus gerichteten Spitzensatz
«Du bist das Wort Gottes» mündet, dann
verschlingt sich die neutestamentlich-christologi-
sche Metapher von Christus als dem Fleisch
gewordenen «Wort Gottes» (93) zutiefst mit
Christus' Schreib- und Redaktionspraxis.

Pullman ist überaus findig in der-teils
sicher anstössigen-Transformation des neu-
testamentlichen Materials. Wie aus dem letzten

Zitat beiläufig hervorgeht, wird innerhalb
der Versuchungsgeschichte etwa die Rolle des
«Satans» umbesetzt; an seine Stelle tritt kein
anderer als Christus. Eine ähnliche Zuspielt

zung findet statt, wenn sich die Verklärung
« am «Fremden» ereignet, um von Christus aus

I strategischem Kalkül auf Jesus übertragen
I zu werden. Der theologische Höhepunkt des

Buches findet sich aber in Pullmans Version der
Gethsemane-Erzählung, in der Gestaltung der

s Ereignisse vor dem Verrat und der Verhaftung
Jesu. Während sich der Konflikt von Vater und
Sohn in der neutestamentlichen Überlieferung



in wenigen Gebetsworten verdichtet —«Mein
Vater, ist's möglich, so gehe dieser Kelch an
mir vorüber» (Mt 26,39) -, baut Pullmann die
Szene aus zu einer zehnseitigen Gottesanklage:

«Wo bist du? [...] Bist du vielleicht damit beschäftigt,

eine neue Welt zu erschaffen, weil dich
diese hier anödet? [...] In den Psalmen steht:
<Der Tor spricht in seinem Herzen: Es gibt keinen
Gott.> Ich verstehe diesen Toren. Du hast ihn so
behandelt, wie du mich behandelst. [...] Du sagst
nichts. Gott-gibt es überhaupt einen
Unterschied zwischen dieser Aussage und der, dass
du gar nicht da bist?» (180)

Und nur innerhalb dieser Rahmung formuliert
Jesus eindrücklich seine Wahrheit:

«Du hast diese Welt geschaffen, und sie ist
wunderbar, jeder Zentimeter.» (181) [...] Weiter:
«Herr, wenn ich dächte, dass du mir zuhörst,
dann würde ich vor allem um Folgendes beten:
Dass eine Kirche, die in deinem Namen
aufgebaut wird, arm bleibt, arm, machtlos und
bescheiden. Das sie über keine andere Autorität
verfügt als über die Autorität der Liebe. Dass sie
niemanden ausschliessen darf.» (187)

Doch dieser Wendepunkt, diese Gotteskrise
Jesu, bleibt für das weitere Geschehen gänzlich

folgenlos. Er tangiert die ganz anderen und
handfest ins Werk gesetzten Absichten Christus'

und seines Mentors nicht. Durch die
Einsicht in die Notwendigkeit des Projekts Kirche
übernimmt Christus die Funktion des Judas.
Und er wehrt sich auch nur halbherzig, als die
Helfer des Fremden vollziehen, was zum festen
Bestand aufklärerischer Christentumskritik
gehört: Der Leichnam Jesu wird aus dem
Felsengrab entwendet. Damit sind die Voraussetzungen

gegeben, dass Christus kurzzeitig eine
neue und öffentliche Rolle übernehmen kann,
die des Auferweckten. «Du bist der Teil, der
Jesus gefehlt hat. [...] Gemeinsam sind Jesus
und Christus das Wunder.» (211)

Die gewählte Strategie erweist sich als
erfolgreich: Christus begegnet den Jüngern,
was ihren Glauben und Missionswillen stärkt;
und nach der Einführung der Idee des heiligen
Geistes verhalten sie sich prompt, «als wären sie
erfüllt vom heiligen Geist [...], und sie schafften

es sogar, ein paar Wunderheilungen zu
vollbringen, oder jedenfalls ereigneten sich Dinge,
die als Wunder weitererzählt werden konnten»

(222). Pullman zeigt —und das scheint
entscheidend-, dass das Medium, das die beiden

Kirchengründer gewählt haben, unweigerlich
eine Eigendynamik entwickelt: Die Jesus-

Geschichten werden zu Christus-Geschichten;
der Auferstehungsbericht wird ausgeschmückt
um die Episode des «ungläubigen Thomas».

Narrative Exegese

Pullmans Roman erzählt den Jesus-Stoff als
doppeltes Making-of: Das Making-of der
schriftlichen Jesusüberlieferung wird zur
Basis des Making-ofs der christlichen Kirche
bzw. der Kirche von Christus. Als Bindeglied
fungiert die Manipulation der Lehre Jesu im
Namen einer kirchendienlichen «Wahrheit».
Manipuliert wird aber nicht nur die Lehre;
manipuliert werden auch die Ereignisse, die
diese wundersam beglaubigen: Kreuz und
Auferstehung.

Wenn die Rede von «Manipulation» eine
kritische Perspektive anzeigt, so muss zugleich
betont werden: Ohne mehr oder minder
manipulative Aneignung ist der fragliche Stoff nicht
zu haben, denn ein «historisches» Original ist
nicht verfügbar. Es braucht Zeuginnen, und
sie sind nie «neutral». Ihre Schreibhände werden

immer diesen oder jenen Akzent setzen.
Das zeigen die originalerem Evangelien nicht

'"^"T^eniger als die unzähligen Jesusromane. Was
^-«in anspruchsvolles Exemplar wie Pullmans

Zwillingsgeschichte leistet, ist also nicht wenig:
Sie stellt diese Schreibhände aus und akzentuiert

die Darstellungsabsichten, die sie leiten.
Sie macht exemplarisch sichtbar, wie die Berufung

auf eine überzeitliche «Wahrheit» zum
Instrument zwielichtiger Machtbedürfnisse
werden kann.

Man kann Jesusromane einfach als Romane
lesen. Im theologischen Kontext liegt es aber
nahe, sie auch als eine Form der narrativen
Exegese wahrzunehmen. Als solche leisten
sie einen Beitrag zur Vergegenwärtigung der
Grundgeschichte des Christentums. In Pullmans
Fall ist diese Vergegenwärtigung eine dezidiert
kirchenkritische. In einem Artikel, der über die
Hintergründe des Romans Auskunft gibt, liest
sie sich, zur Frage verdichtet, so: «Wenn Du in
der Zeit reisen und den Mann vor der Kreuzigung

retten könntest-wissend, dass es dann
keine Kirche geben wird-, würdest Du es tun
oder nicht?»#

O Philip Pullman: Dergute HerrJesus und der Schurke
Christus. S. Fischer, Frankfurt a.M. 2010, 231 Seiten.

O Philip Pullmann: What Jesus Christ means to me.
The Telegraph, 7.4.2010.

œ
O Andreas Mauz,*1973, ist Literaturwissenschaftler

^ und evangelischer Theologe und beschäftigt sich im
<u Rahmen seiner Arbeit an der Universität Zürich
J1 schwerpunktmässig mit den Beziehungen seiner beiden
% Fächer. Er gehört zum Vorstand der Neuen Wege.
3
5 andreas.mauz@access.uzh.ch


	Transformation und Vergegenwärtigung

