Zeitschrift: Neue Wege : Beitrdge zu Religion und Sozialismus
Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 112 (2018)

Heft: 6

Artikel: Transformation und Vergegenwartigung
Autor: Mauz, Andreas

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-816559

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 29.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-816559
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

1. Sigrid Eder sagt, die Bibel wire wirklichkeitsfremd,
wenn sie keine Gewalt kennen wiirde (Gewalt in der
Bibel. Begrifflichkeit — Verstehenshilfen— Perspekti-
ven. In: Protokolle zur Bibel. 1/2010, S.1-20, 5). Rainer
Kessler hilt Gewalt in der Bibel deshalb fiir allgegen-
wirtig, weil sie in unserer Welt allgegenwirtig ist.

Er plddiert dafiir, genau zu fragen, wie die Texte von
Gewalt sprechen (Rainer Kessler: «Die Erde war voller
Gewalt.» (Genesis 6,11.13) Paradigmatische Gewalt-
verarbeitung in der biblischen Urgeschichte. In: Ders.,
Gotteserdung. Beitrige zur Hermeneutik und Exege-
se der Hebrdischen Bibel. Stuttgart 2006, S.41-54,
41). Walter Dietrich spricht von der «Allgegenwart der
Gewalt» in der Hebrdischen Bibel (Im Zeichen Kains.
Gewalt und Gewaltiiberwindung in der Hebrdischen
Bibel. In: EvTh 64 (2004), S.252-267, 252).

2 Manfred Oeming macht sechs Strategien aus, die bei
gewaltreichen Texten besser nicht angewendet werden
sollten, da sie simplifizierend seien und in Wider-
spriiche fiihrten. Das Ignorieren oder gar Beschoni-
gen sei so wenig hilfreich wie die Historisierung und
Relativierung der Texte, die dem Alten Testament
meist ein gewaltreiches Erbe unterstellen, wihrend
das Neue Testament als gewaltarmer und ethisch
hochstehender erscheine (Manfred Oeming: Gott und
Gewalt im Alten Testament —Unzeitgemdsse Betrach-
tungen eines Exegeten. In: Manfred Zimmer (Hrsg.):
Religion und Politik im Zeichen von Krieg und Ver-
sohnung. Beitriage und Materialien. Borderstedt 2005,
S.182-198).

3  Stephen Moore: Empire and Apocalypse: Postcolonia-
lism and the New Testament. Sheffield 2006.

4 Richard H. Horsley: «By the Finger of God»: Jesus
and Imperial Violence. In: Shelly Matthews / E. Leigh
Gibson (Hrsg.): Violence in the New Testament.

New York/London 2005, S.51-80.

5 Flavius Josephus: De bello, 3,62—63; 3,428—432;
5,446—-451; 6,1-2 (Auswahl).

6  «Recent studies by Roman historians are making it
increasingly clear that such brutal military violence
against subject peoples was standard practice by
the Romans. [...] In their initial conquests and again
in retaliation for any rebellion, the Roman armies
purposely devastated the countryside, burned villages,
pillaged towns, and slaughtered and enslaved the
people (Tacitus, Ann.1,51,56; 2.21; Cassius Dio
67.4.6).» Richard H. Horsely (Anm. 4), S.55.

7  Siehe dazu z.B. Max Kichler: Jerusalem. Ein Hand-
buch und Studienreisefiihrer zur Heiligen Stadt.
Gottingen 2014, S.25—45.

8 Luzia Sutter Rehmann: Wut im Bauch. Hunger im
Neuen Testament. Glitersloh 2014.

9  Martin Kidhler: Der sogenannte historische Jesus und
der geschichtliche, biblische Christus. Neu hg. von
Ernst Wolf, Tiibingen 1956, S. 59 (Anm. 1).

10 «Es fallt sofort auf, dass der zweite Teil gemessen am
dargestellten dusseren Geschehen iiberdimensioniert
ist. Auf die Darstellung der Passion entféllt mehr
als ein Drittel des Buches, obwohl die Ereignisse sich
in wenigen Tagen abgespielt haben.» Hans Conzel-
mann /Andreas Lindemann: Arbeitsbuch zum Neuen
Testament. Tiibingen 1979, S.242.

11  «Inder neutestamentlichen Wissenschaft besteht im
Blick auf die Interpretation des Markusevangeliums
gegenwirtig ein weitreichender Konsens dariiber,
dass die Passionsgeschichte nicht nur den Flucht- und
Zielpunkt der Gesamtdarstellung des Evangeliums
bildet, sondern zugleich auch dessen sachlich logi-
sche Mitte ist.» Hans-Christian Kammler: Das Verstdnd-
nis der Passion Jesu im Markusevangelium. In:
Zeitschrift fiir Theologie und Kirche 103 (2006),
S.461-491, 461.

12 Ruth Poser: Das Ezechielbuch als Traumaliteratur.
Leiden/Boston 2012, S, 114f.

13 Christoph Schneider: «Ich hatte méichtige Schutzengel».
In: Tages-Anzeiger, 27.3.2018, S.33.

Transfor-
mation und
Vergegen-
wartigung

Andreas Mauz

Wie und warum erzdhlt man heute
einen Jesusroman? Philip Pullman
hat mit Der gute Herr Jesus und
der Schurke Christus (2010) eine
kirchenkritische Fortschreibung
der Evangelien vorgelegt.

Zu den markantesten Eigenheiten der im
Neuen Testaments versammelten Schriften
(des so genannten Kanons) gehort die Plurali-
tat der Evangelien. Das Evangelium von Jesus
Christus wird nicht in einer, sondern in vier
Versionen geboten, die nicht nur in neben-
sachlichen Punkten voneinander abweichen.
Diese Pluralitit—und besonders wohl die als
«Widerspriiche» gewerteten Abweichungen —
hat im Verlauf der Christentumsgeschichte
verschiedenste Projekte einer Vereinheitli-
chung provoziert. Bereits um das Jahr 170 ent-

— wirft Tatian eine erste «Evangelienharmonie».
A Diese Schrift 10st aber die vielen Evangelien
" der ersten Jahrhunderte nicht ab. Und auch

der fiir die Kanonbildung wichtige Versuch des
«Ketzers» Marcion, nur eine bereinigte Fas-
sung des Lukas-Evangeliums fiir verbindlich
zu erkliren, bleibt ohne Erfolg. Offensichtlich



ging man davon aus, dass die plurale Uberlie-
ferung der Evangelien die theologische Einheit
des Evangeliums nicht gefihrde. Oder, stirker,
dass es durch diese Pluralitit allererst zur Gel-
tung gebracht werde.

In den literaturgeschichtlichen Fussstap-
fen dieser frithen Vielfalt bewegt sich auch ein
ominoses literarisches Genre: der Jesusroman.
Ominds ist es — fiir manche —, weil der Jesusro-
man den Erzdhlstoff der Evangelien frei rein-
terpretiert und grossziigigen Streichungen
oder Erweiterungen aussetzt. Das bekannteste
Beispiel einer skandaltrichtigen Um- und Fort-
schreibung ist wohl Nikos Kazantzakis’ Die
letzte Versuchung Christi(1951), zumal in ihrer
Verfilmung durch Martin Scorsese The Last
Temptation of Christ (1988). Andere hegen
asthetische Vorbehalte. Sie sehen im Gros der
Jesusromane tendenziell kirchenkonformen
Jesus-Kitsch, Blicher, deren missionarische
Agenda die schriftstellerischen Fahigkeiten
der AutorInnen, soweit vorhanden, noch ginz-
lich ruinieren. Die Schwierigkeit, eine litera-
risch wie theologisch befriedigende Bearbei-
tung des Stoffs zu liefern, ist sicher auch der
Grund, weshalb es nicht nur den «klassischen»
Jesusroman gibt —also «Leben Jesu», angesie-
delt im Galilda des 1.Jahrhunderts —, sondern

auch gebrochenere Spielarten. Die folgenden
Uberlegungen gelten einem bemerkenswert
aktuellen, formal aber traditionellen Exemplar
der Gattung: Philip Pullmans The Good Man
Jesus and the Scoundrel Christ (2010).

Jesus vs. Christus

" Wer Pullman kennt, kennt ihn meistals Autor der

erfolgreichen Fantasyreihe His Dark Materials
(1995-2002), die —gezielt geschrieben gegen
C.S.Lewis’ Chroniken von Narnia—explizit
religionskritisch ist. Daher war es eine Uber-
raschung, dass er mit einem Jesusroman auf-
wartete, und zwar der klassischsten Variante:
einer evangeliennahen Darstellung der Jesus-
Geschichte durch einen «allwissenden Erzih-
ler», der die erzahlte Welt souverin tiberblickt.

Nicht mehr ganz so klassisch ist allerdings
die konkrete Ausgestaltung des Stoffs. Pull-
mans Grundidee geht bereits aus dem Buch-
titel hervor: Was theologisch zusammenge-
halten werden muss —Jesus und Christus—,
wird hier auf zwei Figuren verteilt. Er erzdhlt
die Jesusgeschichte als Brudergeschichte, als
Geschichte sehr ungleicher Zwillinge: Jesus ist
der «good man», Christus dagegen ein «scound-
rel», ein Schurke. Dieser ist der Impulsive, der

/.f"-,n C > ./,r"‘*»

A A

‘ﬂﬂ

eru

> r.’““r\, > >
A r-a m A

A A AA
Py p—



intuitiv Handelnde, von allen geschitzt; jener
ist reflektiert, distanziert, ein Miitterséhnchen.
Im Hintergrund stehen, leicht erkennbar, die
Konstellation von Jakob und Esau im Alten
Testament, sowie die verbreitete Tradition,
den wahren Menschen und jiidischen Lehrer
Jesus gegen den Gottessohn Christus zu stellen,
wenn nicht gar auszuspielen. Innerhalb dieser
Grundanlage leistet Pullman eine gehaltvolle
Vergegenwirtigung der Evangelien und mit
ihnen: des Evangeliums. Sie stellt die Spannun-
gen organisierter Religion und die Eigenart des
religiosen Erzidhlens ins Zentrum.

Ereignis und Erzihlung

Der Roman schildert die Taten Jesu primir

tiber die Wahrnehmung seines Bruders; Chris-
tus nimmt die Rolle eines familidren Evange-
listen ein. Und wie er diese Funktion erfiillt —
die Dokumentation von Ereignissen durch das

Medium der Schrift—, wird zum Kernmoment

der Handlung. Der Akzent liegt auf der losen

Verbindung von Ereignis und Erzdhlung, auf
der gestaltenden Arbeit des Zeugen. Christus

wird im Laufe der Zeit vom treuen Chronisten

immer mehr zum selbstbewusst eingreifenden

Redaktor:

«Man muss die Aussagen Uberarbeiten, ihre
Bedeutung klar formulieren und komplexe
Zusammenhidnge vereinfachen, fir die schlich-
ten Gemiiter. Halte alles fest, was dein Bruder
sagt. Ich komme ab und zu vorbei und hole
deine Berichte ab, damit wir schon beginnen
kdénnen, sie zu interpretieren.» (72)

Dieses «Ich» bzw. «Wir» muss kommentiert
werden. Denn es ist nicht Christus’ Idee, die
Worte und Taten Jesu redaktionell nach-
zubessern. Den Anstoss gibt ein anonymer
«Fremder», der ihn wiederholt besucht. Dass
Christus diesem Fremden verbunden ist, hat
seine Griinde, denn jener rettet ihn vor dem
Mob, als er am Rande der Bergpredigt Noti-
zen macht und von den Zuhérenden fiir einen
romischen Spion gehalten wird. Aber wer ist
dieser Fremde? Zunichst vermutet Christus,
es handle sich um ein Mitglied des jiidischen
Hohen Rates, der Daten sammeln ldsst, um sie
spater vor Gericht gegen Jesus verwenden zu
konnen. Mit der Zeit kommt Christus jedoch
zum Schluss, er miisse ein Engel sein—ob
ein gefallener, liegt in der Entscheidung der
Lesenden. Auf der Handlungsebene ist ent-
scheidend: Der Fremde fliistert Christus die
Programmatik ein, die seine Redaktionsarbeit
leiten soll, ndmlich eine Poetik der «Wahrheit»,
die «die historische Wirklichkeit» legitimer-
weise liberformt:

Neue Wege 6/18

19

«Es gibt die Zeit, und es gibt das, was jenseits
der Zeit ist. Die historische Wirklichkeit gehért
in den Bereich der Zeit, aber die Wahrheit gehért
in den Bereich jenseits der Zeit. Indem du die
Dinge so aufschreibst, wie sie hdtten sein mus-
sen, fligst du zu den historischen Fakten die
Wahrheit hinzu.» (93) — Jesus ist die Historie,
und du bist die Wahrheit.»» (117)

Die «Wahrheit» verdankt sich hier aber einer
schlichten Ausrichtung auf ein praktisches Ziel.
Die Aufzeichnungen miissen die lingerfristig
brauchbare Grundlage einer Institution bilden:
der christlichen Kirche. Analog zur Uberliefe-
rung des Matthidusevangeliums wird Petrus im
wahrsten Sinn des Wortes eine Sonderrolle
zugeschrieben. Christus schreibt

«das Gesprach [...] so auf, wie der Jiinger es
ihm berichtet hatte — bis zu der Stelle, als Petrus
antwortet. Da kam ihm ein Gedanke, und er
schrieb etwas Neues. Weil er wusste, was

fiir eine hohe Meinung Jesus von Petrus hatte,
vermerkte er, dass Jesus ihn lobte, weil er et-
was wusste, was nur sein Vater im Himmel ihm
mitgeteilt haben konnte. Und dass er dann ein
Wortspiel mit dem Namen «Petrus» gemacht
habe: Petrus sei der Fels, auf dem Jesus seine
Kirche bauen werde. [...] Als er das niederge-
schrieben hatte, zitterte er richtig. Er fragte
sich, ob es nicht anmassend war von ihm, Jesus
ausgerechnet die Gedanken in den Mund zu
legen, die er selbst in der Wiiste zu seinem
Bruder gesagt hatte, ndamlich, dass eine Organi-
sation ndtig sei, die das Reich Gottes auf Erde
vertreten konnte.» (97f.)

Gut lutherisch lésst sich sagen: Die Kirche ist
hier eine creatura verbi, eine Schopfung des
Wortes Gottes. Und wenn die Rede des Frem-
den in den an Christus gerichteten Spitzensatz
«Du bist das Wort Gottes» miindet, dann ver-
schlingt sich die neutestamentlich-christologi-
sche Metapher von Christus als dem Fleisch
gewordenen «Wort Gottes» (93) zutiefst mit
Christus’ Schreib- und Redaktionspraxis.
Pullman ist tiberaus findig in der —teils
sicher anstossigen — Transformation des neu-
testamentlichen Materials. Wie aus dem letz-
ten Zitat beildufig hervorgeht, wird innerhalb
der Versuchungsgeschichte etwa die Rolle des
«Satans» umbesetzt; an seine Stelle tritt kein
anderer als Christus. Eine dhnliche Zuspit-
zung findet statt, wenn sich die Verkldarung
am «Fremden» ereignet, um von Christus aus
strategischem Kalkiil auf Jesus iibertragen
zu werden. Der theologische Hohepunkt des
Buches findet sich aber in Pullmans Version der
Gethsemane-Erzahlung, in der Gestaltung der
Ereignisse vor dem Verrat und der Verhaftung
Jesu. Wahrend sich der Konflikt von Vater und
Sohn in der neutestamentlichen Uberlieferung



in wenigen Gebetsworten verdichtet —«Mein
Vater, ist’'s moglich, so gehe dieser Kelch an
mir voriiber» (Mt 26, 39) —, baut Pullmann die
Szene aus zu einer zehnseitigen Gottesanklage:

«Wo bist du? [...] Bist du vielleicht damit beschaf-
tigt, eine neue Welt zu erschaffen, weil dich
diese hier anddet? [...] In den Psalmen steht:
«Der Tor spricht in seinem Herzen: Es gibt keinen
Gott. Ich verstehe diesen Toren. Du hast ihn so
behandelt, wie du mich behandelst. [...] Du sagst
nichts. Gott — gibt es Giberhaupt einen Unter-
schied zwischen dieser Aussage und der, dass
du gar nicht da bist2» (180)

Und nur innerhalb dieser Rahmung formuliert
Jesus eindriicklich seine Wahrheit:

«Du hast diese Welt geschaffen, und sie ist
wunderbar, jeder Zentimeter.» (181) [...] Weiter:
«Herr, wenn ich ddchte, dass du mir zuhorst,
dann wirde ich vor allem um Folgendes beten:
Dass eine Kirche, die in deinem Namen auf-
gebaut wird, arm bleibt, arm, machtlos und be-
scheiden. Das sie liber keine andere Autoritét
verflugt als Gber die Autoritdt der Liebe. Dass sie
niemanden ausschliessen darf.» (187)

Doch dieser Wendepunkt, diese Gotteskrise
Jesu, bleibt fiir das weitere Geschehen ginz-
lich folgenlos. Er tangiert die ganz anderen und
handfest ins Werk gesetzten Absichten Chris-
tus’ und seines Mentors nicht. Durch die Ein-
sicht in die Notwendigkeit des Projekts Kirche
tibernimmt Christus die Funktion des Judas.
Und er wehrt sich auch nur halbherzig, als die
Helfer des Fremden vollziehen, was zum festen
Bestand aufklirerischer Christentumskritik
gehort: Der Leichnam Jesu wird aus dem Fel-
sengrab entwendet. Damit sind die Vorausset-
zungen gegeben, dass Christus kurzzeitig eine
neue und o6ffentliche Rolle iibernehmen kann,
die des Auferweckten. «Du bist der Teil, der
Jesus gefehlt hat. [...] Gemeinsam sind Jesus
und Christus das Wunder.» (211)

Die gewidhlte Strategie erweist sich als
erfolgreich: Christus begegnet den Jiingern,
was ihren Glauben und Missionswillen stiarkt;
und nach der Einfiihrung der Idee des heiligen
Geistes verhalten sie sich prompt, «als wiren sie
erfiillt vom heiligen Geist [...], und sie schaff-
ten es sogar, ein paar Wunderheilungen zu voll-
bringen, oder jedenfalls ereigneten sich Dinge,
die als Wunder weitererzidhlt werden konn-
ten» (222). Pullman zeigt—und das scheint
entscheidend —, dass das Medium, das die bei-
den Kirchengriinder gewihlt haben, unweiger-
lich eine Eigendynamik entwickelt: Die Jesus-
Geschichten werden zu Christus-Geschichten;
der Auferstehungsbericht wird ausgeschmiickt
um die Episode des «ungldubigen Thomas».

Narrative Exegese

Pullmans Roman erzahlt den Jesus-Stoff als
doppeltes Making-of: Das Making-of der
schriftlichen Jesusiiberlieferung wird zur
Basis des Making-ofs der christlichen Kirche
bzw. der Kirche von Christus. Als Bindeglied
fungiert die Manipulation der Lehre Jesu im
Namen einer kirchendienlichen «Wahrheit».
Manipuliert wird aber nicht nur die Lehre;
manipuliert werden auch die Ereignisse, die
diese wundersam beglaubigen: Kreuz und
Auferstehung.

Wenn die Rede von «Manipulation» eine
kritische Perspektive anzeigt, so muss zugleich
betont werden: Ohne mehr oder minder mani-
pulative Aneignung ist der fragliche Stoff nicht
zu haben, denn ein «historisches» Original ist
nicht verfiigbar. Es braucht ZeugInnen, und
sie sind nie «neutral». Ihre Schreibhinde wer-
den immer diesen oder jenen Akzent setzen.
Das zeigen die <originaleren> Evangelien nicht

—

Neue Wege 6/18

20

_Weniger als die unzdhligen Jesusromane. Was
—ein anspruchsvolles Exemplar wie Pullmans

Zwillingsgeschichte leistet, ist also nicht wenig:
Sie stellt diese Schreibhdnde aus und akzen-
tuiert die Darstellungsabsichten, die sie leiten.
Sie macht exemplarisch sichtbar, wie die Beru-
fung auf eine {iberzeitliche «Wahrheit» zum
Instrument zwielichtiger Machtbediirfnisse
werden kann.

Man kann Jesusromane einfach als Romane
lesen. Im theologischen Kontext liegt es aber
nahe, sie auch als eine Form der narrativen
Exegese wahrzunehmen. Als solche leisten
sie einen Beitrag zur Vergegenwartigung der
Grundgeschichte des Christentums. In Pullmans
Fall ist diese Vergegenwirtigung eine dezidiert
kirchenkritische. In einem Artikel, der iiber die
Hintergriinde des Romans Auskunft gibt, liest
sie sich, zur Frage verdichtet, so: «Wenn Du in
der Zeit reisen und den Mann vor der Kreuzi-
gung retten konntest—wissend, dass es dann
keine Kirche geben wird —, wiirdest Du es tun
oder nicht?» @

QO Philip Pullman: Der gute Herr Jesus und der Schurke
Christus. S. Fischer, Frankfurt a.M. 2010, 231 Seiten.

O Pphilip Pullmann: What Jesus Christ means to me.
The Telegraph, 7.4.2010.

O Andreas Mauz,*1973, ist Literaturwissenschaftler
und evangelischer Theologe und beschiéftigt sich im
Rahmen seiner Arbeit an der Universitdt Ziirich
schwerpunktmissig mit den Beziehungen seiner beiden
Ficher. Er gehort zum Vorstand der Neuen Wege.

andreas.mauz@access.uzh.ch



	Transformation und Vergegenwärtigung

