
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 112 (2018)

Heft: 6

Artikel: Theologie für die Rechte der Menschen

Autor: Lima Silva, Silvia Regina de

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-816560

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 28.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-816560
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Theologie
für die

Rechte der
Menschen
Silvia Regina de Lima Silva

In Lateinamerika trägt Rechtspopulismus
immer öfter ein neupfingstlerisches Kleid.
Wie etwa in Costa Rica, wo der Evangelikaie

Fabricio Alvarado Anfang April erst
in der Stichwahl gestoppt werden konnte.
Gruppen in der Tradition der Befreiungstheologie

stehen vor Herausforderungen:
Wie bleibt die Sorge um die Verarmten
und Ausgeschlossenen, um Menschenrechte

und um eine lebensfreundliche
Religion im Zentrum des Glaubens?

Wir sind heute in Lateinamerika
herausgefordert, unsere theologische Reflexion,
unsere kirchliche Praxis und unseren
politischen Aktivismus grundlegend zu
überdenken. Ausgehen müssen wir dabei von
den drängenden Fragen, die uns die harte
und widersprüchliche Realität des Kontinents

stellt. Ich muss gestehen, dass die
Unsicherheiten gross und die offenen Fragen

zahlreich sind. Deshalb sind wir derzeit

kaum imstande, Antworten zu geben.
Die geläufigsten Konzepte und

Begriffe sind alle besetzt von Ideo(theo)-
logien, in denen wir uns nicht
wiedererkennen. Wir fühlen uns verpflichtet,
jedes Wort und jedes Konzept zu erklären,
auf das wir uns beziehen. Ich sehe aber
auch, dass die Gegenwart ein fruchtbarer
Moment ist, in dem sich tiefste Überzeugungen

erneuern und sich uns Realitäten

aufdrängen, die wir bis anhin
ignorierten. Dadurch finden wir uns mit einer
Kraft und Inspiration wieder, die wir früher

nicht kannten. Es ist ein Kairos, es ist
eine neue Zeit Gottes in Lateinamerika.
Von diesem rebellischen und verwüsteten
Ort aus, aus dem Innern des sozialen
Hurrikans, teile ich mich mit.

Theologie zu betreiben, verlangt von
uns, unseren Glauben neu zu denken.
Wir müssen unsere Augen auf die
gesellschaftlichen Herausforderungen wie
Armut, Hunger, Angst, Krieg, Migration

und Gewalt richten und sie einer
kritischen Analyse unterziehen. Im Glauben
suchen wir Lichtquellen, Inspiration und
Kraft, um die Realität zu verändern. Es
handelt sich also nicht um einen Diskurs,
sondern um eine Praxis der Transformation,

über die die Theologie nachzudenken

aufgerufen ist.
Im Bemühen, den Glauben in eine

Verbindung mit der Realität zu bringen,
in der wir leben, entsteht das Politische
und das Öffentliche der Theologie. Unter
Öffentlichkeit verstehen wir den Ort, wo
wir Gemeinschaft konstruieren und das
Gemeinwohl suchen. Grundlegend dabei
ist eine Analyse der Realität, die
unterschiedliche Herangehens- und Sichtweisen

mit einbezieht und bei der das
politische Engagement offengelegt wird. Sie

muss die Vielfalt der Subjekte, Stimmen,
Kulturen und religiösen Erfahrungen zum
Ausdruck bringen.

Die Ambivalenz des
Religiösen in Lateinamerika

Die religiösen Ausdrucksformen im
öffentlichen Raum beinhalten eine politische

Dimension. In ihnen werden die
gravierenden Konflikte deutlich, die heute in
Lateinamerika zu beobachten sind.
Konflikte verschärfen sich, wenn religiöse
Ausdrucksformen instrumentalisiert und
politischen sowie wirtschaftlichen
Interessen untergeordnet werden. Dies hat
sich im Laufe der Geschichte gezeigt, wir
haben es seit Beginn der Eroberung/Kolonisation

Lateinamerikas erlebt.
Anders, als man es sich vorstellte, ist

in Lateinamerika das Religiöse weder
erloschen noch erodiert. Vielmehr hat
es seine Erscheinungsformen ausgeweitet.

In gesellschaftlichen Prozessen hat es
stets einen ambivalenten Platz eingenommen.

Wir begegnen einerseits Religion,
die der politischen Macht als Zwangsmittel

oder als ideologisch-symbolischer
Rahmen dient. Und auf der anderen Seite
gibt es Religion, die Räume der Kritik und
des Widerstands gegen die Herrschaftssysteme

bildet und Engagement für die
Befreiung und das Leben in Würde der

3 Völker aufrechterhält.
I Bevor wir weiter auf die Ambivalen¬

zen des Phänomens Religion eingehen,
ist es wichtig, sich der Vielfalt der Reli-

S gionen bewusst zu sein. Sie sind nicht
monolithisch, dementsprechend sind
auch keine Verallgemeinerungen zulässig.



Wir sollten unsere Aufmerksamkeit auf
das Besondere jeder Erfahrung von Religion

und ihrer gesellschaftlichen Auswirkungen

richten.
In Lateinamerika beobachten wir in

den letzten fünfzehn Jahren eine wichtige
Dynamik, was den öffentlichen Ort des
Religiösen betrifft. Um sie zu verstehen,
ist es notwendig, zuerst die Fortschritte
zu erwähnen, die wir in diesem Zeitraum
in Bezug auf die Agenda der Menschenrechte

erzielt haben. Sie sind das Ergebnis

der Arbeit der verschiedenen sozialen
Bewegungen, zum Beispiel von feministischen

Bewegungen, von LGBTI-Gruppen,
von indigenen Völkern und solchen
afrikanischer Abstammung - obwohl wir wissen,

wie viel mehr wir tun müssen, um
ihre vollen Rechte anzuerkennen-und
von Umweltgruppen, die die Rechte der
Natur einfordern. Neben dem Aufkommen

dieser Bewegungen ist von Bedeutung,

dass Regierungen an die Macht
kamen, welche sich etwas stärker für die
Rechte der armen Bevölkerung und der
marginalisierten Gruppen engagieren.

Diese Entwicklungen haben innerhalb

der Kirchen und religiösen Gruppen
eine starke Reaktion hervorgerufen, ja,
in diesen Räumen eine eigentliche Spaltung

bewirkt. Es gibt Gruppen, die sich
den menschenrechtlichen Forderungen
widersetzen, andere verteidigen sie. Jede
der Positionen wird von theologischen
Lektüren und Perspektiven begleitet,
begründet und gerechtfertigt.

Verarmte Menschen in
neupfingstlerischen Kirchen

Am stärksten haben sich Gruppen profiliert,

die sich dem Aufbau von inklusive -

ren Gesellschaften widersetzen. Sie sind
mit politischen Akteurinnen der Rechten

vernetzt und bilden in einigen Ländern

sogar eine eigene politische Partei.
Ihre Gesetzesvorhaben stehen im
Zusammenhang mit dem Widerstand gegen die
Gleichberechtigung in der Ehe, die
Sexualerziehung in Schulen, die Legalisierung
von Abtreibung, sexuelle und reproduktive

Rechte und weitere Massnahmen
einer inklusiven Menschenrechtspolitik.
Es ist zu Bündnissen gekommen zwischen
diesen Gruppen, die in ihrer Mehrheit
neupfingstlerischen Kirchen entstammen,

aber auch konservativen Sektoren
der katholischen Kirche. Bei uns in Costa
Rica unterstützte die katholische Kirche

den Präsidentschaftskandidaten Fabri-
cio Alvarado, einen neupfingstlerischen
Pfarrer. Eine ähnliche Realität findet sich
in Ländern wie Kolumbien, Argentinien,
Chile, Peru oder Brasilien.

Ihnen gegenüber stehen jene Gruppen,

die ihren christlichen Glauben aus
einer befreienden Perspektive leben. Sie
möchten inklusive Gesellschaften
aufbauen, welche die Menschenrechte
respektieren. Sie sehen im gegenwärtigen
Kontext die fragile Demokratie des
Kontinents in Gefahr.

Obwohl es uns einiges kostet, dies
einzugestehen: Die grosse Mehrheit der
Mitglieder neupfingstlerischer Kirchen
kommt aus den verarmten und marginalisierten

Bereichen der Gesellschaft.
Faktoren, die zu dieser Entwicklung beitragen,

sind die mangelnde Aufmerksamkeit
des Staates für verarmte Gemeinschaften,

die Dynamik einer warmherzigen
Gemeinschaft vor Ort, welche diese
Kirchen bieten, eine Theologie des
Wohlstands, aber auch des Verdiensts und des
Verzichts, das Versprechen der Überwindung

von Schmerz und Leid durch den
unmittelbaren Trost Gottes, die fröhliche,
festliche Liturgie mit attraktiven und
eingängigen Rhythmen, Lieder mit Texten,
welche die Realität nicht in Frage stellen
oder den Glauben nicht herausfordern,
sondern Emotionen in Gang setzen

Auf der Suche nach Antworten auf
diese Entwicklung benötigen wir eine
grosse Sensibilität für die Seele unserer
Völker und einen tiefen Sinn für das
Religiöse in Verbindung mit den Situationen
des konkreten Lebens der Menschen.

Noch vor einigen Jahren hätte ich
mir die heutigen theologischen
Auseinandersetzungen nicht vorstellen können.
Im Zentrum der lateinamerikanischen
Befreiungstheologie stand und steht das
Beharren auf der prophetischen Rolle
des Christentums, das Engagement für
gesellschaftliche Transformation und für
ein würdiges Leben der Völker mit ihren
Kulturen und Religionen, das Recht auf
Land und auf ein Leben im Einklang mit
der Natur. Darüber hinaus geht es um ein
Leben in Würde der Frauen, indem in Frage

s gestellt und öffentlich gemacht wird, was
i bisher als privat galt. Und ebenso wich¬

tig ist der Respekt vor den Rechten der
Gemeinschaften unterschiedlicher sexu-

s eller Orientierung, indem der Körper aller
als Ort der Offenbarung Gottes anerkannt
wird. Diese Theologie war immer eine



untrennbare Verbündete der Menschenrechte;

und sie ging darüber hinaus, wo
der Menschenrechtsdiskurs zu kurz griff.

Eine gemeinsame
menschliche Realität

Die Welt ist klein geworden. Wir sind-
etwa in Lateinamerika und in Europa - mit
gemeinsamen Gegebenheiten konfrontiert:

der Zerstörung des Planeten und
der Sorge um ihn, den Migrationen,
Wirtschaftspolitiken, Arbeitsgesetzen.
Das sind nicht einfach Themen, sondern
Aspekte einer gemeinsamen menschlichen

Realität. Sie eint uns, sie zeigt
uns unsere gegenseitige Abhängigkeit
auf, ungeachtet der Hemisphäre, auf der
wir leben. Auch wenn in Lateinamerika
die Auseinandersetzungen noch härter
und konfrontativer sind, stehen wir vor
gemeinsamen Herausforderungen, die ich
in acht Punkten benennen möchte.

1. Im Zentrum steht die Überwindung
von Individualismus und Gleichgültigkeit.

Denn sie sind die Seins- und
Lebensweise des neoliberalen Kapitalismus.

Die Menschheits- und
Umweltkatastrophen von heute bewegen uns
kaum mehr. Empörung ist eine
seltene Gefühlslage geworden, wir haben
Wege gefunden, uns zu distanzieren
vom Schmerz und vom Leiden anderer.

Ein öffentliches Zeugnis unseres
Glaubens in der Nachfolge Jesu erfordert

eine erneuerte Begeisterung für
das Menschliche, die Sorge um die
Verarmten und Ausgeschlossenen.

2. Dem Göttlichen, dem Spirituellen
müssen wir wieder einen Sinn beimessen.

Uns selber sollten wir als Teil der
Schöpfung neu entdecken. Nehmen
wir unsere Aufgabe, zu ihr Sorge zu
tragen, verantwortlich wahr, leben
wir eine Spiritualität der Verbindung,
des Respekts, der Horizontalität und
Geschwisterlichkeit mit den anderen
Geschöpfen.

CO

3. Gerade jetzt müssen wir auf dem säku- »

laren Staat beharren. Er ermöglicht s

respektvolle Beziehungen zwischen 1

den verschiedenen Glaubenserfahrungen,

er verhindert Privilegien religiöser

Gruppen und das Aufzwingen reli- S

giöser Überzeugungen.

4. Von der Theologie her sind wir zu
Reflexion und Aktion aufgerufen,
die das alltägliche Leben als Ort der
Begegnung mit dem Göttlichen begreifen.

Die Geheimnisse der Offenbarung

und der Verborgenheit Gottes
liegen in der irdischen Geschichte.
Das ist es, was wir aus der Praxis Jesu
lernen.

5. Unser Körper ist unser Zuhause, er
ist ein Tempel und Heimat des
Göttlichen. Er darf niemals entweiht oder
verletzt werden. Die Theologie muss
zur Stärkung der Rechte von Frauen,
Kindern und aller Menschen mit ihren
vielfältigen sexuellen Orientierungen
da sein, die im Laufe der Geschichte
am meisten unter Gewalt gelitten
haben. In Bezug auf die erkämpften

Rechte dürfen wir keinen Schritt
zurückweichen.

6. Die menschliche Mobilität prägt
unsere Zeit. Das gilt insbesondere für
Migrantinnen, für Menschen ohne
Land, für die das Überleben zum
täglichen Spiel auf Leben und Tod geworden

ist. Die Theologie und das öffentliche

Zeugnis unseres christlichen
Glaubens errichten ihr Zelt unter den
Vertriebenen, begleiten sie und
unterstützten sie dabei, die Grenzen des
Hasses und der Gleichgültigkeit zu
überwinden. Glauben heisst Partei
ergreifen.

7. Wir verstehen die Pluralisierung der
Religionen als Beitrag zum Aufbau
einer demokratischen Öffentlichkeit.
Damit stehen wir auf dem Boden einer
theologischen Erkenntnistheorie, die
die Bedeutung aller Glaubensdiskurse
anerkennt und die Sensibilität für die
Unterschiede und das Anderssein in
unseren Gesellschaften fördert. Die
Entwicklung einer öffentlichen Theologie,

bei der das Christentum nicht im
Zentrum steht, ist ein entscheidendes
Element, um zu wirklich multireligiösen

und multikulturellen
Gesellschaften beizutragen. Kulturen sind
Vehikel, durch die wir unseren Glauben,

unsere Rituale und unser
theologisches Denken vermitteln.



8. Entscheidend ist unsere Solidarität
mit den Verarmten. Ihre Armut ist eine
Folge des herrschenden Wirtschaftssystems,

des neoliberalen Kapitalismus,

das auf Ausschluss basiert und
seine eigene Theologie jeden Tag
perfektioniert. Die Sorge muss im Zentrum

stehen - auch für die Natur, in der
Verantwortung gegenüber unserem
gemeinsamen Zuhause. Wir setzen
uns ein für Konvivialität (Ivan Illich),
für die Transformation der harten
Realität, den Umbau unserer
verschiedenen Gesellschaften zu einem
gemeinsamen Haus, in dem Respekt
und Solidarität gelebt werden. •

O Silvia Regina de Lima Silva ist katholische
Theologin aus Brasilien. Sie ist Direktorin des
Ökumenischen Forschungsinstituts DEI in
Costa Rica und Professorin an der dortigen
Universidad Nacional. Ihre Hauptarbeitsgebiete

sind gemeinschaftliche Bibellektüre, Theologie

der schwarzen Bevölkerung in Lateinamerika

und feministische Theologie.

direccion@dei-cr.org

o Der Text ist die gekürzte Fassung des Referats,
das Silvia Regina de Lima Silva am 11. März
2018 im Rahmen der Reihe von theologisch
boldern zu Public theology-gesellschaftliche
Relevanz von Theologie heute und morgen
in Boldern/Männedorf gehalten hat. Übersetzung:

Matthias Hui.

Impuls

Walter Vogts
Vattr

Fredi Lerch

Der Schriftsteller Walter Vogt (1927-
1988) war eine schillernde Persönlichkeit.
Von Beruf war er zuerst Röntgenarzt, später

Psychiater in der Klinik Waldau, ab
1972 führte er eine Privatpraxis in seinem
Haus in Muri bei Bern, wo er mit Frau und
drei Kindern lebte. Als nonkonformistischer

Schriftsteller pflegte er eine
belletristische und eine kritisch-satirische
Publizistik. Und als Mensch war er ein
Grenzgänger, der die Grenzen ab und zu
überschritt, etwa bei seinem Umgang mit
Drogen Anfang der 1970er oder seinem
Coming-out als Bisexueller Anfang der
1980er Jahre.

Zwar gibt es seit 1997 im Verlag Nagel
& Kimche eine zehnbändige Werkausgabe.
Weitgehend unberücksichtigt bleibt darin
aber die Tatsache, dass Walter Vogt
zwischen 1960 und 1980 immer wieder auch
berndeutsch schrieb. Vogt war es auch,
der 1967 den Begriff der modern mund-
art prägte, der bis heute jene Literatur
bezeichnet, die damals die Umgangssprache

als Kunstsprache aus dem bluemeten
Trögli befreite.

Mit hani xeit ist nun eine repräsentative

Sammlung mit Vogts berndeutschen
Gedichten, Prosastücken, Radiokolumnen

und mit dem Dialog Tinnkwisizioon -
einem psychiatrischen Klinikaufnahmegespräch-als

Buch erschienen.

Das laientheologische
Interesse

Obschon Walter Vogt ein Naturwissenschaftler

war, interessierte er sich immer
auch für theologische Fragen, und
verschiedentlich trat er als Laienprediger auf.
Bemerkenswert ist, dass er als Schriftsteller

bei religiösen und biblischen Themen
gerne zur Mundart griff. Es gibt bereits
vom Jugendlichen ein Krippenspiel auf
berndeutsch, und in den Radiokolumnen

aus den 1970er Jahren beschäftigt er
sich vor allem in jenen Beiträgen, die an


	Theologie für die Rechte der Menschen

