Zeitschrift: Neue Wege : Beitrdge zu Religion und Sozialismus
Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 112 (2018)

Heft: 6

Artikel: Spuren der Gewalt in den Evangelien
Autor: Sutter Rehmann, Luzia

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-816558

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 29.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-816558
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Spuren der
Gewalt in
den Evangelien

Luzia Sutter Rehmann

Immer wieder entdecken Leute,
dass in der Bibel Gewalt vor-
kommt. Manche erschrecken.
Die Spuren der Gewalt im Neuen
Testament wahrnehmen bedeu-
tet tatsachlich, sich von ithnen
aufschrecken zu lassen. So lasst
sich eine Lektiire entwickeln,
die angedeutete und explizite
Gewalt zum Anlass nimmt, histo-
risch nachzufragen und theolo-
gisch weiterzudenken.

Die Bibel besingt keine heile Welt.! Ich habe
allerdings Miihe mit einer Lektiire, die nur—oder
vor allem—das Erste Testament als gewaltvoll
wahrnimmt.? Die drei synoptischen Evangelien
(Matthdus, Markus, Lukas) enthalten viele Sze-
nen, die von Gewalt geprigt sind. Es ist daher
fraglich, ob die Bezeichnung Evangelium, was
«Gute Botschaft» bedeutet, dem Inhalt der
Schriften gerecht wird. Ich befiirchte, dass
diese Bezeichnung die LeserInnenperspektive
lenkt, so dass das Helle, Freundliche, Friedliche

Neue Wege 6/18

14

akzentuiert wahrgenommen wird. Durch diese
Fokussierung auf «Frohe Botschaft» werden
Szenen in den Hintergrund gedringt, die nicht
froh sind. Wir nehmen sie nicht richtig ernst.

Die Weihnachtsgeschichte gehdrt zum
Beispiel in den Kontext des Kindermordes in
Bethlehem (Mt 2,16—18). Damit erzidhlt sie
tiberhaupt kein siisses Krippenspiel und macht
nicht auf heile Familie, sondern sie verdeut-
licht die Ausweglosigkeit der Bevélkerung,
die unter der herodianischen Gewaltpolitik litt.
Die Politik des Konighauses war blutgetrankt
und oft irrational. Aber auch Pilatus richtete
ein Blutbad unter galildischen PilgerInnen an
(Lk 13, 1f). Dazu kommen uns heute in Zeiten
der Terroranschldge Bilder wie von selbst.
Proteste der jidischen Bevolkerung wurden
meist brutal niedergeschlagen (Mt 22, 1-14;
Lk 19,11-19). In vielen Gleichnissen werden
ungerechte Verhiltnisse geschildert. Die apo-
kalyptischen Reden in den Synoptikern geho-
ren zum Gewalttitigsten der ganzen Bibel.
Im Unservater-Gebet héren wir den Schrei
der Hungrigen nach Brot und Schuldenerlass
(Mt 6,9-13; Lk 11, 1—4), und in der Mitte des
Neuen Testaments steht ein Kreuz mit einem
gefolterten, langsam erstickten politischen
Gefangenen. Das sollte uns aufmerken lassen.

Das Bild des gewaltlosen Jesus, der ein apo-
litischer Lehrer und Heiler gewesen sei, charis-
matisch und leicht jenseitig, ist hier in Europa
weit verbreitet. Oft fehlt aber das Bewusstsein,
wie ungerecht die Verhiltnisse im 1. Jahrhun-
dert, zur Zeit Jesu, waren. Es fehlt oft schlicht
das Wissen um die Ausbeutungsstrukturen des
romischen Imperiums. Die Empire Studies>im
englischsprachigen Raum haben dazu viele
Grundlagen erarbeitet. Die sozialgeschichtli-
che Bibelauslegung hat die Auswirkungen der
imperialen Politik auf die Bevolkerung minu-
tios dargelegt. Richard H.Horsley kritisiert
darum die westliche Auslegung, die die jesua-
nische Feindesliebe dazu heranziehe, um jeg-
lichen Widerstand gegeniiber westlicher Domi-
nanz zu ersticken. Er bedauert zudem, dass das
Thema der Gewalt in der Forschung der 1990er
Jahre, dem sogenannten Third Quest, anna-
hernd unsichtbar wurde.*

Die Evangelien sind
Nachkriegsliteratur

Die Evangelien stammen aus der Zeit nach
dem grossen jiidisch-romischen Krieg. Die
Konfrontation der Bevolkerung in Paldstina
mit der grossten damaligen Militirmacht
bahnte sich iiber Jahrzehnte an und eskalierte
in einem vierjdhrigen Krieg. Der zeitgenos-
sische jidisch-romische Historiker Flavius



Josephus berichtet von den Raubziigen und
Massenkreuzigungen der rémischen Feld-
herren in Palistina.> Auch andere romische
Schriftsteller erzdhlen von brutalen Repressi-
onen.® Als im August 70 die Stadt Jerusalem in
Flammen aufging, wurde der grosste Teil der
Bevolkerung getotet. Die gesamte Bevolkerung
der Stadt—an die 100000 Menschen —wurde
aufgerieben, verkauft oder vertrieben. Erst
drei Jahrhunderte spiter finden sich die ers-
ten archdologischen Spuren einer wieder auf-
gebauten Stadtmauer.” Jerusalem war nicht nur
erobert, sondern vernichtet worden.

Die drei synoptischen Evangelien sind
frithe Stimmen nach diesem Krieg. Sie brin-
gen traumatische Bilder zur Sprache, die die
Nachkriegsgeneration mit sich trug. Sie erzih-
len von der Gewaltspirale unter den Herodia-
nerinnen, die von Rom eingesetzt waren, und
dem Hunger, der auf der Bevolkerung laste-
te.® Das Lukasevangelium spricht explizit von
den Legionen, die Jerusalem umzingeln (Lk
19,43; 21,20), von der kompletten Zerstorung
der Stadt (Lk 19,44), von Verschleppungen (Lk
21,24) und von den Auswirkungen der Gewalt
auf Frauen und Kinder (Lk 21,23; 23,28f). Die
Zivilbevolkerung war der Gewalt schutzlos
ausgeliefert. Die hohen Pachtzinsen vertrie-
ben die Kleinbduerinnen und Kleinbauern von
ihrem Land direkt in die Schuldsklaverei. So
wuchs die Zahl der Landlosen —in Mk 6,30-34
sehen wir Scharen herumziehen, kopflos, ziel-
los, auf der Suche nach Brot.

Widerspruch gegen
die Sieger

Obwohl Paldstina nur ein kleiner Teil des rie-
sigen Imperiums war, wurde der romische Sieg
iiber die Juden und Jidinnen im grossen Stil
gefeiert. Kaiser Vespasian brauchte ihn, um
seine fragile Macht zu sichern. Er liess Miinzen
priagen, die diesen Sieg im ganzen Reich ver-
kiindeten. Vespasian und spiter seine S6hne
Titus und Domitian gaben mehrmals neue Pra-
gungen desselben Siegesmotivs heraus: Auf der
einen Seite der Miinze glanzte das Portrit des
siegreichen Kaisers, auf der anderen war eine
am Boden, unter einer Palme kauernde Frau
zu sehen und die Schrift Judaea Capta —Judia
gefangen. Hinter ihr ein romischer Mann in
Siegerpose. Die Hiande der Frau sind entwe-
der hinter dem Riicken gebunden oder sie hilt
ihren Kopf. Auf einigen Pragungen ist ihr Kleid
hochgeschlagen, sodass etwas Bein zum Vor-
schein kommt. Sie wirkt klein, erniedrigt.
Wihrend die Nachkriegsgeneration der
Jidinnen und Juden aus Paldstina an traumati-
schen Erinnerungen leidet, sind diese Miinzen



der SiegerInnen im Umlauf. Einige Erzih-
lungen der Evangelien handeln vom Auf-
stehen, vom Erheben des Kopfes (Lk 21,28),
von der verkriimmten Frau, die sich aufrich-
tet (Lk 13,11-13), von der untrdstlichen Rahel
(Mt 2,18) und der Witwe, die um ihr Recht
kampft (Lk 18, 2). Sie sind unmittelbar als Ant-
wort auf die Verbreitung dieser Siegesmiinzen
zu verstehen —als vehementer Einspruch.

Die Evangelien—allen voran das Lukas-
evangelium —widersprechen den historischen
Siegern, weil sie die brutale Realitit fragmen-
tarisch einspielen. Ich meine also, es ist unab-
dingbar, nicht vor der Gewalt in den Texten
zuriickzuschrecken, sondern sie in den politi-
schen und historischen Horizont einzuordnen.
Erst dadurch konnen wir die literarische und
theologische Leistung dieser Schriften erahnen.

Das Unsagliche erzahlen

Wenn wir die synoptischen Evangelien in den
Zusammenhang der Gewaltgeschichte stellen,
geschrieben von der Nachkriegsgeneration um
70 bis 85, von Uberlebenden, Vertriebenen, Ver-
kauften im Anschluss an diesen Krieg, gewinnt
Martin Kdhlers These, wonach das Markus-
evangelium ein verlingerter Passionsbericht
ei?, eine neue Bedeutung. Der Passionsbe-
richt nimmt bei Markus nicht nur quantitativ
viel Raum ein'?, sondern hat auch inhaltlich
grosses Gewicht, was in der aktuellen neutes-
tamentlichen Forschung unbestritten ist.!!

Die synoptischen Evangelien schildern
nicht nur das Leiden eines einzelnen Mannes,
sondern das Leiden unzdhliger Menschen,
eines Volkes, das zerstiickelt wurde. Sie sind
als Ganzes Passionsberichte. Die Passion erlitt
die jiidische Bevolkerung im Nahen Osten, in
der roémischen Provinz Syria oder Palidstina.
Die Schriften suchen nach Worten fiir das Lei-
den der Bevolkerung, das sich iber mehrere
Jahrzehnte hinzog und in der Vernichtung Jeru-
salems gipfelte. Fiir uns christlich sozialisierte
LeserInnen geht es darum, die Fokussierung
auf das Leiden Jesu, seine Isolation von sei-
nem Volk und von der jiidischen Geschichte
im 1. Jahrhundert unter der Pax Romana zu
durchbrechen.

Die Evangelien sind nicht einfach eine
«Gute Nachricht». Sie ringen um einen Neuan-
fang, um neues Leben. Gleichzeitig enthalten
sie Erinnerungen traumatisierter Menschen. In
diesem Sinn sind sie auch Trauma-Literatur.
Was Trauma-Literatur ist, ist mir bei der Lek-
tiire von Ruth Posers Ezechiel-Buch!? aufge-
gangen. Trauma-Literatur ist ein Paradox: Die
erlittenen Verletzungen zwingen die Betroffe-
nen zum Schweigen, rauben ihnen die Sprache.

Neue Wege 6/18

Das Schweigen wird ihnen Verdammnis und

Exil, in das sie sich zuriickziehen konnen, das

sie aber auch isoliert. Es wird zum Ort, den

sie oft kaum mehr verlassen kénnen. Trauma-
Literatur versucht, das Unségliche zu erzih-
len. Sie spinnt einen Erzihlfaden, der stindig
abbricht, von unverdaulichen Erinnerungsbro-
cken unterbrochen wird. Sie hantiert mit Flash-
backs, mit Rissen im Textgewebe, sie kreist um

das, was sich nicht «logisch geordnet» erzih-
len ldsst, was herumgeistert, den Atem und den

Schlaf raubt.

Die Evangelien in
einer Welt der Gewalt

In den Evangelien wird der Passion aber auch
widersprochen. Momente der Heilung und
des Atemholens scheinen auf, genauso wie
die Erinnerungen derjenigen, die nicht mehr
reden konnen. Es sind politisch-existenzielle
Texte plt poetlscher Kraft. Wenn Gewalt auf-
blitzt! $llten wir uns betreffen lassen und das
Unrecht nicht beschonigen. Es liegt an den
Lesenden, ob der von der Schrift geschaffene
Raum zum Durchatmen und ins Leben fiihrt.

Der Schriftsteller Hansjorg Schneider sagte
jingst in einem Interview, Schreiben sei ein
magischer Bannvorgang.!3 In diesem Sinn ver-
suchen die synoptischen Evangelien die trau-
matischen Erinnerungen zu bannen, indem sie
thnen bruchstiickhaft Raum einrdumen. Sie
suchen und (er)finden einen Erzihlfaden, der
dem Schrecken standhélt und die Erinnerungen
zuriickfiihrt in eine Zeit, als es noch ein Volk
gab, einen Tempel, eine Stadt und eine Hoff-
nung. Sie lassen den Romern ihren Triumph
nicht unwidersprochen, sondern mobilisieren
Erinnerungen an gelungenes Leben—und stel-
len damit einen frithen Einspruch gegen die
historischen Sieger dar.

Diese alten Schriften als frohe Botschaften,
Evangelien, zu bezeichnen, verleitet dazu, die
Gewaltin jedem Kapitel, in fast jeder Perikope,
zu libersehen. Sie passt dann nicht mehr ins
frohe Bild. Doch es ist dieses frohe Bild, das
nicht in die Realitét passt, die damals wie heute
politisch geformt ist. Grossmichte und Inter-
essen der Superreichen bestimmen sie, Struk-
turen der Gewalt prigen Lebensverhiltnisse
von Menschen und von Regionen. Genau dazu
haben die synoptischen Passionsgeschichten
etwas zu sagen. @

O Luzia Sutter Rehmann, *1960, ist Titularprofessorin fiir
Neues Testament an der Universitit Basel und Stu-
dienleiterin des Arbeitskreises fiir Zeitfragen in Biel.

luzia.sutter-rehmann@unibas.ch



1. Sigrid Eder sagt, die Bibel wire wirklichkeitsfremd,
wenn sie keine Gewalt kennen wiirde (Gewalt in der
Bibel. Begrifflichkeit — Verstehenshilfen— Perspekti-
ven. In: Protokolle zur Bibel. 1/2010, S.1-20, 5). Rainer
Kessler hilt Gewalt in der Bibel deshalb fiir allgegen-
wirtig, weil sie in unserer Welt allgegenwirtig ist.

Er plddiert dafiir, genau zu fragen, wie die Texte von
Gewalt sprechen (Rainer Kessler: «Die Erde war voller
Gewalt.» (Genesis 6,11.13) Paradigmatische Gewalt-
verarbeitung in der biblischen Urgeschichte. In: Ders.,
Gotteserdung. Beitrige zur Hermeneutik und Exege-
se der Hebrdischen Bibel. Stuttgart 2006, S.41-54,
41). Walter Dietrich spricht von der «Allgegenwart der
Gewalt» in der Hebrdischen Bibel (Im Zeichen Kains.
Gewalt und Gewaltiiberwindung in der Hebrdischen
Bibel. In: EvTh 64 (2004), S.252-267, 252).

2 Manfred Oeming macht sechs Strategien aus, die bei
gewaltreichen Texten besser nicht angewendet werden
sollten, da sie simplifizierend seien und in Wider-
spriiche fiihrten. Das Ignorieren oder gar Beschoni-
gen sei so wenig hilfreich wie die Historisierung und
Relativierung der Texte, die dem Alten Testament
meist ein gewaltreiches Erbe unterstellen, wihrend
das Neue Testament als gewaltarmer und ethisch
hochstehender erscheine (Manfred Oeming: Gott und
Gewalt im Alten Testament —Unzeitgemdsse Betrach-
tungen eines Exegeten. In: Manfred Zimmer (Hrsg.):
Religion und Politik im Zeichen von Krieg und Ver-
sohnung. Beitriage und Materialien. Borderstedt 2005,
S.182-198).

3  Stephen Moore: Empire and Apocalypse: Postcolonia-
lism and the New Testament. Sheffield 2006.

4 Richard H. Horsley: «By the Finger of God»: Jesus
and Imperial Violence. In: Shelly Matthews / E. Leigh
Gibson (Hrsg.): Violence in the New Testament.

New York/London 2005, S.51-80.

5 Flavius Josephus: De bello, 3,62—63; 3,428—432;
5,446—-451; 6,1-2 (Auswahl).

6  «Recent studies by Roman historians are making it
increasingly clear that such brutal military violence
against subject peoples was standard practice by
the Romans. [...] In their initial conquests and again
in retaliation for any rebellion, the Roman armies
purposely devastated the countryside, burned villages,
pillaged towns, and slaughtered and enslaved the
people (Tacitus, Ann.1,51,56; 2.21; Cassius Dio
67.4.6).» Richard H. Horsely (Anm. 4), S.55.

7  Siehe dazu z.B. Max Kichler: Jerusalem. Ein Hand-
buch und Studienreisefiihrer zur Heiligen Stadt.
Gottingen 2014, S.25—45.

8 Luzia Sutter Rehmann: Wut im Bauch. Hunger im
Neuen Testament. Glitersloh 2014.

9  Martin Kidhler: Der sogenannte historische Jesus und
der geschichtliche, biblische Christus. Neu hg. von
Ernst Wolf, Tiibingen 1956, S. 59 (Anm. 1).

10 «Es fallt sofort auf, dass der zweite Teil gemessen am
dargestellten dusseren Geschehen iiberdimensioniert
ist. Auf die Darstellung der Passion entféllt mehr
als ein Drittel des Buches, obwohl die Ereignisse sich
in wenigen Tagen abgespielt haben.» Hans Conzel-
mann /Andreas Lindemann: Arbeitsbuch zum Neuen
Testament. Tiibingen 1979, S.242.

11  «Inder neutestamentlichen Wissenschaft besteht im
Blick auf die Interpretation des Markusevangeliums
gegenwirtig ein weitreichender Konsens dariiber,
dass die Passionsgeschichte nicht nur den Flucht- und
Zielpunkt der Gesamtdarstellung des Evangeliums
bildet, sondern zugleich auch dessen sachlich logi-
sche Mitte ist.» Hans-Christian Kammler: Das Verstdnd-
nis der Passion Jesu im Markusevangelium. In:
Zeitschrift fiir Theologie und Kirche 103 (2006),
S.461-491, 461.

12 Ruth Poser: Das Ezechielbuch als Traumaliteratur.
Leiden/Boston 2012, S, 114f.

13 Christoph Schneider: «Ich hatte méichtige Schutzengel».
In: Tages-Anzeiger, 27.3.2018, S.33.

Transfor-
mation und
Vergegen-
wartigung

Andreas Mauz

Wie und warum erzdhlt man heute
einen Jesusroman? Philip Pullman
hat mit Der gute Herr Jesus und
der Schurke Christus (2010) eine
kirchenkritische Fortschreibung
der Evangelien vorgelegt.

Zu den markantesten Eigenheiten der im
Neuen Testaments versammelten Schriften
(des so genannten Kanons) gehort die Plurali-
tat der Evangelien. Das Evangelium von Jesus
Christus wird nicht in einer, sondern in vier
Versionen geboten, die nicht nur in neben-
sachlichen Punkten voneinander abweichen.
Diese Pluralitit—und besonders wohl die als
«Widerspriiche» gewerteten Abweichungen —
hat im Verlauf der Christentumsgeschichte
verschiedenste Projekte einer Vereinheitli-
chung provoziert. Bereits um das Jahr 170 ent-

— wirft Tatian eine erste «Evangelienharmonie».
A Diese Schrift 10st aber die vielen Evangelien
" der ersten Jahrhunderte nicht ab. Und auch

der fiir die Kanonbildung wichtige Versuch des
«Ketzers» Marcion, nur eine bereinigte Fas-
sung des Lukas-Evangeliums fiir verbindlich
zu erkliren, bleibt ohne Erfolg. Offensichtlich



	Spuren der Gewalt in den Evangelien

