
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 112 (2018)

Heft: 6

Artikel: Spuren der Gewalt in den Evangelien

Autor: Sutter Rehmann, Luzia

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-816558

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 29.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-816558
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Spuren der
Gewalt in

den Evangelien
Luzia Sutter Rehmann

Immer wieder entdecken Leute,
dass in der Bibel Gewalt
vorkommt. Manche erschrecken.
Die Spuren der Gewalt im Neuen
Testament wahrnehmen bedeutet

tatsächlich, sich von ihnen
aufschrecken zu lassen. So lässt
sich eine Lektüre entwickeln,
die angedeutete und explizite
Gewalt zum Anlass nimmt, historisch

nachzufragen und theologisch

weiterzudenken.

Die Bibel besingt keine heile Welt.1 Ich habe
allerdings Mühe mit einer Lektüre, die nur - oder
vor allem-das Erste Testament als gewaltvoll
wahrnimmt.2 Die drei synoptischen Evangelien
(Matthäus, Markus, Lukas) enthalten viele
Szenen, die von Gewalt geprägt sind. Es ist daher
fraglich, ob die Bezeichnung Evangelium, was
«Gute Botschaft» bedeutet, dem Inhalt der
Schriften gerecht wird. Ich befürchte, dass
diese Bezeichnung die Leserinnenperspektive
lenkt, so dass das Helle, Freundliche, Friedliche

akzentuiert wahrgenommen wird. Durch diese
Fokussierung auf «Frohe Botschaft» werden
Szenen in den Hintergrund gedrängt, die nicht
froh sind. Wir nehmen sie nicht richtig ernst.

Die Weihnachtsgeschichte gehört zum
Beispiel in den Kontext des Kindermordes in
Bethlehem (Mt 2,16-18). Damit erzählt sie
überhaupt kein süsses Krippenspiel und macht
nicht auf heile Familie, sondern sie verdeutlicht

die Ausweglosigkeit der Bevölkerung,
die unter der herodianischen Gewaltpolitik litt.
Die Politik des Könighauses war blutgetränkt
und oft irrational. Aber auch Pilatus richtete
ein Blutbad unter galiläischen Pilgerinnen an
(Lk 13, lfl. Dazu kommen uns heute in Zeiten
der Terroranschläge Bilder wie von selbst.
Proteste der jüdischen Bevölkerung wurden
meist brutal niedergeschlagen (Mt 22,1-14;
Lk 19,11-19). In vielen Gleichnissen werden
ungerechte Verhältnisse geschildert. Die
apokalyptischen Reden in den Synoptikern gehören

zum Gewalttätigsten der ganzen Bibel.
Im Unservater-Gebet hören wir den Schrei
der Hungrigen nach Brot und Schuldenerlass
(Mt 6,9-13; Lk 11,1-4), und in der Mitte des
Neuen Testaments steht ein Kreuz mit einem
gefolterten, langsam erstickten politischen
Gefangenen. Das sollte uns aufmerken lassen.

Das Bild des gewaltlosen Jesus, der ein
apolitischer Lehrer und Heiler gewesen sei,
charismatisch und leicht jenseitig, ist hier in Europa
weit verbreitet. Oft fehlt aber das Bewusstsein,
wie ungerecht die Verhältnisse im 1. Jahrhundert,

zur Zeit Jesu, waren. Es fehlt oft schlicht
das Wissen um die Ausbeutungsstrukturen des
römischen Imperiums. Die Empire Studies3 im
englischsprachigen Raum haben dazu viele
Grundlagen erarbeitet. Die sozialgeschichtliche

Bibelauslegung hat die Auswirkungen der
imperialen Politik auf die Bevölkerung minutiös

dargelegt. Richard H.Horsley kritisiert
darum die westliche Auslegung, die die jesua-
nische Feindesliebe dazu heranziehe, um
jeglichen Widerstand gegenüber westlicher Dominanz

zu ersticken. Er bedauert zudem, dass das
Thema der Gewalt in der Forschung der 1990er
Jahre, dem sogenannten Third Quest,
annähernd unsichtbar wurde.4

Die Evangelien sind
| Nachkriegsliteratur
CT)

5 Die Evangelien stammen aus der Zeit nach
I dem grossen jüdisch-römischen Krieg. Die

Konfrontation der Bevölkerung in Palästina
mit der grössten damaligen Militärmacht
bahnte sich über Jahrzehnte an und eskalierte
in einem vierjährigen Krieg. Der zeitgenössische

jüdisch-römische Historiker Flavius



sie sirro i

Ö Ö
© © vJA ig) © © ©
"~~ V © '*A '","

Josephus berichtet von den Raubzügen und
Massenkreuzigungen der römischen
Feldherren in Palästina.5 Auch andere römische
Schriftsteller erzählen von brutalen Repressionen.6

Als im August 70 die Stadt Jerusalem in
Flammen aufging, wurde der grösste Teil der
Bevölkerung getötet. Die gesamte Bevölkerung
der Stadt-an die 100000 Menschen-wurde
aufgerieben, verkauft oder vertrieben. Erst
drei Jahrhunderte später finden sich die ersten

archäologischen Spuren einer wieder
aufgebauten Stadtmauer.7 Jerusalem war nicht nur
erobert, sondern vernichtet worden.

Die drei synoptischen Evangelien sind
frühe Stimmen nach diesem Krieg. Sie bringen

traumatische Bilder zur Sprache, die die
Nachkriegsgeneration mit sich trug. Sie erzählen

von der Gewaltspirale unter den
Herodianerinnen, die von Rom eingesetzt waren, und
dem Hunger, der auf der Bevölkerung lastete.8

Das Lukasevangelium spricht explizit von
den Legionen, die Jerusalem umzingeln (Lk
19,43; 21,20), von der kompletten Zerstörung
der Stadt (Lk 19,44), von Verschleppungen (Lk
21,24) und von den Auswirkungen der Gewalt
auf Frauen und Kinder (Lk 21,23; 23,28D. Die
Zivilbevölkerung war der Gewalt schutzlos
ausgeliefert. Die hohen Pachtzinsen vertrieben

die Kleinbäuerinnen und Kleinbauern von
ihrem Land direkt in die Schuldsklaverei. So
wuchs die Zahl der Landlosen - in Mk 6,30-34
sehen wir Scharen herumziehen, kopflos, ziellos,

auf der Suche nach Brot.

Widerspruch gegen
die Sieger

Obwohl Palästina nur ein kleiner Teil des
riesigen Imperiums war, wurde der römische Sieg
über die Juden und Jüdinnen im grossen Stil
gefeiert. Kaiser Vespasian brauchte ihn, um
seine fragile Macht zu sichern. Er liess Münzen
prägen, die diesen Sieg im ganzen Reich
verkündeten. Vespasian und später seine Söhne
Titus und Domitian gaben mehrmals neue
Prägungen desselben Siegesmotivs heraus : Aufder
einen Seite der Münze glänzte das Porträt des

siegreichen Kaisers, auf der anderen war eine
am Boden, unter einer Palme kauernde Frau
zu sehen und die Schrift Judaea Capta - Judäa
gefangen. Hinter ihr ein römischer Mann in
Siegerpose. Die Hände der Frau sind entweder

hinter dem Rücken gebunden oder sie hält
ihren Kopf. Auf einigen Prägungen ist ihr Kleid
hochgeschlagen, sodass etwas Bein zum
Vorschein kommt. Sie wirkt klein, erniedrigt.

Während die Nachkriegsgeneration der
Jüdinnen und Juden aus Palästina an traumatischen

Erinnerungen leidet, sind diese Münzen



der Siegerinnen im Umlauf. Einige
Erzählungen der Evangelien handeln vom
Aufstehen, vom Erheben des Kopfes (Lk 21,28),
von der verkrümmten Frau, die sich aufrichtet

(Lk 13,11-13), von der untröstlichen Rahel
(Mt2,18) und der Witwe, die um ihr Recht
kämpft (Lk 18,2). Sie sind unmittelbar als
Antwort auf die Verbreitung dieser Siegesmünzen
zu verstehen-als vehementer Einspruch.

Die Evangelien-allen voran das
Lukasevangelium-widersprechen den historischen
Siegern, weil sie die brutale Realität fragmentarisch

einspielen. Ich meine also, es ist
unabdingbar, nicht vor der Gewalt in den Texten
zurückzuschrecken, sondern sie in den politischen

und historischen Horizont einzuordnen.
Erst dadurch können wir die literarische und
theologische Leistung dieser Schriften erahnen.

Das Unsägliche erzählen

Wenn wir die synoptischen Evangelien in den
Zusammenhang der Gewaltgeschichte stellen,
geschrieben von der Nachkriegsgeneration um
70 bis 85, von Überlebenden, Vertriebenen,
Verkauften im Anschluss an diesen Krieg, gewinnt
Martin Kählers These, wonach das
Markusevangelium ein verlängerter Passionsbericht
sei9, eine neue Bedeutung. Der Passionsbericht

nimmt bei Markus nicht nur quantitativ
viel Raum ein10, sondern hat auch inhaltlich
grosses Gewicht, was in der aktuellen neutes-
tamentlichen Forschung unbestritten ist.11

Die synoptischen Evangelien schildern
nicht nur das Leiden eines einzelnen Mannes,
sondern das Leiden unzähliger Menschen,
eines Volkes, das zerstückelt wurde. Sie sind
als Ganzes Passionsberichte. Die Passion erlitt
die jüdische Bevölkerung im Nahen Osten, in
der römischen Provinz Syria oder Palästina.
Die Schriften suchen nach Worten für das Leiden

der Bevölkerung, das sich über mehrere
Jahrzehnte hinzog und in der Vernichtung
Jerusalems gipfelte. Für uns christlich sozialisierte
Leserinnen geht es darum, die Fokussierung
auf das Leiden Jesu, seine Isolation von
seinem Volk und von der jüdischen Geschichte
im 1. Jahrhundert unter der Pax Romana zu
durchbrechen.

Die Evangelien sind nicht einfach eine
«Gute Nachricht». Sie ringen um einen Neuanfang,

um neues Leben. Gleichzeitig enthalten
sie Erinnerungen traumatisierter Menschen. In
diesem Sinn sind sie auch Trauma-Literatur.
Was Trauma-Literatur ist, ist mir bei der Lektüre

von Ruth Posers Ezechiel-Buch12
aufgegangen. Trauma-Literatur ist ein Paradox: Die
erlittenen Verletzungen zwingen die Betroffenen

zum Schweigen, rauben ihnen die Sprache.

Das Schweigen wird ihnen Verdammnis und
Exil, in das sie sich zurückziehen können, das
sie aber auch isoliert. Es wird zum Ort, den
sie oft kaum mehr verlassen können. Trauma-
Literatur versucht, das Unsägliche zu erzählen.

Sie spinnt einen Erzählfaden, der ständig
abbricht, von unverdaulichen Erinnerungsbrocken

unterbrochen wird. Sie hantiert mit Flashbacks,

mit Rissen im Textgewebe, sie kreist um
das, was sich nicht «logisch geordnet» erzählen

lässt, was herumgeistert, den Atem und den
Schlaf raubt.

Die Evangelien in
einer Welt der Gewalt

In den Evangelien wird der Passion aber auch
widersprochen. Momente der Heilung und
des Atemholens scheinen auf, genauso wie
die Erinnerungen derjenigen, die nicht mehr
reden können. Es sind politisch-existenzielle
Texte mit poetischer Kraft. Wenn Gewalt auf-
blitÄt, sollten wir uns betreffen lassen und das
Unrecht nicht beschönigen. Es liegt an den
Lesenden, ob der von der Schrift geschaffene
Raum zum Durchatmen und ins Leben führt.

Der Schriftsteller Hansjörg Schneider sagte
jüngst in einem Interview, Schreiben sei ein
magischer Bannvorgang.13 In diesem Sinn
versuchen die synoptischen Evangelien die
traumatischen Erinnerungen zu bannen, indem sie
ihnen bruchstückhaft Raum einräumen. Sie
suchen und (er)finden einen Erzählfaden, der
dem Schrecken standhält und die Erinnerungen
zurückführt in eine Zeit, als es noch ein Volk
gab, einen Tempel, eine Stadt und eine
Hoffnung. Sie lassen den Römern ihren Triumph
nicht unwidersprochen, sondern mobilisieren
Erinnerungen an gelungenes Leben-und stellen

damit einen frühen Einspruch gegen die
historischen Sieger dar.

Diese alten Schriften als frohe Botschaften,
Evangelien, zu bezeichnen, verleitet dazu, die
Gewalt in jedem Kapitel, in fast jeder Perikope,
zu übersehen. Sie passt dann nicht mehr ins
frohe Bild. Doch es ist dieses frohe Bild, das
nicht in die Realität passt, die damals wie heute
politisch geformt ist. Grossmächte und Interessen

der Superreichen bestimmen sie, Strukturen

der Gewalt prägen Lebensverhältnisse
von Menschen und von Regionen. Genau dazu

» haben die synoptischen Passionsgeschichten
s etwas zu sagen. •
s
O)

2 _ü Luzia Sutter Rehmann, *1960, ist Titularprofessorin für
Neues Testament an der Universität Basel und Stu-

w
dienleiterin des Arbeitskreises für Zeitfragen in Biel.

luzia.sutter-rehmann@unibas.ch



1 Sigrid Eder sagt, die Bibel wäre wirklichkeitsfremd,
wenn sie keine Gewalt kennen würde (Gewalt in der
Bibel. Begrifflichkeit - VerStehenshilfen-Perspektiven.

In: Protokolle zur Bibel. 1/2010, S. 1-20, 5). Rainer
Kessler hält Gewalt in der Bibel deshalb für allgegenwärtig,

weil sie in unserer Welt allgegenwärtig ist.
Er plädiert dafür, genau zu fragen, wie die Texte von
Gewalt sprechen (Rainer Kessler: «Die Erde war voller
Gewalt.» (Genesis 6,11.13) Paradigmatische
Gewaltverarbeitung in der biblischen Urgeschichte. In: Ders.,
Gotteserdung. Beiträge zur Hermeneutik und Exegese

der Hebräischen Bibel. Stuttgart 2006, S.41-54,
41). Walter Dietrich spricht von der «Allgegenwart der
Gewalt» in der Hebräischen Bibel (Im Zeichen Kains.
Gewalt und Gewaltüberwindung in der Hebräischen
Bibel. In: EvTh 64 (2004), S.252-267, 252).

2 Manfred Oeming macht sechs Strategien aus, die bei
gewaltreichen Texten besser nicht angewendet werden
sollten, da sie simplifizierend seien und in
Widersprüche führten. Das Ignorieren oder gar Beschönigen

sei so wenig hilfreich wie die Historisierung und
Relativierung der Texte, die dem Alten Testament
meist ein gewaltreiches Erbe unterstellen, während
das Neue Testament als gewaltärmer und ethisch
hochstehender erscheine (Manfred Oeming: Gott und
Gewalt im Alten Testament - Unzeitgemässe Betrachtungen

eines Exegeten. In: Manfred Zimmer (Hrsg.):
Religion und Politik im Zeichen von Krieg und
Versöhnung. Beiträge und Materialien. Borderstedt2005,
S. 182-198).

3 Stephen Moore: Empire and Apocalypse: Postcolonia-
lism and the New Testament. Sheffield 2006.

4 Richard H. Horsley: «By the Finger of God»: Jesus
and Imperial Violence. In: Shelly Matthews / E. Leigh
Gibson (Hrsg.): Violence in the New Testament.
New York/London 2005, S. 51-80.

5 Flavius Josephus: De bello, 3,62-63; 3,428-432;
5,446-451; 6,1-2 (Auswahl).

6 «Recent studies by Roman historians are making it
increasingly clear that such brutal military violence
against subject peoples was standard practice by
the Romans. [...] In their initial conquests and again
in retaliation for any rebellion, the Roman armies
purposely devastated the countryside, burned villages,
pillaged towns, and slaughtered and enslaved the
people (Tacitus, Ann. 1,51,56; 2.21; Cassius Dio
67.4.6).» Richard H. Horsely (Anm. 4), S.55.

7 Siehe dazu z.B. Max Küchler: Jerusalem. Ein Hand¬
buch und Studienreiseführer zur Heiligen Stadt.
Göttingen 2014, S. 25-45.

8 Luzia Sutter Rehmann: Wut im Bauch. Hunger im
Neuen Testament. Gütersloh 2014.

9 Martin Kähler: Der sogenannte historische Jesus und
der geschichtliche, biblische Christus. Neu hg. von
Ernst Wolf, Tübingen 1956, S. 59 (Anm.l).

10 «Es fällt sofort auf, dass der zweite Teil gemessen am
dargestellten äusseren Geschehen überdimensioniert
ist. Auf die Darstellung der Passion entfällt mehr
als ein Drittel des Buches, obwohl die Ereignisse sich
in wenigen Tagen abgespielt haben.» HansConzel-
mann /Andreas Lindemann: Arbeitsbuch zum Neuen
Testament. Tübingen 1979, S.242.

11 «In der neutestamentlichen Wissenschaft besteht im
Blick auf die Interpretation des Markusevangeliums
gegenwärtig ein weitreichender Konsens darüber,
dass die Passionsgeschichte nicht nur den Flucht- und
Zielpunkt der Gesamtdarstellung des Evangeliums
bildet, sondern zugleich auch dessen sachlich logische

Mitte ist.» Hans-Christian Kammler: Das Verständnis

der Passion Jesu im Markusevangelium. In:
Zeitschrift für Theologie und Kirche 103 (2006),
S. 461-491, 461.

12 Ruth Poser: Das Ezechielbuch als Traumaliteratur.
Leiden/Boston 2012, S.114f.

13 Christoph Schneider: «Ich hatte mächtige Schutzengel».
In: Tages-Anzeiger, 27.3.2018, S.33.

Transformation

und

Vergegenwärtigung

Andreas Mauz

Wie und warum erzählt man heute
einen Jesusroman? Philip Pullman
hat mit Dergute Herr Jesus und
der Schurke Christus (2010) eine
kirchenkritische Fortschreibung
der Evangelien vorgelegt.

Zu den markantesten Eigenheiten der im
Neuen Testaments versammelten Schriften
(des so genannten Kanons) gehört die Plurali-
tät der Evangelien. Das Evangelium von Jesus
Christus wird nicht in einer, sondern in vier
Versionen geboten, die nicht nur in
nebensächlichen Punkten voneinander abweichen.
Diese Pluralität-und besonders wohl die als
«Widersprüche» gewerteten Abweichungen-
hat im Verlauf der Christentumsgeschichte
verschiedenste Projekte einer Vereinheitlichung

provoziert. Bereits um das Jahr 170 ent-
-^wirft Tatian eine erste «Evangelienharmonie».
* Diese Schrift löst aber die vielen Evangelien

der ersten Jahrhunderte nicht ab. Und auch
der für die Kanonbildung wichtige Versuch des
«Ketzers» Marcion, nur eine bereinigte
Fassung des Lukas-Evangeliums für verbindlich
zu erklären, bleibt ohne Erfolg. Offensichtlich


	Spuren der Gewalt in den Evangelien

