Zeitschrift: Neue Wege : Beitrdge zu Religion und Sozialismus
Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 112 (2018)

Heft: 5

Artikel: "Marx hat jeden Kampf gegen die Religion verdammt”
Autor: Haug, Wolfgang Fritz / Lots, Laura

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-816550

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 29.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-816550
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

«Marx hat
jeden Kampf

gegen
die Religion
verdammit»

Neue Wege-Gesprich mit
Wolfgang Fritz Haug von Laura Lots

War Karl Marx tatsdchlich ein
Feind des Glaubens? Ein Gesprich
mit dem marxistischen Philoso-
phen Wolfgang Fritz Haug iiber
die marx’sche Religionskritik
und die in Vergessenheit gerate-
nen Mitbegriinder der marxisti-
schen Theorie.

w  Wolfgang Fritz Haug, wie haben Sie’s
mit der Religion?

wrn Die Gretchenfrage! Darf ich die Frage nach
Philosophenart verschieben, wenn ich Thnen
zuvor wie Goethes Faust dem Gretchen ver-
spreche, niemandem sein Gefiihl und seine
Kirche rauben zu wollen?

w Sie werden mir doch nicht ausweichen?

wrn Die Frage verschieben, heisst, sie zu stellen,
wie man einen Schmuggler stellt. Hier springt
mir Marx bei. Seine Kritik an den biirgerlichen
Okonomen bringt er einmal auf die Formel, sie
entlehnten ihre Kategorien ohne weitere Kritik

Neue Wege 5/18

16

dem Alltagsleben, um sich dann hinterher zu
fragen, was es damit auf sich hat. Ich folge ihm
darin und werde die Kategorie Religion, die
dem Alltagsverstand so klar wie Klossbriihe
ist, keineswegs ohne Kritik iibernehmen.

w Also bestehen Sie doch auf Religionskritik?

wrn Lassen Sie mich ein Beispiel bringen, das
Sie vielleicht iiberraschen wird. Antonio Gram-
sci, Griindungsvorsitzender der Kommunisti-
schen Partei Italiens, von den Faschisten hin-
ter Gitter gesteckt, arbeitete zu Beginn der
1930er Jahre im Gefdngnis an einer Kritik des
fihrenden liberalen Intellektuellen seiner Zeit,
des Neuhegelianers Benedetto Croce. Gramsci
nannte ihn den «Laienpapst». Dieser reflek-
tiert iber die Bedeutung der Kategorie Reli-
gion und stosst dabei auf die Verbindung einer
bestimmten Weltauffassung mit einer Ethik.
Gramsci reflektiert diese Reflexion seinerseits
und schliesst, dass dann auch der Marxismus
eine Religion sein miisste, dass da jedenfalls
eine strukturelle Verwandtschaft bestehe. So
zu denken, ist freilich nicht giangig im Marxis-
mus. Aber dennoch, der vermeintliche Reli-
gionsteind kann selbst als <religids> im Sinne
Croces verstanden werden. Nun ist dieses Wort
religios» allerdings sehr dehnungsfihig. Ich
entsinne mich an die Frage «Are you a religi-
ous flosser?» — «Sind Sie ein fleissiger Zahnsei-
denbenutzer?» —, mit der mich eine Dentistin
in den USA begriisste.

mw War Karl Marx ein Feind der Religion,
wie das heute oft angenommen wird?

wrw Marx hat jeden Kampf gegen die Religion
verdammt. Religionsfreiheit, sagt er in sei-
nen Schriften zur «Judenfrage», ist pragende
Errungenschaft des laizistischen Staates. Als
das erste Land biirgerlicher Privatisierung der
Religion sah er die USA. Du wirst nie einen
Krieg fiilhren im Namen des Marxismus gegen
die Religionsausiibung, wohl aber gegen Ver-
hiltnisse, die den unter ihnen Leidenden nur
die Hoffnung auf ein besseres Jenseits lassen.
Dem entspricht die marx’sche Weltauffassung
mit ihrer Ethik des «kategorischen Imperativs,
alle Verhéltnisse umzuwerfen, in denen der
Mensch ein erniedrigtes, ein geknechtetes, ein
verlassenes, ein verdchtliches Wesen ist». Dass
Marx die biirgerliche Revolutionskritik mit der
Nase darauf stosst, dass die Kritik solchen Ver-
hiltnissen gelten muss, nenne ich seine Meta-
kritik der Religion.

w Wie passt das zu der repressiven Religions-
politik der Bolschewiki in Russland?



wrn In die russische Situation passte der vor-
marx’sche Materie-Materialismus fiir den his-
torischen Moment viel besser. «Im Osten war
der Staat alles, die Zivilgesellschaft warinihren
Anfingen und gallertenhaft», schreibt Gramsci.
Tatsdchlich hat es dort nie eine Reformation
gegeben, auch keine wirklich gesellschaftsweit
durchgreifende Bauernbefreiung. Einem west-
lichen Marxisten, der in Moskau eine ortho-
doxe Kirche besuchte und darin auf eine Art
heidnischen Devotionalienbazar stiess, durch-
weht von benebelnden Riauchereien, musste
es in alle Sinne springen, was es heisst, keine
Reformation gehabt zu haben. Man war weit
weg von einer Welt, in der eine Bachkantate
erklingen und zugleich die Vernunft zu ihrem
Recht kommen konnte. Die Bolschewiki muss-
ten einen Kampf gegen diese Kirche fiihren.

w Auf eine simple Formel gebracht, ware
die russische Lesart der marxistischen
Religionskritik eigentlich eine philosophie-
feindliche, oder?

wrn Das kann man so nicht sagen. Die Philoso-
phie ist ihrerseits gespalten. Da muss man noch
einen Schritt zuriickgehen. Er fiihrt zum Leh-
rer Benedetto Croces und zum postumen Lehrer
von Antonio Gramsci, zu Antonio Labriola, der
1904, mit 60 Jahren, gestorben ist. Er war nicht
nur, wie man zu sagen pflegt, «der erste Marxist
Italiens», sondern liberhaupt der einzige gebil-
dete Philosoph in der 1889 gegriindeten Zwei-
ten Internationale. Allmahlich lernen wir, in ihm
einen der «Mitgriinder der Theorie» des Marxis-
mus zu erkennen, wie Georges Labica vorschlug.
Als intensiver Briefpartner von Friedrich Engels
“ s in dessen letzten Jahren hat er begriffen, dass
et S dessen und Marxens Absage an die Philoso-

phie falsch und sogar gefidhrlich war, weil sie
dem Eindringen des Positivismus und des Neu-
kantianismus in die Arbeiterbewegung Tiir und
Tor offnete. Als er die Feuerbach-Thesen von
Marx las, wurde ihm blitzartig klar, dass hier
eine «praktische Umwilzung der Erkenntnis-
theorie» umrissen war. Mehr noch, im Lichte
dieses Griindungsdokuments begriff er, dass
der Quellcode der materialistischen Geschichts-
auffassung eine Philosophie der Praxis war.
Die gesellschaftliche Wirklichkeit erfuhr er
als komplexer, vielfaltiger als bei Engels dar-
gestellt. Marxistisch musste man von der Ver-
flechtung der konkreten Phinomene ausgehen
und von daher die Verallgemeinerungen bauen.
Dabei wiirde man versuchen, ob sich mit friihe-
ren Verallgemeinerungen arbeiten ldsst. Doch
diese diirften sich keinesfalls gegen Analyse
und Forschung verselbstindigen, sonst fiele der
Marxismus zuriick in vormarx’sche Metaphysik.




R U R
e 4 "0 b w
LRI

w Wie hat Antonio Labriola die marxistische
Philosophie begriffen?

wew Die marx’sche Dialektik begriff Labriola
eng am Kapital als genetische Methode, die
wie die marx’sche Kritik der Metaphysik dar-
auf hinauslief, dass wir keinen direkten Kon-
takt haben zum ewigen, immer Giiltigen. Marx
sagt im Kapital: «Der Mensch kann in seiner
Produktion nur verfahren, wie die Natur selbst,
d.h. nur die Formen der Stoffe dndern.» Und
«in dieser Arbeit der Formung selbst wird er
bestandig unterstiitzt von Naturkriften». Lab-
riola erginzt diese humanzentrierte durch eine
komplementir naturzentrierte Betrachtung, die
bereits in Richtung von Ernst Blochs Gedan-
ken der Naturallianz geht. Im Experimentie-
ren begreift er uns als Mitarbeiter der Natur,
wobei wir kiinstlich das produzieren, was die
Natur aus sich heraus produziert. Dabei werde
das Denken konkret, weil es mit den Dingen
wachse. Gibt es auch den Direktkontakt nicht,
so doch den praktisch-titig vermittelten. Mit
Martin Luthers Verdammung der «Hure Ver-
nunft» wird hier gebrochen. Wir haben keine
andere Moglichkeit, als iiber Vernunft zu gehen.
Im Grund kommen die Marxisten zuriick auf
das, was die gescheiteren Christen noch in der
Spatantike wussten. Kurz, auch «Philosophie»
ist ein Schmuggelkofferwort. Sie ist nichts jen-
seits der Kampfe, sondern «Kampfplatz», wie
Immanuel Kant gesagt hat.

-...i%i: .>

w Sie weisen darauf hin, dass eine Verwechs-
lung stattfindet zwischen — wie Sie es
nennen — der Metakritik der Religion von
Karl Marx und der biirgerlichen Religions-
kritik. Wo liegt der Unterschied?

wrn Marx tritt auf mit der Botschaft: Wir sind
nicht gekommen, um bloss die religidse Blume
von den Ketten zu pfliicken, sondern die Ket-
ten selbst zu brechen. Denn insofern Religion,
wie er mit Anklang an Paulus sagt, der «Seuf-
zer der bedringten Kreatur» ist, muss man der
darin zum Ausdruck kommenden Bedringnis
Abhilfe schaffen. Marx — und da wird Ernst
Bloch sein Meisterschiiler sein — liest das
als Protest. Er liest die Seite des Notrufs an
den biblischen Texten und transformiert die
damals modische biirgerlich-materialistische
Religionskritik in die Kritik des real existie-
renden kapitalistischen Materialismus.

mv Diese Kritik an den Verhdltnissen ist die
Metakritik?

wrn Ja, das ist eine Metakritik insofern, als
Marx sagt: Eure Religionskritik ist Heuchelei.




Mit euren Geschiften kauft ihr euch Machtund
Genuss und macht euch andere untertan. Ihr
reprasentiert eine Herrschaft, die der Mehrheit
die Maloche und der Minderheit den Genuss
zuteilt. Wenn ihr es ernst meint, dann geht an
die Quellen des Ubels, statt das Seufzen der
bedringten Kreatur zu kritisieren.

w Das bedeutet aber nicht, dass Marx der
Religion unkritisch gegentlibersteht.

wrn Nein. Aber dazu muss man zunichst die
Kategorie Religion kritisch unter die Lupe neh-
men, statt sie einfach weiter zu bedienen. Nicht
«der Religion>, sondern dem Christentum sagt
Marx, Max Weber vorwegnehmend, auf den
Kopf zu, dass es «mit seinem Kultus des abs-
trakten Menschen, namentlich in seiner biir-
gerlichen Entwicklung, dem Protestantismus,
Deismus usw., die entsprechendste Religions-
form» fiir eine Gesellschaft von Warenprodu-
zenten sei. Die Kategorie <Religion als Reli-
gion» macht solche Unterschiede nicht. Wire
der Begriff «<Kofferwort> von der Linguistik
nicht schon anders besetzt, konnten wir «Reli-
gion> damit fassen. Diese Kategorie gehort zu
denen, die wie semantische Container funkti-
onieren. In diesen Containern geht ein wildes
Gerangel ab und wird — da schliesst das Wort
Containment an — mit Gewalt etwas zurlickge-
dringt. Denken Sie an die Religionskriege der
Gegenwart im arabischen Halbmond oder an
den Dreissigjdhrigen Krieg, der ein paar Jahr-
hunderte zuvor Deutschland entvélkert hat.

mw Es gehtin einer marxistischen Kritik um einen
schmalen Grat: sich weder in der biirger-
lichen Religionskritik zu verlieren, noch un-
kritisch zu sein gegeniiber den Containern.

wrn Das, was man als Religion abstrakt verallge-
meinert, ist «des Teufels»: Dieses Echo auf Karl
Barth habe ich von einem meiner wichtigsten
frithen Lehrer, dem protestantischen Theolo-
gen Helmut Gollwitzer gehort. Thm, dem beken-
nenden Christen, ging es darum, dass in dieser
Allgemeinbezeichnung der ethische Anspruch
ertrankt wird, die Nachfolge Christi, des Men-
schensohnes, anzutreten. Vergleichbar mit
«Arbeit sans phrase», der Arbeit als Arbeit, die
nach Marx’ Einsicht erst unter biirgerlich-ka-
pitalistischen Verhéltnissen historisch wahr
geworden ist, ist Religion als Religion, unge-
achtet dessen, worum es in einer bestimmten
«Religion» geht, eine biirgerliche Kategorie. Sie
ist in dieser Ausloschung des Spezifischen so
fragwiirdig wie die ganze biirgerliche «sym-
bolische Ordnung». Da werden allgemeine
Facher aufgemacht und beschriftet: Es gibt die

Neue Wege 5/18

19

Kunst, die Religion, es gibt die Moral, die Poli-
tik und die Okonomie — alles scheinbar sau-
ber getrennte Spharen. Dass sie einander nicht
nur widersprechen, sondern auch aufeinander
tibergreifen, und dass die kategoriale Ausein-
andersortierung den «Herrschaftsknoten» des
wirklichen Zusammenhangs verdeckt, geht dem
Alltagsverstand {iber die Hutschnur. Ja, das Con-
tainment, das istdas Kreuz von Staatsmacht und
Herrschaft als Verfiigung iiber fremde Arbeits-
kraft. Wem gehort der Boden, auf dem die Bau-
ern leibeigen sitzen? Wem gehoren die Produk-
tionsmittel, die die Abhangigkeit der Mehrheit
von Lohnarbeit begriinden? Dieses Kreuz von
Klassenstruktur und ihrer staatlichen Erhaltung,
das ist das Kreuz der unheiligen Geschichte. Die
Geschichte des Christentums ist seit Augustin
und der Staatswerdung eine Geschichte auch
der Schliachtereien untereinander. Leider hat-
ten wir im Marxismus diese Geschichte auch,
die Parallelen sind verbliiffend.

w Die Kirchen sind mit der Unterscheidung
von Metakritik und Religionskritik also
nicht aus dem Schneider?

wrn Nein. Man muss aber verstehen: So wie wir
alle gefangen sind in den Verhdltnissen, in denen
wir uns abstrampeln, die wir versuchen zu ver-
andern, so geht es auch dem Personal der Kir-
chen. Das strampelt sich ab in seinen jeweili-
gen Verhiltnissen und den gesellschaftlichen
Parteiungen, die sich — wie immer gefiltert,
umakzentuiert und theologisch iiberdetermi-
niert — im kirchlichen Apparat reproduzieren.
Die Verhiltnisse sind zunichst in der Gemeinde,
wie diese in ihnen. Die Kritik daran darf es sich
nicht zu einfach machen. Fiir mich ist dieses
Ineinander ein interessantes Studienobjekt.
Aber ich kann nicht aus der Geschichte der
Kirchen heraus sprechen. Ich spreche aus der
Geschichte des Marxismus heraus, obwohl ich
sie nur als Zaungast erlebt habe. Ich lebte nie in
einem im Namen des Marxismus regierten Land.
Und ich war auch in keiner der traditionellen
Parteien, die sich marxistisch nennen. Insofern
ist das geborgte Geschichte, aus der heraus ich
spreche. Aber die empfinde ich stark. @

O Wolfgang Fritz Haug, *1936 in Esslingen am Neckar,
ist marxistischer Philosoph. Bis 2001 war er Profes-
sor fiir Philosophie an der Freien Universitit Berlin.
Erist — zusammen mit der Soziologin und marxisti-
schen Feministin Frigga Haug, seiner Frau — Mit-
herausgeber der Zeitschrift Das Argument und des
Historisch-kritischen Wérterbuchs des Marxismus.
www.wolfgangfritzhaug.inkrit.de

QO Lesehinweis - Wolfgang Fritz Haug, Einleitung zur
Neuausgabe von Antonio Labriola: Drei Versuche zur
materialistischen Geschichtsauffassung. Dietz Verlag,

Berlin 2018; leicht gekiirzt vorabgedruckt in Das
Argument 326, 2(60) 2018.



	"Marx hat jeden Kampf gegen die Religion verdammt"

