
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 112 (2018)

Heft: 5

Artikel: "Marx hat jeden Kampf gegen die Religion verdammt"

Autor: Haug, Wolfgang Fritz / Lots, Laura

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-816550

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 29.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-816550
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


«Marx hat
jeden Kampf

gegen
die Religion
verdammt»

Neue Wege-Gespräch mit
Wolfgang Fritz Haug von Laura Lots

War Karl Marx tatsächlich ein
Feind des Glaubens? Ein Gespräch
mit dem marxistischen Philosophen

Wolfgang Fritz Haug über
die marx'sche Religionskritik
und die in Vergessenheit geratenen

Mitbegründer der marxistischen

Theorie.

nw Wolfgang Fritz Haug, wie haben Sie's

mit der Religion?

wfh Die Gretchenfrage! Darf ich die Frage nach
Philosophenart verschieben, wenn ich Ihnen
zuvor wie Goethes Faust dem Gretchen
verspreche, niemandem sein Gefühl und seine
Kirche rauben zu wollen?

NN Sie werden mir doch nicht ausweichen?

wfh Die Frage verschieben, heisst, sie zu stellen,
wie man einen Schmuggler stellt. Hier springt
mir Marx bei. Seine Kritik an den bürgerlichen
Ökonomen bringt er einmal auf die Formel, sie
entlehnten ihre Kategorien ohne weitere Kritik

dem Alltagsleben, um sich dann hinterher zu
fragen, was es damit auf sich hat. Ich folge ihm
darin und werde die Kategorie Religion, die
dem Alltagsverstand so klar wie Klossbrühe
ist, keineswegs ohne Kritik übernehmen.

Nw Also bestehen Sie doch auf Religionskritik?

wfh Lassen Sie mich ein Beispiel bringen, das
Sie vielleicht überraschen wird. Antonio Gram-
sci, Gründungsvorsitzender der Kommunistischen

Partei Italiens, von den Faschisten hinter

Gitter gesteckt, arbeitete zu Beginn der
1930er Jahre im Gefängnis an einer Kritik des
führenden liberalen Intellektuellen seiner Zeit,
des Neuhegelianers Benedetto Croce. Gramsci
nannte ihn den «Laienpapst». Dieser reflektiert

über die Bedeutung der Kategorie Religion

und stösst dabei auf die Verbindung einer
bestimmten Weltauffassung mit einer Ethik.
Gramsci reflektiert diese Reflexion seinerseits
und schliesst, dass dann auch der Marxismus
eine Religion sein müsste, dass da jedenfalls
eine strukturelle Verwandtschaft bestehe. So
zu denken, ist freilich nicht gängig im Marxismus.

Aber dennoch, der vermeintliche
Religionsfeind kann selbst als <religiös> im Sinne
Croces verstanden werden. Nun ist dieses Wort
<religiös> allerdings sehr dehnungsfähig. Ich
entsinne mich an die Frage «Are you a religious

flosser?» — «Sind Sie ein fleissiger
Zahnseidenbenutzer?» -, mit der mich eine Dentistin
in den USA begrüsste.

nw War Karl Marx ein Feind der Religion,
wie das heute oft angenommen wird?

wfh Marx hat jeden Kampf gegen die Religion
verdammt. Religionsfreiheit, sagt er in seinen

Schriften zur «Judenfrage», ist prägende
Errungenschaft des laizistischen Staates. Als
das erste Land bürgerlicher Privatisierung der
Religion sah er die USA. Du wirst nie einen
Krieg führen im Namen des Marxismus gegen
die Religionsausübung, wohl aber gegen
Verhältnisse, die den unter ihnen Leidenden nur
die Hoffnung auf ein besseres Jenseits lassen.
Dem entspricht die marx'sche Weltauffassung
mit ihrer Ethik des «kategorischen Imperativs,
alle Verhältnisse umzuwerfen, in denen der

s Mensch ein erniedrigtes, ein geknechtetes, ein
» verlassenes, ein verächtliches Wesen ist». Dass
3 Marx die bürgerliche Revolutionskritik mit der
l Nase darauf stösst, dass die Kritik solchen Ver¬

hältnissen gelten muss, nenne ich seine Metakritik

der Religion.

nw Wie passt das zu der repressiven Religions¬
politik der Bolschewiki in Russland?



wFH In die russische Situation passte der vor-
marx'sche Materie-Materialismus für den
historischen Moment viel besser. «Im Osten war
der Staat alles, die Zivilgesellschaft war in ihren
Anfangen und gallertenhaft», schreibt Gramsci.
Tatsächlich hat es dort nie eine Reformation
gegeben, auch keine wirklich gesellschaftsweit
durchgreifende Bauernbefreiung. Einem
westlichen Marxisten, der in Moskau eine orthodoxe

Kirche besuchte und darin auf eine Art
heidnischen Devotionalienbazar stiess, durchweht

von benebelnden Räuchereien, musste
es in alle Sinne springen, was es heisst, keine
Reformation gehabt zu haben. Man war weit
weg von einer Welt, in der eine Bachkantate
erklingen und zugleich die Vernunft zu ihrem
Recht kommen konnte. Die Bolschewiki muss-
ten einen Kampf gegen diese Kirche führen.

mi Auf eine simple Formel gebracht, wäre
die russische Lesart der marxistischen
Religionskritik eigentlich eine philosophiefeindliche,

oder?

wFH Das kann man so nicht sagen. Die Philosophie

ist ihrerseits gespalten. Da muss man noch
einen Schritt zurückgehen. Er führt zum Lehrer

Benedetto Croces und zum postumen Lehrer
von Antonio Gramsci, zu Antonio Labriola. der
1904, mit 60 Jahren, gestorben ist. Er war nicht
nur, wie man zu sagen pflegt, «der erste Marxist
Italiens», sondern überhaupt der einzige gebildete

Philosoph in der 1889 gegründeten Zweiten

Internationale. Allmählich lernen wir, in ihm
einen der «Mitgründer der Theorie» des Marxismus

zu erkennen, wie Georges Labica vorschlug.
Als intensiver Briefpartner von Friedrich Engels
in dessen letzten Jahren hat er begriffen, dass
dessen und Marxens Absage an die Philosophie

falsch und sogar gefährlich war, weil sie
dem Eindringen des Positivismus und des
Neukantianismus in die Arbeiterbewegung Tür und
Tor öffnete. Als er die Feuerbach-Thesen von
Marx las, wurde ihm blitzartig klar, dass hier
eine «praktische Umwälzung der Erkenntnistheorie»

umrissen war. Mehr noch, im Lichte
dieses Gründungsdokuments begriff er, dass
der Quellcode der materialistischen Geschichtsauffassung

eine Philosophie der Praxis war.
Die gesellschaftliche Wirklichkeit erfuhr er
als komplexer, vielfältiger als bei Engels
dargestellt. Marxistisch musste man von der
Verflechtung der konkreten Phänomene ausgehen
und von daher die Verallgemeinerungen bauen.
Dabei würde man versuchen, ob sich mit früheren

Verallgemeinerungen arbeiten lässt. Doch
diese dürften sich keinesfalls gegen Analyse
und Forschung verselbständigen, sonst fiele der
Marxismus zurück in vormarx'sehe Metaphysik.



wj Wie hat Antonio Labriola die marxistische
Philosophie begriffen?

wfh Die marx'sche Dialektik begriff Labriola
eng am Kapital als genetische Methode, die
wie die marx'sche Kritik der Metaphysik darauf

hinauslief, dass wir keinen direkten Kontakt

haben zum ewigen, immer Gültigen. Marx
sagt im Kapital: «Der Mensch kann in seiner
Produktion nur verfahren, wie die Natur selbst,
d.h. nur die Formen der Stoffe ändern.» Und
«in dieser Arbeit der Formung selbst wird er
beständig unterstützt von Naturkräften».
Labriola ergänzt diese humanzentrierte durch eine
komplementär naturzentrierte Betrachtung, die
bereits in Richtung von Ernst Blochs Gedanken

der Naturallianz geht. Im Experimentieren
begreift er uns als Mitarbeiter der Natur,

wobei wir künstlich das produzieren, was die
Natur aus sich heraus produziert. Dabei werde
das Denken konkret, weil es mit den Dingen
wachse. Gibt es auch den Direktkontakt nicht,
so doch den praktisch-tätig vermittelten. Mit
Martin Luthers Verdammung der «Hure
Vernunft» wird hier gebrochen. Wir haben keine
andere Möglichkeit, als über Vernunft zu gehen.
Im Grund kommen die Marxisten zurück auf
das, was die gescheiteren Christen noch in der
Spätantike wussten. Kurz, auch <Philosophie>
ist ein Schmuggelkofferwort. Sie ist nichts
jenseits der Kämpfe, sondern «Kampfplatz», wie
Immanuel Kant gesagt hat.

Nw Sie weisen darauf hin, dass eine Verwechslung

stattfindet zwischen - wie Sie es

nennen - der Metakritik der Religion von
Karl Marx und der bürgerlichen Religionskritik.

Wo liegt der Unterschied?

wfh Marx tritt auf mit der Botschaft: Wir sind
nicht gekommen, um bloss die religiöse Blume
von den Ketten zu pflücken, sondern die Ketten

selbst zu brechen. Denn insofern Religion,
wie er mit Anklang an Paulus sagt, der «Seufzer

der bedrängten Kreatur» ist, muss man der
darin zum Ausdruck kommenden Bedrängnis
Abhilfe schaffen. Marx - und da wird Ernst
Bloch sein Meisterschüler sein - liest das
als Protest. Er liest die Seite des Notrufs an
den biblischen Texten und transformiert die
damals modische bürgerlich-materialistische
Religionskritik in die Kritik des real existierenden

kapitalistischen Materialismus.

nw Diese Kritik an den Verhältnissen ist die
Metakritik?

wfh Ja, das ist eine Metakritik insofern, als
Marx sagt: Eure Religionskritik ist Heuchelei.



Mit euren Geschäften kauft ihr euch Macht und
Genuss und macht euch andere Untertan. Ihr
repräsentiert eine Herrschaft, die der Mehrheit
die Maloche und der Minderheit den Genuss
zuteilt. Wenn ihr es ernst meint, dann geht an
die Quellen des Übels, statt das Seufzen der
bedrängten Kreatur zu kritisieren.

m Das bedeutet aber nicht, dass Marx der
Religion unkritisch gegenübersteht.

wfh Nein. Aber dazu muss man zunächst die
Kategorie Religion kritisch unter die Lupe
nehmen, statt sie einfach weiter zu bedienen. Nicht
<der Religion), sondern dem Christentum sagt
Marx, Max Weber vorwegnehmend, auf den
Kopf zu, dass es «mit seinem Kultus des
abstrakten Menschen, namentlich in seiner
bürgerlichen Entwicklung, dem Protestantismus,
Deismus usw., die entsprechendste Religionsform»

für eine Gesellschaft von Warenproduzenten

sei. Die Kategorie <Religion als
Religion) macht solche Unterschiede nicht. Wäre
der Begriff <Kofferwort) von der Linguistik
nicht schon anders besetzt, könnten wir (Religion)

damit fassen. Diese Kategorie gehört zu
denen, die wie semantische Container
funktionieren. In diesen Containern geht ein wildes
Gerangel ab und wird - da schliesst das Wort
Containment an - mit Gewalt etwas zurückgedrängt.

Denken Sie an die Religionskriege der
Gegenwart im arabischen Halbmond oder an
den Dreissigjährigen Krieg, der ein paar
Jahrhunderte zuvor Deutschland entvölkert hat.

«w Es geht in einer marxistischen Kritik um einen
schmalen Grat: sich weder in der bürgerlichen

Religionskritik zu verlieren, noch
unkritisch zu sein gegenüber den Containern.

wfh Das, was man als Religion abstrakt verallgemeinert,

ist «des Teufels»: Dieses Echo auf Karl
Barth habe ich von einem meiner wichtigsten
frühen Lehrer, dem protestantischen Theologen

Helmut Gollwitzer gehört. Ihm, dem
bekennenden Christen, ging es darum, dass in dieser
Allgemeinbezeichnung der ethische Anspruch
ertränkt wird, die Nachfolge Christi, des
Menschensohnes, anzutreten. Vergleichbar mit
«Arbeit sans phrase», der Arbeit als Arbeit, die
nach Marx' Einsicht erst unter bürgerlich-kapitalistischen

Verhältnissen historisch wahr
geworden ist, ist Religion als Religion,
ungeachtet dessen, worum es in einer bestimmten
<Religion> geht, eine bürgerliche Kategorie. Sie
ist in dieser Auslöschung des Spezifischen so
fragwürdig wie die ganze bürgerliche
«symbolische Ordnung». Da werden allgemeine
Fächer aufgemacht und beschriftet: Es gibt die

Kunst, die Religion, es gibt die Moral, die Politik

und die Ökonomie - alles scheinbar sauber

getrennte Sphären. Dass sie einander nicht
nur widersprechen, sondern auch aufeinander
übergreifen, und dass die kategoriale
Auseinandersortierung den « Herrschaftsknoten» des
wirklichen Zusammenhangs verdeckt, geht dem
Alltagsverstand über die Hutschnur. Ja, das
Containment, das ist das Kreuz von Staatsmacht und
Herrschaft als Verfügung über fremde Arbeitskraft.

Wem gehört der Boden, auf dem die Bauern

leibeigen sitzen? Wem gehören die
Produktionsmittel, die die Abhängigkeit der Mehrheit
von Lohnarbeit begründen? Dieses Kreuz von
Klassenstruktur und ihrer staatlichen Erhaltung,
das ist das Kreuz der unheiligen Geschichte. Die
Geschichte des Christentums ist seit Augustin
und der Staatswerdung eine Geschichte auch
der Schlächtereien untereinander. Leider hatten

wir im Marxismus diese Geschichte auch,
die Parallelen sind verblüffend.

ww Die Kirchen sind mit der Unterscheidung
von Metakritik und Religionskritik also
nicht aus dem Schneider?

wfh Nein. Man muss aber verstehen: So wie wir
alle gefangen sind in den Verhältnissen, in denen
wir uns abstrampeln, die wir versuchen zu
verändern, so geht es auch dem Personal der
Kirchen. Das strampelt sich ab in seinen jeweiligen

Verhältnissen und den gesellschaftlichen
Parteiungen, die sich - wie immer gefiltert,
umakzentuiert und theologisch überdetermi-
niert — im kirchlichen Apparat reproduzieren.
Die Verhältnisse sind zunächst in der Gemeinde,
wie diese in ihnen. Die Kritik daran darf es sich
nicht zu einfach machen. Für mich ist dieses
Ineinander ein interessantes Studienobjekt.
Aber ich kann nicht aus der Geschichte der
Kirchen heraus sprechen. Ich spreche aus der
Geschichte des Marxismus heraus, obwohl ich
sie nur als Zaungast erlebt habe. Ich lebte nie in
einem im Namen des Marxismus regierten Land.
Und ich war auch in keiner der traditionellen
Parteien, die sich marxistisch nennen. Insofern
ist das geborgte Geschichte, aus der heraus ich
spreche. Aber die empfinde ich stark. •
O Wolfgang Fritz Haug, *1936 in Esslingen am Neckar,

ist marxistischer Philosoph. Bis 2001 war er Professor

für Philosophie an der Freien Universität Berlin.
Er ist - zusammen mit der Soziologin und marxistischen

Feministin Frigga Haug, seiner Frau -
Mitherausgeber der Zeitschrift Das Argument und des

S Historisch-kritischen Wörterbuchs des Marxismus.z
www.wolfgangfritzhaug.inkrit.de

O Lesehinweis -> Wolfgang Fritz Haug, Einleitung zur
<* Neuausgabe von Antonio Labriola: Drei Versuche zur

materialistischen Geschichtsauffassung. Dietz Verlag,
Berlin 2018; leicht gekürzt vorabgedruckt in Das
Argument 326, 2(60) 2018.


	"Marx hat jeden Kampf gegen die Religion verdammt"

