Zeitschrift: Neue Wege : Beitrdge zu Religion und Sozialismus
Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 112 (2018)

Heft: 5

Artikel: Religionskritik und Marktreligion
Autor: Hinkelammert, Franz

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-816548

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 29.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-816548
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Religionskritik
und
Marktreligion

Franz Hinkelammert

Mit der Moderne entwickelt sich
eine neue Religionskritik. Thr
Interesse gilt nicht dem Religio-
sen im engen Sinn. Thr geht

es um die Gesellschaft als ganze:
Woran hingen die Menschen ihr
Herz? An welche irdischen und
an welche himmlischen Gotter?
Ein roter Faden zieht sich von
den Propheten im Alten Testa-
ment zu Papst Franziskus. In der
Mitte: Karl Marx.

Karl Marx betreibt Religionskritik. Er konzen-
triert sie auf die Kritik der irdischen Gotter.
Sie sind fiir ihn direkt mit der Wirtschaft ver-
kniipft. Marx zitiert Christoph Kolumbus mit
den Worten: «Gold ist ein wunderbares Ding!
Wer dasselbe besitzt, ist Herr von allem, was er
winscht. Durch Gold kann man sogar Seelen
in das Paradies gelangen lassen.»!

Diese vom Gold bestimmte Faszination
pragt die Eroberung Amerikas. Schon die In-
digenas hatten wihrend der Conquista erkannt:

Neue Wege 5/18

Das Gold ist der Gott der Christen! Und in
der Tat, sie haben sich wohl kaum getduscht.
Der peruanische Befreiungstheologe Gustavo
Gutierrez erzihlt davon: «Es geschah, dass
ein Hauptling alle seine Leute zusammenrief.
Jeder sollte an Gold mitbringen, was er hatte,
und alles sollte dann zusammengelegt wer-
den. Und er sagte zu seinen Indianern: Kommt,
Freunde, das ist der Gott der Christen. Wir wol-
len also etwas vor ihm tanzen, dann fahrt auf
das Meer da und werft es hinein. Wenn sie dann
erfahren, dass wir ihren Gott nicht mehr haben,
werden sie uns in Ruhe lassen.»?

Im 17. Jahrhundert betrachtet Thomas Hob-
bes das Geld als das Blut des Leviathans. Mit
diesem Namen bezeichnet der Philosoph den
entstehenden kapitalistischen Markt. Leviathan
ist fiir ihn der sterbliche Gott unter dem un-
sterblichen Gott, der den Himmel bewohnt. Am
Anfang des 20. Jahrhunderts greift der franzosi-
sche Schriftsteller Léon Bloy diesen Gedanken
in einem Buch auf, dem er den Titel gibt: Das
Blut der Armen. Darin stellt er fest: Das Geld ist
das Blut der Armen.

Wenige Jahre nach Bloy tibernahm der Phi-
losoph Walter Benjamin in seinem Fragment
Kapitalismus als Religion3 diese Position und
entfachte damit die Debatte erneut. Die gleiche
These ldsst sich, wenn auch etwas distanzierter,
beim Soziologen Max Weber finden, wenn er
behauptet: «Die alten vielen Gétter, entzaubert
und daher in Gestalt unpersonlicher Michte,
entsteigen ihren Gribern.»* Das Geld ist zwei-
fellos eine der wichtigsten dieser unpersonli-
chen Michte. Heute spricht Papst Franziskus
vom Gotzendienst des Geldes und der Vergott-
lichung des Marktes.

Der Markt ist
ein irdischer Gott

Zuriick zu Karl Marx: Er analysiert einen Kapi-
talismus, dessen zentrale Referenz der Markt
ist. Diesen Markt betrachtet er von Anfang
an als irdischen Gott. In der Vorrede zu sei-
ner Dissertation von 1841 sagt Marx, dass die
«Philosophie» — hier bereits als kritische The-
orie zu verstehen — ihren «Spruch [setzt] gegen
alle himmlischen und irdischen Gotter, die das
menschliche Selbstbewusstsein nicht als die
oberste Gottheit anerkennen».> Wenig spiter
konzentriert Marx seine Religionskritik auf die
Kritik dieser «irdischen Gotter».

Marx halt also das «menschliche Selbstbe-
wusstsein» fiir die «oberste Gottheit» — es steht
allen «himmlischen und irdischen Gottern»
gegeniiber. In seiner Kritik der Hegelschen
Rechtsphilosophie von 1844 verwendet er an-
stelle des «menschlichen Selbstbewusstseins»



die Formel «der Mensch als héchstes Wesen
fiir den Menschen». Er schreibt: «Die Kritik der
Religion endet mit der Lehre, dass der Mensch
das hochste Wesen fiir den Menschen sei, also
mit dem kategorischen Imperativ, alle Verhilt-
nisse umzuwerfen, in denen der Mensch ein
erniedrigtes, ein geknechtetes, ein verlasse-
nes, ein verichtliches Wesen ist.»° Ein ernied-
rigtes Wesen ist der Mensch fiir Marx, sobald
irgendetwas anderes zum hochsten Wesen
erklart wird.

Damit unterbreitet Karl Marx ein Unter-
scheidungskriterium sowohl fiir die Religion
als auch fiir die Gotter dieser Religionen, das
nicht mit einem Angriff auf die Religion selbst
verwechselt werden darf. Diese Differenzie-
rung gilt auch dann, wenn Marx davon ausgeht,
dass die Religion iiberfliissig wird, sobald der
Mensch sich als das hochste Wesen fiir den
Menschen anerkennt. Sollte sich jedoch her-
ausstellen, dass die Religion nicht iiberfliis-
sig wird, dann bewahrt dieses Kriterium zur
«Unterscheidung der Gétter» seine Gultigkeit.

Implizit — so mochte ich behaupten — stellt
Marx damit eine These auf, die mit der ver-
breiteten Vorstellung von ihm kaum in Ein-
klang zu bringen ist: Gott ist Mensch gewor-
den. Das ist jedoch keine These im religiosen,
sondern im anthropologischen Sinn. Marx legt
auch dar, was der Mensch tut, wenn der Mensch
zum hochsten Wesen — wenn man so will, zum
Gott — fiir den Menschen wird. Auch diese
These entspricht kaum den landldufigen Vor-
stellungen von ihm: Dann wirft der Mensch alle
Verhiltnisse um, in denen er «ein erniedrigtes,
ein geknechtetes, ein verlassenes, ein verdcht-
liches Wesen ist». In diesen wenigen Worten
skizziert Marx eine Praxis, fiir die eine andere
Welt moglich ist. Mit einer solchen Praxis fin-
det der Mensch zur Selbstverwirklichung. Und
er steht damit dem kapitalistischen Markt, des-
sen Geld und dessen Kapital gegeniiber.

Damit habe ich das Paradigma der marx’
schen Religionskritik und zugleich das Para-
digma des marx’schen Humanismus — einem
Humanismus der Praxis — herausgearbeitet.
Mir scheint, es sei das Paradigma des kriti-
schen Denkens iiberhaupt.

- e e ae

LI

a
LR 4 L]
® ]
(e ] @
® ®
«e® 8 Ne PN
) U

e v ® @ a @ ¥ W W

Falsche Gotter wollen
Menschenopfer

&t «a P m P W & =
« n W U W R

Der spitere Karl Marx fiihrt diese Religions-
R PR kritik weiter. Aber es geht ihm stets darum, die
B Religion im Namen des Menschen zu kritisie-
St anns 0 ren, nicht im Namen irgendeines wahren Got-
OO MR ’R tes. Gotter sind immer falsche Gotter, sobald
el sie Menschenopfer verlangen. Diese falschen

4« ®m e s ®w e W
W e @ e E s = 88 &

= 5 @ & 9
«m» e @ & »

S ¥ % e d U«

Ca

.

]

]

5 % e @ 8§ ¥ X

L)
[ 3

[

=

[]

a4 v oM WEE

- -
- »
5 @ m 8 a4 @ @

COC
« m B me s @

a e
DI

! ‘M Gotter nennt Marx Fetische. Umgekehrt sind

»
[}
L]

]
]

u
® a
L] L] (]
[} 2 ]



also Gotter, die keine Menschenopfer verlan-
gen, auch keine falschen Gétter. Das kann man
folgern, selbst wenn Marx dariiber schweigt.
Zweifellos entwickelt Marx seine gesamte
Religionskritik in der Tradition der jiidischen
und christlichen Goétzenkritik. Deshalb lautet
meine These: Die Religionskritik von Marx ist
letztlich Idolatrie-, also Gotzenkritik.

Die Religionskritik wird fiir Karl Marx zur
Fetischismuskritik. Zwar ist Fetischismus-
kritik gleichzusetzen mit Idolatriekritik. Aber
dennoch handelt es sich fiir Marx nicht um ein
simples Spiel mit Worten, sondern um eine
Verlagerung seines Schwerpunkts. Der spitere
Marx erwihnt die himmlischen Gotter nicht
einmal mehr, sondern nur noch die irdischen.
Er definiert sie — konzentriert auf Markt, Geld
und Kapital — als Fetische.

Religionskritik Iduft stets Gefahr, sich auf
eine bestimmte Religion zu richten. Marx aber
formuliert einen universalen Anspruch. Er kann
sich folglich nicht auf die Kritik des Christen-
tums beschrinken, vondererausgegangenist. Er
muss seine Religionskritik als Grundlage seiner
Kritik der politischen Okonomie weiterfiihren.
Sie richtet sich nunmehr gegen erfahrbare irdi-
sche Gotter und ldsst sich daher auch wissen-
schaftlich weitertreiben. Diese werden sichtbar
in den irdischen Gottern — dadurch, dass diese
den Menschen sichtbar in ein «erniedrigtes, ein
geknechtetes, ein verlassenes, ein verachtliches
Wesen» verwandeln. Wie diese irdischen Got-
ter die Verwandlung des Menschen bewerkstel-
ligen und welchen Gesetzen sie dabei folgen —
das hat die Kritik der politischen Okonomie
nachzuweisen.

In der Folge weitet Karl Marx seinen kate-
gorischen Imperativ aus: «Die kapitalistische
Produktion entwickelt daher nur die Tech-
nik und Kombination des gesellschaftlichen
Produktionsprozesses, indem sie zugleich die
Springquellen alles Reichtums untergribt: die
Erde und den Arbeiter.»” Nicht nur der Mensch
wird zum geknechteten Wesen, sondern auch
die Natur, die fiir Marx der erweiterte Kérper
des Menschen ist. Es gibt kein menschliches
Leben ohne das Leben der Natur.

Religionskritik als Fetischismuskritik ist
eine Kritik der irdischen Gotter, die falsche
Gotter sind. Sie muss jedoch ein Kriterium fiir
das liefern, was sie als «falsch» bezeichnet. Das
gleiche Kriterium hatte Marx in der Kritik der
Hegelschen Rechtsphilosopie bereits formu-
liert: «Der Mensch ist das hochste Wesen fiir
den Menschen». Marx entwickelt es mit ande-
ren Worten weiter und formuliert seine Vorstel-
lung von der Befreiung des Menschen im Kom-
munistischen Manifest. Dort sagt er: «An die
Stelle der alten biirgerlichen Gesellschaft mit




ihren Klassen und Klassengegensitzen tritt eine
Assoziation, worin die freie Entwicklung eines
jeden die Bedingung fiir die freie Entwicklung
aller ist.»®

Das marxsche Kriterium wird hier auf die
universale Emanzipation des Menschen aus-
gedehnt, die niemanden ausschliesst. Ein sol-
cher Freiheitsbegriff iiberschreitet den biirger-
lichen bei weitem. Dort sind die biirgerliche
Gesellschaft und ihre Mitglieder frei, selbst
wenn einige verhungern miissen. Fir Marx
jedoch geht die Freiheit von der Befreiung des
Korpers aus. Sie kann zugleich als Gerechtig-
keitskriterium gelten: «Jeder nach seinen Fahig-
keiten, jedem nach seinen Bediirfnissen.»®

Revolution im Himmel
wie auf Erden

Die lateinamerikanische Befreiungstheologie
setzt sich in ein neues Verhaltnis zum Marxis-
mus, insbesondere seit Anfang dieses Jahr-
hunderts in der Folge des Zusammenbruchs
des sowjetischen Sozialismus und seiner Kon-
sequenzen fiir das marxistische Denken. Das
geschieht in einer dhnlichen Richtung wie sie
viele Jahrzehnte zuvor bereits der Griinder der
Neuen Wege Leonhard Ragaz einschlug, wenn
auch mit anderen Argumenten.

Was sich in den letzten Jahrzehnten ereig-
net hat, ist nicht vollig neu. Hegel hatte bereits
behauptet, dass keine Revolution ohne Refor-
mation moglich sei. Nach dem Zweiten Welt-
krieg und besonders im chinesischen Kommu-
nismus verbreitete man die These, die auch mir
zutreffend scheint: Keine Revolution auf der
Erde ohne eine Revolution im Himmel. Eine
solche These impliziert natiirlich auch die
Umkehrung: Keine Konterrevolution auf der
Erde ohne Konterrevolution im Himmel.

Der heutige Papst Franziskus bezieht sich
auf diese Konterrevolution: «Einer der Griinde
[der heutigen Unrechtslage] liegt in der Bezie-
hung, die wir zum Geld hergestellt haben, denn
friedlich akzeptieren wir seine Vorherrschaft
iber uns und iiber unsere Gesellschaften. Die
Finanzkrise, die wir durchmachen, lisst uns
vergessen, dass an ihrem Ursprung eine tiefe
anthropologische Krise steht: die Leugnung
des Vorrangs des Menschen! Wir haben neue
Gotzen geschaffen.»!0 Weiter folgert Franzis-
kus: «Gott wird von diesen Finanz- und Wirt-
schaftsleuten sowie von diesen Politikern als
nicht lenkbar, ja sogar als gefahrlich wahr-
genommen, weil er den Menschen dazu auf-
ruft, sich selber voll zu verwirklichen und jeder
Form der Sklaverei entgegenzutreten.»!!

Die Aussage des Papstes befindet sich im
Einklang mit der Aussage von Karl Marx tiber

Neue Wege 5/18

1

den Menschen als hochstes Wesen fiir den Men-
schen. Der Papst erwidert mit seiner These auf
die Reagansche Theologie der Konterrevolu-
tion, die von Trump ganz offensichtlich weiter-
gefiihrt wird und die den apokalyptischen Fun-
damentalismus als Grundlage hat. Durch diese
Konterrevolution wird der Klassenkampf von
oben in extremis erklart. Der Papst stellt einen
Gott heraus, der den Menschen aufruft, seine
Selbstverwirklichung in der unablissigen Aus-
einandersetzung um die Befreiung von jeder
Form von Sklaverei zu sichern. Damit stellt er
einen Gott vor, der selbst den Humanismus der
Praxis von Marx mittragt.

Diese Position fiir den Menschen als hochs-
tes Wesen fiir den Menschen wird so von
Franziskus in eine Revolution im Himmel ver-
wandelt. Sie ermoglicht jetzt Bewegung in der
Linken. Die Konsequenz des marxschen Huma-
nismus der Praxis gilt: Markt, Geld und Kapital
sind fiir den Menschen da, nicht der Mensch fiir
den Markt, fiir das Geld und fiir das Kapital.

Die Auseinandersetzung mit der Konter-
revolution kann sich nicht auf ideologische Ana-
lysen beschranken. Wir miissen die marxsche
Religionskritik unter heutigen Bedingungen
weitertreiben, wenn wir den Herausforderun-
gen der Gegenwart wirksam begegnen wollen. @

1 Kolumbus, im Brief aus Jamaica, 1503. — Karl Marx:
Das Kapital, Bd.1. MEW, Band 23, Berlin 1968, S.145.

2 zitiert in: Gustavo Gutierrez: Gott oder das Gold.
Freiburg 1990, S.197.

3 Walter Benjamin: Kapitalismus als Religion [Frag-
ment]. In: Gesammelte Schriften, Hrsg. Rolf Tiede-
mann und Hermann Schweppenhiuser, 7 Bde.,
Frankfurt am Main 1991, Band VI, S.100-102.

Max Weber: Wissenschaft als Beruf. Stuttgart 1995, S.34.

5  Karl Marx: Differenz der demokritischen und epikurei-
schen Naturphilosophie. Vorrede. MEW, Band 40, S.262.

6  Karl Marx: Zur Kritik der Hegelschen Rechtsphilo-
sophie. Einleitung. MEW, Band 1, S. 385.

7 Karl Marx, Das Kapital, Bd.I, MEW, Band 23,
S.528/530.

8 Karl Marx/Friedrich Engels: Manifest der Kommunis-
tischen Partei. MEW, Band 4, S.459—-493.

9  Karl Marx: Kritik des Gothaer Programms. MEW,
Band 19, S.21.

10 Apostolisches Schreiben Evangelii gaudium,
24 November 2013.

11 Papst Franziskus: Rede an die Botschafter von
Kirgisien, von Antigua und Barbuda, des Grossherzog-
tums Luxemburg und von Botswana, 16. Mai 2013.

O Franz Hinkelammert, *1931 in Emsdetten/Deutschland,
ist Sozialphilosoph, Okonom und Befreiungstheologe.
Er ist Professor an der sozialwissenschaftlichen
Fakultat der Universidad Nacional in Heredia, Costa
Rica. Er ist Autor vieler Werke zu Befreiungstheologie,
Kapitalismuskritik und Globalisierung.

fjhinkelammert@gmail.com

O Buchtipp » Michael Ramminger/Franz Segbers (Hg.):
«Alle Verhaltnisse umzuwerfen ... und die Mdchtigen
vom Thron zu stiirzen.» Das gemeinsame Erbe von
Christen und Marx. Hamburg/Minster 2018, 240 Seiten.



	Religionskritik und Marktreligion

