
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 112 (2018)

Heft: 5

Artikel: Religionskritik und Marktreligion

Autor: Hinkelammert, Franz

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-816548

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 29.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-816548
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Religionskritik
und

Marktreligion
Franz Hinkelammert

Mit der Moderne entwickelt sich
eine neue Religionskritik. Ihr
Interesse gilt nicht dem Religiösen

im engen Sinn. Ihr geht
es um die Gesellschaft als ganze:
Woran hängen die Menschen ihr
Herz? An welche irdischen und
an welche himmlischen Götter?
Ein roter Faden zieht sich von
den Propheten im Alten Testament

zu Papst Franziskus. In der
Mitte: Karl Marx.

Karl Marx betreibt Religionskritik. Er konzentriert

sie auf die Kritik der irdischen Götter.
Sie sind für ihn direkt mit der Wirtschaft
verknüpft. Marx zitiert Christoph Kolumbus mit
den Worten: «Gold ist ein wunderbares Ding!
Werdasselbe besitzt, ist Herr von allem, was er
wünscht. Durch Gold kann man sogar Seelen
in das Paradies gelangen lassen.»1

Diese vom Gold bestimmte Faszination
prägt die Eroberung Amerikas. Schon die In-
digenas hatten während der Conquista erkannt:

Das Gold ist der Gott der Christen! Und in
der Tat, sie haben sich wohl kaum getäuscht.
Der peruanische Befreiungstheologe Gustavo
Gutierrez erzählt davon: «Es geschah, dass
ein Häuptling alle seine Leute zusammenrief.
Jeder sollte an Gold mitbringen, was er hatte,
und alles sollte dann zusammengelegt werden.

Und er sagte zu seinen Indianern: Kommt,
Freunde, das ist der Gott der Christen. Wir wollen

also etwas vor ihm tanzen, dann fahrt auf
das Meer da und werft es hinein. Wenn sie dann
erfahren, dass wir ihren Gott nicht mehr haben,
werden sie uns in Ruhe lassen.»2

Im 17. Jahrhundert betrachtet Thomas Hob-
bes das Geld als das Blut des Leviathans. Mit
diesem Namen bezeichnet der Philosoph den
entstehenden kapitalistischen Markt. Leviathan
ist für ihn der sterbliche Gott unter dem
unsterblichen Gott, der den Himmel bewohnt. Am
Anfang des 20. Jahrhunderts greift der französische

Schriftsteller Léon Bloy diesen Gedanken
in einem Buch auf, dem er den Titel gibt: Das
Blut derArmen. Darin stellt er fest: Das Geld ist
das Blut der Armen.

Wenige Jahre nach Bloy übernahm der
Philosoph Walter Benjamin in seinem Fragment
Kapitalismus als Religion3 diese Position und
entfachte damit die Debatte erneut. Die gleiche
These lässt sich, wenn auch etwas distanzierter,
beim Soziologen Max Weber finden, wenn er
behauptet: «Die alten vielen Götter, entzaubert
und daher in Gestalt unpersönlicher Mächte,
entsteigen ihren Gräbern.»4 Das Geld ist
zweifellos eine der wichtigsten dieser unpersönlichen

Mächte. Heute spricht Papst Franziskus
vom Götzendienst des Geldes und der Vergöttlichung

des Marktes.

Der Markt ist
ein irdischer Gott

Zurück zu Karl Marx: Er analysiert einen
Kapitalismus, dessen zentrale Referenz der Markt
ist. Diesen Markt betrachtet er von Anfang
an als irdischen Gott. In der Vorrede zu seiner

Dissertation von 1841 sagt Marx, dass die
«Philosophie» - hier bereits als kritische Theorie

zu verstehen - ihren «Spruch [setzt] gegen
alle himmlischen und irdischen Götter, die das
menschliche Selbstbewusstsein nicht als die

° oberste Gottheit anerkennen».5 Wenig später
° konzentriert Marx seine Religionskritik auf die
3 Kritik dieser «irdischen Götter».
Î Marx hält also das «menschliche Selbstbe¬

wusstsein» für die «oberste Gottheit» - es steht
allen «himmlischen und irdischen Göttern»
gegenüber. In seiner Kritik der Hegeischen
Rechtsphilosophie von 1844 verwendet er
anstelle des «menschlichen Selbstbewusstseins»



die Formel «der Mensch als höchstes Wesen
für den Menschen». Er schreibt: «Die Kritik der
Religion endet mit der Lehre, dass der Mensch
das höchste Wesen für den Menschen sei, also
mit dem kategorischen Imperativ, alle Verhältnisse

umzuwerfen, in denen der Mensch ein
erniedrigtes, ein geknechtetes, ein verlassenes,

ein verächtliches Wesen ist.»6 Ein erniedrigtes

Wesen ist der Mensch für Marx, sobald
irgendetwas anderes zum höchsten Wesen
erklärt wird.

Damit unterbreitet Karl Marx ein
Unterscheidungskriterium sowohl für die Religion
als auch für die Götter dieser Religionen, das
nicht mit einem Angriff auf die Religion selbst
verwechselt werden darf. Diese Differenzierung

gilt auch dann, wenn Marx davon ausgeht,
dass die Religion überflüssig wird, sobald der
Mensch sich als das höchste Wesen für den
Menschen anerkennt. Sollte sich jedoch
herausstellen, dass die Religion nicht überflüssig

wird, dann bewahrt dieses Kriterium zur
«Unterscheidung der Götter» seine Gültigkeit.

Implizit - so möchte ich behaupten - stellt
Marx damit eine These auf, die mit der
verbreiteten Vorstellung von ihm kaum in
Einklang zu bringen ist: Gott ist Mensch geworden.

Das ist jedoch keine These im religiösen,
sondern im anthropologischen Sinn. Marx legt
auch dar, was der Mensch tut, wenn der Mensch
zum höchsten Wesen - wenn man so will, zum
Gott - für den Menschen wird. Auch diese
These entspricht kaum den landläufigen
Vorstellungen von ihm: Dann wirft der Mensch alle
Verhältnisse um, in denen er «ein erniedrigtes,
ein geknechtetes, ein verlassenes, ein verächtliches

Wesen ist». In diesen wenigen Worten
skizziert Marx eine Praxis, für die eine andere
Welt möglich ist. Mit einer solchen Praxis findet

der Mensch zur Selbstverwirklichung. Und
er steht damit dem kapitalistischen Markt, dessen

Geld und dessen Kapital gegenüber.
Damit habe ich das Paradigma der marx'

sehen Religionskritik und zugleich das
Paradigma des marx'schen Humanismus — einem
Humanismus der Praxis - herausgearbeitet.
Mir scheint, es sei das Paradigma des
kritischen Denkens überhaupt.

Falsche Götter wollen
Menschenopfer

Der spätere Karl Marx führt diese Religionskritik

weiter. Aber es geht ihm stets darum, die
Religion im Namen des Menschen zu kritisieren,

nicht im Namen irgendeines wahren Gottes.

Götter sind immer falsche Götter, sobald
sie Menschenopfer verlangen. Diese falschen
Götter nennt Marx Fetische. Umgekehrt sind



also Götter, die keine Menschenopfer verlangen,

auch keine falschen Götter. Das kann man
folgern, selbst wenn Marx darüber schweigt.
Zweifellos entwickelt Marx seine gesamte
Religionskritik in der Tradition der jüdischen
und christlichen Götzenkritik. Deshalb lautet
meine These: Die Religionskritik von Marx ist
letztlich Idolatrie-, also Götzenkritik.

Die Religionskritik wird für Karl Marx zur
Fetischismuskritik. Zwar ist Fetischismuskritik

gleichzusetzen mit Idolatriekritik. Aber
dennoch handelt es sich für Marx nicht um ein
simples Spiel mit Worten, sondern um eine
Verlagerung seines Schwerpunkts. Der spätere
Marx erwähnt die himmlischen Götter nicht
einmal mehr, sondern nur noch die irdischen.
Er definiert sie - konzentriert auf Markt, Geld
und Kapital - als Fetische.

Religionskritik läuft stets Gefahr, sich auf
eine bestimmte Religion zu richten. Marx aber
formuliert einen universalen Anspruch. Er kann
sich folglich nicht auf die Kritik des
Christentumsbeschränken, von der er ausgegangen ist. Er
muss seine Religionskritik als Grundlage seiner
Kritik der politischen Ökonomie weiterführen.
Sie richtet sich nunmehr gegen erfahrbare
irdische Götter und lässt sich daher auch
wissenschaftlich weitertreiben. Diese werden sichtbar
in den irdischen Göttern - dadurch, dass diese
den Menschen sichtbar in ein «erniedrigtes, ein
geknechtetes, ein verlassenes, ein verächtliches
Wesen» verwandeln. Wie diese irdischen Götter

die Verwandlung des Menschen bewerkstelligen

und welchen Gesetzen sie dabei folgen -
das hat die Kritik der politischen Ökonomie
nachzuweisen.

In der Folge weitet Karl Marx seinen
kategorischen Imperativ aus: «Die kapitalistische
Produktion entwickelt daher nur die Technik

und Kombination des gesellschaftlichen
Produktionsprozesses, indem sie zugleich die
Springquellen alles Reichtums untergräbt: die
Erde und den Arbeiter. »7 Nicht nur der Mensch
wird zum geknechteten Wesen, sondern auch
die Natur, die für Marx der erweiterte Körper
des Menschen ist. Es gibt kein menschliches
Leben ohne das Leben der Natur.

Religionskritik als Fetischismuskritik ist
eine Kritik der irdischen Götter, die falsche
Götter sind. Sie muss jedoch ein Kriterium für
das liefern, was sie als «falsch» bezeichnet. Das
gleiche Kriterium hatte Marx in der Kritik der
Hegeischen Rechtsphilosopie bereits formuliert:

«Der Mensch ist das höchste Wesen für
den Menschen». Marx entwickelt es mit anderen

Worten weiter und formuliert seine Vorstellung

von der Befreiung des Menschen im
Kommunistischen Manifest. Dort sagt er: «An die
Stelle der alten bürgerlichen Gesellschaft mit



ihren Klassen und Klassengegensätzen tritt eine
Assoziation, worin die freie Entwicklung eines
jeden die Bedingung für die freie Entwicklung
aller ist.»8

Das marxsche Kriterium wird hier auf die
universale Emanzipation des Menschen
ausgedehnt, die niemanden ausschliesst. Ein
solcher Freiheitsbegriff überschreitet den bürgerlichen

bei weitem. Dort sind die bürgerliche
Gesellschaft und ihre Mitglieder frei, selbst
wenn einige verhungern müssen. Für Marx
jedoch geht die Freiheit von der Befreiung des

Körpers aus. Sie kann zugleich als
Gerechtigkeitskriterium gelten: «Jeder nach seinen
Fähigkeiten, jedem nach seinen Bedürfnissen.»9

Revolution im Himmel
wie auf Erden

Die lateinamerikanische Befreiungstheologie
setzt sich in ein neues Verhältnis zum Marxismus,

insbesondere seit Anfang dieses
Jahrhunderts in der Folge des Zusammenbruchs
des sowjetischen Sozialismus und seiner
Konsequenzen für das marxistische Denken. Das
geschieht in einer ähnlichen Richtung wie sie
viele Jahrzehnte zuvor bereits der Gründer der
Neuen Wege Leonhard Ragaz einschlug, wenn
auch mit anderen Argumenten.

Was sich in den letzten Jahrzehnten ereignet

hat, ist nicht völlig neu. Hegel hatte bereits
behauptet, dass keine Revolution ohne
Reformation möglich sei. Nach dem Zweiten Weltkrieg

und besonders im chinesischen Kommunismus

verbreitete man die These, die auch mir
zutreffend scheint: Keine Revolution auf der
Erde ohne eine Revolution im Himmel. Eine
solche These impliziert natürlich auch die
Umkehrung: Keine Konterrevolution auf der
Erde ohne Konterrevolution im Himmel.

Der heutige Papst Franziskus bezieht sich
auf diese Konterrevolution: «Einer der Gründe
[der heutigen Unrechtslage] liegt in der Beziehung,

die wir zum Geld hergestellt haben, denn
friedlich akzeptieren wir seine Vorherrschaft
über uns und über unsere Gesellschaften. Die
Finanzkrise, die wir durchmachen, lässt uns
vergessen, dass an ihrem Ursprung eine tiefe
anthropologische Krise steht: die Leugnung
des Vorrangs des Menschen! Wir haben neue
Götzen geschaffen.»10 Weiter folgert Franziskus:

«Gott wird von diesen Finanz- und
Wirtschaftsleuten sowie von diesen Politikern als
nicht lenkbar, ja sogar als gefährlich
wahrgenommen, weil er den Menschen dazu
aufruft, sich selber voll zu verwirklichen und jeder
Form der Sklaverei entgegenzutreten.»11

Die Aussage des Papstes befindet sich im
Einklang mit der Aussage von Karl Marx über

den Menschen als höchstes Wesen für den
Menschen. Der Papst erwidert mit seiner These auf
die Reagansche Theologie der Konterrevolution,

die von Trump ganz offensichtlich
weitergeführt wird und die den apokalyptischen
Fundamentalismus als Grundlage hat. Durch diese
Konterrevolution wird der Klassenkampf von
oben in extremis erklärt. Der Papst stellt einen
Gott heraus, der den Menschen aufruft, seine
Selbstverwirklichung in der unablässigen
Auseinandersetzung um die Befreiung von jeder
Form von Sklaverei zu sichern. Damit stellt er
einen Gott vor, der selbst den Humanismus der
Praxis von Marx mitträgt.

Diese Position für den Menschen als höchstes

Wesen für den Menschen wird so von
Franziskus in eine Revolution im Himmel
verwandelt. Sie ermöglicht jetzt Bewegung in der
Linken. Die Konsequenz des marxschen
Humanismus der Praxis gilt: Markt, Geld und Kapital
sind für den Menschen da, nicht der Mensch für
den Markt, für das Geld und für das Kapital.

Die Auseinandersetzung mit der
Konterrevolution kann sich nicht auf ideologische
Analysen beschränken. Wir müssen die marxsche
Religionskritik unter heutigen Bedingungen
weitertreiben, wenn wir den Herausforderungen

der Gegenwart wirksam begegnen wollen. •
1 Kolumbus, im Brief aus Jamaica, 1503. - Karl Marx:

Das Kapital, Bd.l. MEW, Band 23, Berlin 1968, S.145.

2 zitiert in: Gustavo Gutierrez: Gott oder das Gold.
Freiburg 1990, S.197.

3 Walter Benjamin: Kapitalismus als Religion [Frag¬
ment]. In: Gesammelte Schriften, Hrsg. Rolf Tiede-
mann und Hermann Schweppenhäuser, 7 Bde.,
Frankfurt am Main 1991, Band VI, S. 100-102.

4 Max Weber: Wissenschaft als Beruf. Stuttgart 1995, S.34.

5 Karl Marx: Differenz derdemokritischen und epikurei¬
schen Naturphilosophie. Vorrede. MEW, Band 40, S.262.

6 Karl Marx: Zur Kritik der Hegeischen Rechtsphilo¬
sophie. Einleitung. MEW, Band 1, S.385.

7 Karl Marx, Das Kapital, Bd.l, MEW, Band 23,
S.528/530.

8 Karl Marx/Friedrich Engels: Manifest der Kommunis¬
tischen Partei. MEW, Band 4, S.459-493.

9 Karl Marx: Kritik des Gothaer Programms. MEW,
Band 19, S.21.

10 Apostolisches Schreiben Evangeliigaudium,
24. November 2013.

11 Papst Franziskus: Rede an die Botschafter von
Kirgisien, von Antigua und Barbuda, des Grossherzogtums

Luxemburg und von Botswana, 16. Mai 2013.

CO

^ O Franz Hinkelammert, *1931 in Emsdetten/Deutschland,
* ist Sozialphilosoph, Ökonom und Befreiungstheologe.
^ Er ist Professor an der sozialwissenschaftlichen
a, Fakultät der Universidad Nacional in Heredia, Costa
S Rica. Er ist Autor vieler Werke zu Befreiungstheologie,

Kapitalismuskritik und Globalisierung.
fjhinkelammert@gmail.com

£ O Buchtipp -» Michael Ramminger/Franz Segbers (Hg.):
«Alle Verhältnisse umzuwerfen und die Mächtigen
vom Thron zu stürzen.» Das gemeinsame Erbe von
Christen und Marx. Hamburg/Münster 2018, 240 Seiten.


	Religionskritik und Marktreligion

