
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 112 (2018)

Heft: 4

Artikel: Staat und Religion : Segen oder Fluch?

Autor: Neuhaus, Christoph

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-816541

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-816541
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Christoph Neuhaus

Staat und Religion - Segen oder Fluch?
Betrachtungen von Regierungsrat Christoph Neuhaus

Am Ii. November 2017 luden die Kirchgemeinde Münster und die

Mennonitengemeinde Bern zu einem öffentlichen Anlass ein. Die

Veranstaltungfand im Berner Rathaus unter dem Titel «Zeit der Verfolgung

- Zeit der Versöhnung - Zeitfür Frieden» im Rahmen der «Nacht der

Religionen » statt.

In unserem wunderschönen
Renaissance-Rathaus und in diesem ehrwürdigen
Grossratssaal wird seit 600 Jahren
ununterbrochen beraten und entschieden,
gestritten und gelitten, Macht verteilt
und Ohnmacht ausgehalten. Es werden
Lösungen gefunden und Irrtümer
begangen. Es wird nach Recht gesucht und
Gerechtigkeit erkämpft, aber manchmal
auch ohne es zu wollen, neues Unrecht
in die Welt gesetzt. Wir sieben Regie-

rungsrätinnen und -räte geben tagtäglich
unser Bestes für die Bevölkerung unseres
Kantons, und doch treffen auch wir
manchmal Entscheidungen, die sich im
Rückblick als Fehler erweisen.

Warum ist das so im Leben? Warum
sind Gutes und Böses in unserem
Menschenleben so untrennbar miteinander

verflochten, dass das Meiste nichts
Reines, sondern eben eine Mischung ist?

Schon Antigone hat im altgriechischen
Epos gesungen: «Viel Gewaltiges gibt es

auf der Erde, aber nichts Gewaltigeres als

den Menschen.» Sie hat damit beide Linien

unseres Lebens vorgezeichet, die schöne

und die hässliche, die wunderbare
und die niederträchtige. Grossmut und
die Gemeinheit wohnen Wand an Wand.
Viel später hat Thomas Hobbes, der erste
Theoretiker des modernen Staates,
daran erinnert: «homo homini lupus», der
Mensch ist dem Menschen ein Wolf.

Es ist so, weil Gott uns beides zusammen,

das Gute und das Böse, als Mitgift
auf unseren Lebensweg gibt und die
Welt dadurch zu einer immer neuen
und steten Bewährungsprobe macht.
Lesen Sie nur die ersten Blätter der
Bibel: Die Welt, von Gott als wunderbarer
Garten gedacht, enthält auch den Baum
der Erkenntnis des Guten und des Bösen.
Damit kommen Schuld und Verfehlung
in die Welt. Adam und Eva, einander als

Gegenüber beigesellt, verwickeln sich
in einen unaufhörlichen Kampf der
Geschlechter. Kain und Abel, einander als

Brüder anvertraut, werden zu Todfeinden,

weil Kain das Gefühl hat, sein Bruder

stehe ihm im Licht. Abraham und
Lot teilen miteinander dieselbe Erde.

Aber ihre Hirten geraten miteinander in
Streit, weil jeder dem andern das Wasser

abgräbt. Und so geht das weiter, die ganze,

lange Menschheitsgeschichte
hindurch. Jakob betrügt seinen Bruder Esau

um sein Erstgeburtsrecht. Joseph wird
von seinen Brüdern nach Ägypten
verkauft. Und David lässt Uria, den Mann
der Batseba erschlagen, damit er sie zu
seiner Nebenfrau nehmen kann.

Verflechtung von Staat und Kirche
Je länger der Fluss der Menschheitsgeschichte

fliesst, umso mehr mischen
sich ins reine Wasser der Quelle auch

25 Neue Wege 4/2018



«Heinrich Sumer
und Jacob Mandel,

zu Baden ertränkt
Anno 1582». Radierung

aus dem Werk

von Thieleman Jansz.

van Braght «Der
Blutige Schau-Platz

[...] der Taufs-Gesinn-
ten [...]», 1780.
Bild: Schweizerische

Nationalbibliothek

Sand und Steine und Geröll mit ein.
Und sobald wir Menschen uns irgendwo
engagieren und Verantwortung übernehmen,

verlieren wir unsere Unschuld.
Wir machen uns schuldig. Einfluss
nehmen, auch im besten Sinn des Wortes,
Einfluss nehmen, um ein Stück Welt
zum Besseren zu wenden, kann man
nicht vom Ufer aus. Man fliesst mit ein
in einen grossen Strom. Man wird
mitgerissen, macht sich selber nass und
schmutzig und reibt sich an den ungelösten

Fragen des Zusammenlebens wund.
Wenn uns im Anschluss die

Schriftstellerin Katharina Zimmermann aus
ihrem Täuferroman Die Furgge (Erstauflage

1989) vorliest, werden wir an ein
Stück dunkelster Geschichte im
Verhältnis von Kirche und Staat, von
Obrigkeit und Untertanen, von Regierung

und Regierten erinnert. Die Täuferinnen
und Täufer der Reformationszeit waren
treue Staatsbürgerinnen und Staatsbürger.

Getreu dem Jesuswort «Gebt dem
Kaiser, was des Kaisers ist und Gott, was
Gottes ist» wollten sie keine Verflechtung

von Staat und Kirche. Sondern sie

wollten das reine Evangelium leben,
ohne Waffendienst und Krieg, ohne
Eid und Zins und Zehnten. Gott allein
wollten sie dienen, so wie Jesus es

vorgelebt hatte, und einander Schwestern
und Brüder sein. In ihren Augen war Kirche

etwas, das nur frei und willig,
freiwillig eben, geschehen konnte. Kirche,
das war für sie keine von der Berner
Obrigkeit geleitete Institution. Es war die
Gemeinschaft der Gläubigen, in der die

persönliche Entscheidung zählte. Das

brachte sie in einen tiefen Gegensatz

26 Neue Wege 4/2018



zum Staat. Der Staat wollte eine Kirche,
die alle umfasste, eine Volkskirche eben,
in der für alle verbindlich galt, was die

Regierung festlegte. So begann der Staat
die Täuferinnen und Täufer als Feinde
der staatlichen Ordnung zu betrachten
und zu bekämpfen.

Von der Verfolgung zur Vision
Am 31. Juli 1531 erliess die Berner Obrigkeit

die erste scharfe Verordnung gegen
das Täufertum: Wer sich als Erwachsener

taufen lässt oder einem Täufer
Zuflucht gibt, zahlt zehn Pfund Busse. Wer
den befohlenen sonntäglichen Gottesdienst

nicht besucht, muss ein
Schweigeversprechen ablegen oder seine Lehre

vor dem städtischen Chorgericht als

evangelisch erweisen können. Gelingt
ihm das nicht und verspricht er nicht,
seine Lehre für sich zu behalten, wird
er verbannt. Kehrt er zurück, wird er
geschwemmt (FoltermetliGde, bei der
Menschen gefesselt ins Wasser geworfen
wurden - überlebten sie, waren sie frei.
Anm. d. Red.) und wieder verbannt. Lässt

er sich noch einmal blicken, so wird er

ertränkt, allerdings nicht wegen seines

Irrtums, sondern wegen seines Ungehorsams.

Die Täufer breiteten sich dennoch
weiter aus. Zweimal ging im Februar

1532 die Weisung nach Trub, sie

auszurotten. Am 2. März 1533 erschien
das zweite Täufermandat. Es war etwas
milder und versöhnlicher als das erste.
Man solle die Täufer freundlich aus
Gottes Wort berichten und so von ihrem
Irrtum abbringen. Blieben sie gleichwohl

bei ihrem Glauben, so sollten sie

diesen für sich behalten. Man dürfe sie

nicht drängen oder ausweisen oder gar
ertränken, sondern habe sie zu schützen

und zu schirmen, indem man sie

inhaftiere. Aber schon bald verschärfte
die Regierung die Massnahmen wieder,
wies die Hartnäckigen aus und bedrohte
Rückkehrer mit dem Tod. Am 6.

September 1538 begann der Staat mit den

Täuferjagden und förderte die Denunziation.

Täufer wurden an der Kreuzgasse
in der Stadt Bern gleich da, wo ich heute

mein Büro habe, ins Halseisen, also an
den Pranger gestellt, und die Höfe von
Ausgewiesenen wurden verkauft. Und
wenn Sie diesen Spätherbst einmal auf
der Moosegg im Emmental so feine
Vermicelles zum Z'Vieri essen, dann schauen

Sie vielleicht einen Moment lang
still nach Langnau und zum Rämisgum-
men hinüber und denken an die
Täuferinnen und Täufer, die auf der Moosegg
ein letztes Mal innehielten, sich
umwandten und mit dem Blick auf ihrer
alten Heimat weilten, bevor sie für immer
gegen Westen ziehen mussten, in die

Freiberge, in die Niederlande oder später

gar bis nach Amerika. So ging noch
13. Juli t7rr ein grosser Täufertransport
aus Bern ab. Auf fünf Schiffen wurden
fünfhundert Personen die Aare hinunter
bis nach Brugg geführt. Hier mussten sie

schwören, nie mehr heimzukehren.
Eine tiefe Tragik zieht sich durch

das Geschehen. Menschen, die niemandem

ein Leid zufügten und allen andern
gegenüber hilfsbereit und gütig waren,
wurden von der Staatsgewalt verfolgt.
Ihre Güter wurden konfisziert. Manche
Täuferinnen und Täufer aber gelangten
wegen der steten Gefahr, der ihr Leben

ausgesetzt war, zu einer tiefen Weisheit.
Gegen alle Ungerechtigkeit der Welt
hielten sie sich treu und still an der
wunderbaren Vision aus Jesaja 2 fest, die
auch über der heutigen Nacht der
Religionen steht: «Am Ende der Tage wird
es geschehen, da wird Gott im Streit der
Völker Recht sprechen und die Nationen
zurecht weisen. Dann schmieden sie

Pflugscharen aus ihren Schwertern und
Winzermesser aus ihren Lanzen. Dann
zieht man nicht mehr das Schwert, Volk
gegen Volk, und übt nicht mehr den

Krieg.»
Ich weiss, Sie wissen, die Vision ist bis

heute uneingelöst. Aber ist und bleibt
sie nicht das Ziel, auf das wir alle in
unserem schönen Kanton Bern hin leben
und arbeiten können? Dass im Kanton
Bern Angehörige aller Konfessionen und
Religionen in Frieden zusammenleben
können. Dass wir einander achten und
respektieren, über alle Glaubensgegen-

27 Neue Wege 4/2018



«Nuw Manndat
vnnd Ordnung vo[n]
Schultheissen klein

vnnd grossen Rhat der

Statt Bernn/ derWider-
töufferen wegen», 158g.
Bild: Universitätsbibliothek

Bern

sätze hinweg. Dass uns unsere menschlichen

Verschiedenheiten nicht bedrohen,

sondern zu unserem Reichtum
werden, dafür lohnt es sich zu leben. Das

bringt mich zu drei letzten Dingen: zur
Dankbarkeit, zur Demut und zur Bitte
um Vergebung.

Bitte um Vergebung
Die Dankbarkeit zuerst. Sehen Sie, ich
bin jeden Tag neu dafür dankbar, dass

ich leben darf. Dass ich aufstehen kann.
Dass das Wasser, das mich wach macht,
täglich fliesst. Dass jemand, den ich gar
nicht kenne, das Brot für mich gebacken
hat. Dass meine Frau mir einen guten
Morgen wünscht. Dass Menschen, die
ich gar nicht kenne, an ihrem Ort für
unser Gemeinwesen an der Arbeit sind.
Dass mein kleiner Sohn am Abend auf
mich wartet. Dass meine Jakobsschafe

ScßultJ)dj]cti Hein

tmitb qroffen SJtwt t>er Statt
SSevttrt/öcr SÖtbcrtoup

feren tnegen.

Christoph Neuhaus,

'1966, studierte
Betriebs-, Volkswirtschaft
und Politikwissenschaft
an der Universität
Bern. Seit 2008 ist er
als Vertreter der SVP

Mitglied des Berner

Regierungsrates und
Vorsteher der Justiz-,
Gemeinde- und
Kirchendirektion.

Christoph. neuhaus@

jgk.be.ch

sich freuen, wenn ich ihnen Salz bringe.
Dass ich am Abend einschlafen und
mein Leben einem Andern anvertrauen
kann. Das alles ist unverdient. Wir alle
sind durch ungezählte Andere die
Menschen geworden, die wir heute sind. Wir
verdanken uns nicht uns selbst.

Die Demut dann. Demut ist ein
etwas in Vergessenheit und aus der Mode

geratenes Wort. Zum Wahlkampf
jedenfalls taugt es nicht. Wenn jemand
eine Wahl gewinnen will, so sagt man,
dann muss sie oder er sich vordrängen,
sich wichtig machen. Aber ist es das,

was zuerst und zuletzt im Leben zählt?
Oder hat am Ende die lange Reihe all der
alten Täuferinnen und Täufer recht, die
still und einfach Demut leben? Demut
ist der Mut zu dienen. Der Mut, zu sagen:
Ich bin nicht für alles verantwortlich.
Und vieles in dieser Welt kann ich nicht
ändern. Aber einiges wenige wartet auf
keinen andern als auf mich. Dafür will
ich mich einsetzen. Ich nehme mich
nicht wichtig. Aber ich nehme die mir
anvertrauten Menschen und Aufgaben
ernst. Das ist Demut. Das ist das
bleibende Vermächtnis der Alttäufer und
der Neutäufer, der Täufer in Schangnau
und der Täuferinnen in den Freibergen,
der Täuferinnen in Trub und der Täufer
in Pennsylvania.

Und schliesslich die Bitte um Vergebung.

Wie könnten Sie und ich, wenn
es diese Bitte nicht gäbe, leben? Das
Unser Vater lehrt sie uns, so oft wir sie

vergessen haben: «Und vergib uns uns-
re Schuld, wie auch wir vergeben un-
sern Schuldigern.» Die Erkenntnis eines

ganzen Lebens ist in dieser einen Bitte
zusammengefasst. Und so bitte ich Sie in
aller Schlichtheit heute Abend um
Verzeihung für all das, was den Täuferinnen
und Täufern in unserem Kanton zu
Leide getan wurde. Kein Mensch kann
rückgängig machen, was einmal getan
wurde. Aber wir können sehen, was

gewesen ist. Es aufnehmen anstatt zu
verdrängen. Es als unsere gemeinsame
Geschichte anerkennen, anstatt von uns
abzuspalten. Die hellen und die dunklen

Blätter unserer Geschichte lesen und
verstehen anstatt durchzustreichen. Das
dunkle Blatt der menschlichen Schuld
und das helle Blatt der göttlichen
Vergebung. Und darauf vertrauen, dass am
Ende, ganz am Ende die Versöhnung
zählt.

God bless you! •

28 Neue Wege 4/2018


	Staat und Religion : Segen oder Fluch?

