
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 112 (2018)

Heft: 4

Artikel: Das Geheimnis in der Katastrophe

Autor: Baer, François G. / Zinsstag, Evelyne / Ruch, Benjamin

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-816540

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 29.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-816540
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Neue Wege-Gespräch von François G. Baer, Evelyne Zinsstag, Benjamin Ruch und
Matthias Hui

Das Geheimnis in der Katastrophe

Der Gestalter der Neuen Wege setzt noch einmal einen markanten
Akzent: Er lädt zum Gespräch ein über Auferstehung. Mit dabei: Eine

junge reformierte Theologin, ein junger katholischer Theologe aus der
Redaktion und der Co-Redaktionsleiter. Was sie in der Diskussion
erleben: Die Auferstehung ist keinesfalls am Ende.

Matthias Hui: François, zu deinem
Abschied von den Neuen Wegen als langjähriger

Gestalter und Mitglied der Redaktion

baten wir dich, einen Schwerpunkt für
diese Nummer vorzuschlagen. Du hast
dichfür «Auferstehung» entschieden. Wieso

dieses «Hardcore»-Thema?

François Baer: Ostern bewegen mich
immer wieder. Man hat ja auch drei Tage
Zeit zum Nachdenken, es steht ein
dramaturgischer Ablauf dahinter. Auferstehung

ist für mich ein grosses Fragezeichen.

Das ist es ja wahrscheinlich für die
meisten Christinnen und Christen seit
jeher. Über Jahrhunderte musste man
die Auferstehung als «Geheimnis des

Glaubens» einfach glauben. Das ist seit
etwa zweihundert Jahren nicht mehr
so, aber jetzt ist die Auferstehung so

etwas wie ein Abziehbild geworden. Man
drückt sie irgendwo, irgendwie drauf.
Theologisch weicht man der Sache aus:

Auferstehung sei das ewige Leben, wie
es uns versprochen sei. Ausserdem gehe
doch in der Natur nichts verloren. Und
das Angedenken der Angehörigen führe
ja auch über den Tod eines Menschen
hinaus. Das ist die oberflächliche Version.

Dass Jesus tot war, wissen wir. Was

wäre, wenn er nicht auferstanden wäre?
Würde unser Glauben dann zusammenkrachen?

Wenn das Leben nach dem Tod
nicht quasi garantiert ist: Hat es dann

überhaupt einen Sinn? Wir modernen
Menschen sagen: «Das mit der Auferstehung

sind Metaphern.» Das glaube ich,
psychologisch verstanden, auch. Aber
in diesem Fall kommt sofort die Frage:
Ja, gibt es denn Gott überhaupt? Starb

Jesus als Sohn Gottes - oder vielleicht
eben auch als ganz gewöhnlicher Sohn
wie du und ich?

Ich glaube gerne, dass Jesus auferstanden

ist. Das hilft mir. Aber: Was wäre,
wenn wir tatsächlich einen Beweis
seiner Auferstehung hätten? Wenn das

Turiner Grabtuch echt ist - und es spricht
vieles dafür?

Evelyne Zinsstag: In der frühen Kirche

hat man lange nicht wirklich
darüber nachgedacht, was die Auferstehung

genau ist. Die frühen Kirchenväter
dachten, dass die Auferstehung Jesu die

Vorwegnahme unserer eigenen
Auferstehung sei, die Eucharistie deuteten sie

als Gegengift gegen den Tod. Ich finde es

verwunderlich, dass sich die Christenheit

anfangs gar nicht so stark mit dieser

Frage auseinandersetzte.
François Baer: Mich beeindruckt,wie

sich Menschen den orthodoxen Oster-

gruss zusprechen: «Christus ist
auferstanden! Er ist wahrhaftig auferstanden!»

In Nikos Kazantzakis Roman
Alexis Sorbas ist mir das zum ersten Mal
begegnet.

19 Neue Wege 4/2018



Matthias Hui: Aber ist ein solcher Gruss
im 2i. Jahrhundert noch möglich? Wo

funkt Auferstehung in dein Leben hinein?

François Baer: Es ist die Neugierde.
Ich möchte wissen, ob und wie die
Bibel recht hat, auch vom Standpunkt der
modernen Wissenschaft aus. Für mich
ist aber die Klärung der Auferstehung
nicht conditio sine qua non. Für mich ist
Christus massgebend, er hat gelebt. Mit
seiner Bergpredigt. Daran haben wir
schon genug zu kauen. Zum Verständnis
hilft mir die religiös-soziale Tradition,
die Botschaft, dass es um das Hier und
Heute geht.

Matthias Hui: Evelyne, du hast mir vor
diesem Gespräch über Auferstehung gesagt,
dich beschäftige die Dialektik von Jenseits-

hojfnung und Diesseitsbezug. Das sei aber

für dich keine theoretische Frage, sondern
eine sehr konkrete. Zum Beispiel angesichts
der alltäglichen Katastrophen auf dem

Mittelmeer, wo flüchtende Menschen
ertrinken. Das musst du erklären.

Evelyne Zinsstag: Ich entdeckte im
Studium die feministische Theologie
und entwickelte eine grosse Abneigung
gegen das Verständnis des Todes Jesu als

Sühnetod. Oder gegen das Gottesbild
eines rachsüchtigen Gottes, der Vergeltung

der Sünden der Menschen will. In
meiner Bachelorarbeit aber beschäftigte
ich mich mit der Migrationserfahrung
in der Glaubensbiografie von
Menschen, die hier bei uns Migrationskirchen

leiten. Ein Eritreer sagte mir, dass

sie immer für die Regierung beteten
und das Exil auch als Strafe verstünden

- ein starker Bezug zur Exilstheologie
der babylonischen Deportierten. Ich
realisierte, dass für Menschen, die sich in
einer solchen Situation befinden, in
einer traditionellen Theologie von Schuld
und Vergebung mehr Hoffnung stecken
kann, als wir denken. Aber mir liegt es

dennoch am Herzen, dass es beim
Auferstehungsglauben und beim
Versöhnungsgeschehen in Jesus Christus um
die Heilung der Beziehungen hier im
Leben und nicht um die Vertröstung der
Leidenden auf das Jenseits geht.

Diese beiden Pole können nicht
logisch aufgelöst werden. Wenn Gott
mir das Böse angetan hat, in dem ich
stecke, ist er allmächtig. Er ist schuld
an meinem Leiden, aber ich habe ein
Gegenüber, mit dem ich ringen kann.
Wenn mein Gegenüber ein ohnmächtiger

Gott ist, der das Böse nicht wollte,
und nun ist es doch passiert, habe ich
zwar jemanden auf meiner Seite, der
aber dem Bösen nichts entgegenhalten
kann. Beide Pole haben eine emanzipa-
torische Dimension, bergen aber auch
Risiken des Machtmissbrauchs in sich.

Benjamin Ruch: Wenn ich einer
solchen traditionelle Theologie, beispielsweise

von Eritreerinnen und Eritreern,
begegne, spüre ich viel Hoffnung:
Irgendwann wird alles gut und gerecht
sein. Ich kann das akzeptieren, aber
übernehmen kann ich diese Haltung
nicht, sie ist mir viel zu stark
jenseitsvertröstend. Vielleicht schafft der Kontext

den Unterschied: Wenn deine Lage
eine Katastrophe ist, kann wenigstens
der Glaube, dass es irgend jemand im
Griff hat, dass nicht alles komplett sinnlos

und böse ist, noch da sein.

EvelyneZinsstag:Die Vorstellung, dass

nicht der Täter, sondern eben Gott dich
in seiner Hand hat, gibt dir als Opfer
vielleicht mehr Handlungsspielraum. In
diesem Zusammenhang verstehe ich die
aktuelle Diskussion rund um das Un-
servater: Gott führt uns nicht in
Versuchung? Das stimmt einfach nicht. In der
Bibel führt er die ganze Zeit Menschen
in die Versuchung.

Benjamin Ruch: Das ist ein spannendes

Paradox: Der Glaube an einen Gott,
der eingreift, verschafft mir je nachdem
mehr eigene Handlungsoptionen als

eine fatalistische Haltung. Wir würden
eher vermuten, das Gegenüber eines

allmächtigen Gottes nehme einem die
Freiheit. Aber es scheint eben die
Möglichkeit zu geben, mit diesem Gott in
Beziehung zu treten und damit das
Geschehen mitzugestalten.

Matthias Hui: Für mich ist ein Gott,
der lenkt und eingreift, erst mal weit
weg. Aber wir machen Erfahrungen: Es

20 Neue Wege 4/2018



Giovanni Bellini, Die

Verklärung Christi,
Galleria del Accademia

Venedig.
Bild: Ausstellungskatalog

Bellini-Scuderia del

Quirinale Rom, 2008

gibt ein Geschehen zwischen Menschen,
in dem plötzlich viel mehr möglich wird,
als wir es gewohnt sind. Es gibt die
Momente, in denen Ressourcen und
Perspektiven auftauchen, die wir verschwunden

glaubten.
Es geht in der Bibel nicht um eine

billige Auferstehung. Nicht einfach um
ein Gefühl oder um eine philosophische
Erklärung, dass das Leben irgendwie
weitergeht, für jung und alt, für arm und
reich. Nicht um eine Lebenshilfe, die
uns die Angst vor dem Sterben nehmen
soll. Das fasziniert mich an Ostern: Es

ist eine Auferstehung aus einer
Katastrophe, aus einer Sackgasse heraus, der
totalen Verzweiflung. Für mich gewann
Ostern an Glaubwürdigkeit bei
Menschen aus Zentralamerika in den 1980er
Jahren. In einer Situation von Gewalt,
Bürgerkrieg und Perspektivlosigkeit,
Massakern und Folter sprachen sie von
Auferstehung. Auch da blieb sie natürlich
ein Geheimnis. Aber offenbar hatte der
Gedanke der Auferstehung eine
subversive Kraft: Die Herrschenden haben

gegen allen Anschein nicht die ganze
Macht.

21 Neue Wege 4/2018



François Baer: Wie kommt der
Gedanke der Auferstehung überhaupt in
die Welt? Auch in anderen Religionen
stehen Heilige und Propheten im
Zentrum. Aber keine erzählt von einem,
der stirbt - und dann ist er auferstanden.

Und Menschen sehen und berühren
ihn. Damals passierte etwas, das in den

Köpfen hängenblieb und sich zu einer
Wahrheit verdichtete. Gleichzeitig wurde

von Anfang an auch hinterfragt, was
wirklich passiert ist. Auferstehung hat
für mich mit dem Heiligen Geist zu tun.
Diesen Ruach, wie ihn die Jüdinnen und
Juden nennen, mit dem Ideen kommen
und sich Leben ereignet, kann man
erfahren. Der Musik gewordene Heilige
Geist ist für mich Mozart. Der Gedanke,
der hinter der Auferstehung steht, ist
mehr als nur ein Hollywoodfilm.

Benjamin Ruch: Die Verknüpfung mit
Katastrophe scheint mir wichtig.
Historisch-kritisch gesehen gab es ja ein

grosses Problem für die Jesusbewegung:
Plötzlich ist der Leader tot, und er ist erst
noch auf diese Weise umgekommen.
Da ist es sehr originell, dass die Gruppe
nicht einfach sagt: «Das wars, wir hören
auf», sondern auf die verwegene Idee

kommt: Er ist gar nicht tot.

Matthias Hui: Vielleicht sind wir einem

Missverständnis erlegen und verstehen die

Auferstehung als etwas Persönliches: Was
wird mit mir nach dem Tod geschehen?
Vielleicht ist das in der Bibel gar nicht die

zentrale Frage. Vielleicht haben Glauben
und die Mobilisierung von Bildern zum
Überleben zur Bedingung, dass das in der
Gemeinschaft geschieht.

Benjamin Ruch: Du meinst etwas wie
eine gemeinsame Kraft, die weitergeht?
Ist das nicht ein wenig einfach? Man
kann dann alles Spirituelle erklären, man
muss nicht einmal religiös sein. Reicht
es uns, Sozialistinnen und Sozialisten
zu sein und daran zu glauben, dass die

grosse Idee, die schon vor meiner Geburt
da war, auch über meinen Tod hinaus
weitergehen wird? Die Komponente, wo
konkret ich persönlich sein werde, und
das Physische der Auferstehungsbilder

dürfen wir nicht verlieren. Es geht ja
nicht einfach um die Auferstehung von
Jesus, sondern um den Glauben an die
leibliche Auferstehung von jedem und
jeder Einzelnen. Dieses Sperrige, dieses

nicht auf Anhieb Akzeptable - was ist
dahinter? Wenn wir uns in unserer Welt
umschauen, ist Weiterleben als Vorhaben

ja eher wieder präsenter: die Ideen
des Transhumanismus, medizinisch-technische

Versprechungen für ein langes, ja
ein ewiges Leben. Wie verhält sich denn
die Idee der Auferstehung zu diesen heute

fast schon Mainstream-Hoffnungen?

Matthias Hui: Wenn es nicht die
Bemühungen im Silicon Valley und anderswo
sind, dass Menschen ewig weiterleben
können - was ist denn der Kern der Aufer-
stehungshojfnungen?

Evelyne Zinsstag: Ist nicht der Tod

irgendwann einmal auch eine Befreiung
vom Körper, der leidet, der verletzt und
kaputtgemacht werden kann? Die
Auferstehung von Jesus ist ja auch eine
Pointe gegen einen Dualismus von Leib
und Seele. Sie postuliert die Einheit von
Körper und Geist, die von Gott gleicher-
massen geheiligt sind. Der Kirchenvater
Tertullian sprach über die Auferstehung
des Fleisches und erklärte, weshalb wir
jeden einzelnen Körperteil im Himmel
noch haben werden: Die Zähne benötigen

wir dann nicht mehr zum Essen,
aber sie sind einfach eine schöne Verzierung

des Mundes beim Gotteslob. Auch
die Geschlechtsteile behalten wir zur
Zierde, auch wenn sie uns dann nicht
mehr mit Lust plagen. Diesen spielerischen

Blick auf den Körper finde ich sehr
schön. Eine weitere Pointe in der Bibel -
gerade auch gegenüber Transhumanismus

und Ernährungs- und
Gesundheitsbewegungen, die die Perfektionierung
des Menschen anstreben - ist: Gott
erlöst den Menschen, nicht er sich selbst.
Das ist ein produktives Verständnis der

Sündhaftigkeit.
Matthias Hui: Es geht auch um Macht

und Ohnmacht. Nicht zuerst den Mächtigen,

nicht unbedingt jenen, die sich
Transhumanismus-Forschungsinstitute,

22 Neue Wege 3/2018



Verjüngungsoperationen und Fitnessabos

leisten können, gilt die Utopie der

Auferstehung, sondern den Ohnmächtigen,

die nichts anderes haben als

Hoffnung auf Verwandlung.
Benjamin Ruch: Bei der Auferstehung

geht es ja aber schon auch um die
Überwindung des Todes, um diesen
Menschheitstraum. Im Emmaus-Text
wird argumentiert, verhandelt. Das
Entscheidende, die Erfahrung des auferstandenen

Jesus, geschieht jedoch nicht auf
einer argumentativen Ebene. Wenn die
Situation wieder ins Rationale kippt, ist
der Auferstandene weg.

Evelyne Zinsstag: Es ist ein
Beziehungsgeschehen.

Benjamin Ruch: Ja, aber es sind
konkrete Bilder, Jesus lief herum. Es ist nicht
einfach eine Idee. Der Gedanke, dass das

Christentum weiterlebt, reicht irgendwie

nicht.
François Baer: Nein, das reicht nicht.

Es gab ja zahlreiche Wanderprediger in
jener Zeit. Aber nur bei diesem einen
gab es mit seinem Tod etwas, was bei
einzelnen Menschen eine Explosion
auslöste. Mit Paulus gab es dann noch
einmal eine Explosion, quasi eine
«vereinstechnische», aber eine grossartige.
Eigentlich hätte an jenem Sabbat alles

fertig gewesen sein können - wir sind
dem Falschen nachgelaufen. Aber das

geschah nicht, denn das Besondere
daran ist: Es waren nicht die Männer, die
das als erste wahrgenommen haben. Die
Frauen sind es. Hier kommt das speziell
Jesuanische hinein: Die Frauen werden
in ihren Rollen aufgewertet - sie sind
alles andere als Groupies. Sie sind
hartnäckig. Sie sind sich bewusst, dass etwas
passiert ist.

Matthias Hui: Die Frauen lassen sich
auf die Realität ein: Sie weichen dem
Abgrund nicht aus, sie suchen keinen
Ausweg, um dieses miese Leben auf Erden
irgendwie zu ertragen. Sie verkaufen
sich nicht an einen blinden Optimismus,

wie er heute im Neoliberalismus
vorherrscht.

Benjamin Ruch: Auch das ist Teil des

Leiblichen, des Materiellen. Auch Tho¬

mas muss selber in die Wunde greifen.
Es ist doch ein Unterschied, ob wir hier
einfach lamentieren über das

Flüchtlingselend. Oder ob Menschen hingehen
und sehen, wie Geflüchtete aus den
Gummibooten steigen, und handeln.
Leiblichkeit können wir auch so verstehen.

Matthias Hui: Es gibt von Karl Barth
einen Vorentwurffür das Darmstädter Wort,
einem Bekenntnis deutscher Christinnen und
Christen zur Mitverantwortung der
Kirchefür den Nationalsozialismus von 1947.
Dort formuliert er: «Wir sind in die Irre
gegangen, indem wir den ökonomischen
Materialismus der marxistischen Lehre als

ein Licht der leiblichen Auferweckung Jesu

Christi und als Licht der umfassenden
Prophétie Jesu Christi übersahen.» Das ist ein

gewagter Brückenschlag von Marx zur
Auferstehung. Die Leiblichkeit, die
Konkretheit der Auferstehung verniöchte die

Wirklichkeit, die Gegenwart besser und
kritischer auszuleuchten. Auferstehung ist
dann nicht ein rätselhaftes Mysterium, an
das man sich in schwierigen Zeiten halten
kann.

Aber heute? Wie können wir uns
noch auf den Gedanken der Auferstehung
einlassen? Gibt es in der säkularen Welt
Kommunikation über Auferstehung mit
Menschen, die sich selber nicht in den

Zusammenhang dieser Tradition stellen?

Benjamin Ruch: Vor kurzem hat sich
an unserer Schule ein siebzehnjähriger
Schüler das Leben genommen - für viele
kam das aus dem Nichts heraus. Eine

Katastrophe. Ich habe grosse Mühe, in
einem solchen Moment mit tröstenden
Bildern zu kommen. Ich habe in einer
ähnlichen Situation eine Trauerfeier
erlebt, an der ein Theologe sagte, der junge
Mann sei jetzt nach Hause zum Vater

gegangen. Nein! Das geht nicht. Davon
kann man sprechen, wenn jemand mit
neunzig Jahren stirbt. Hier bleibt der
Skandal. Wenn aber eine solche Trauerfeier

sehr säkular bleibt und kein Bezug
zu Gott vorkommt, merke ich auch, dass

mir eine Sprache fehlt, die weiterführt.
Man kann sie sich ja zumindest mal aus-

23 Neue Wege 4/2018



leihen und spüren: Es gibt sie, die Bilder
und die Hoffnungen, die zweitausend
Jahre alt oder älter sind, die ausdrücken,

dass nicht einfach alles fertig ist
und komplett sinnlos. Der Fribourger
Theologe Johannes Brantschen verband
Auferstehung mit Liebe. Was bleibt von
der Beziehung zu einer Person, die
verschwunden ist? Ganz brüchig, ganz prekär

kann der Gedanke der Liebe helfen.
Aber von den biblischen Auferstehungsbildern

sind wir dann relativ weit
entfernt, sie sind zu grob. Woran können
wir anknüpfen, um zu kommunizieren,
dass der Tod nicht das Letzte ist?

Evelyne Zinsstag: In einem Trauergespräch

würde ich mich stark machen
dafür, dass wir mehr Handlungsspielraum
haben, als einfach Trauer und Annahme
des Todes. Wir können wütend sein, wir
dürfen die Person auch mal hassen, die
sich zum Beispiel durch einen Suizid
aus dem Leben verabschiedet hat. Wenn
es etwa um Krebs bei einem Kind geht,
dürfen und sollen wir Gott anklagen,
uns auch abwenden von der Hoffnung.
Das sind legitime Aspekte eines solchen
Skandals, einer solchen Katastrophe. Sie

sind sehr schwierig auszuhalten. Paulus
hilft dabei, wenn er sagt, dass wir jetzt
die Zusammenhänge nur in Stückwerk,
in Scherben sehen und sie erst später
von Angesicht zu Angesicht erkennen
werden.

Wir haben in der Heilsgeschichte auf
einen Messias gehofft, der dann kam,
gekreuzigt wurde und auferstanden ist.

Irgendwie stehen wir jetzt wieder am
Anfang, weil wir erneut darauf warten,
dass er wieder kommt. Wir sind irgendwie

nicht fähig zu sagen: Er kam, er ist
auferstanden, und wir leben jetzt in der

neuen Schöpfung. Wir brauchen wieder
einen Horizont - jenen, den wir eigentlich

schon hatten.
François Baer: Zur Auferstehung

gehören für mich aber auch die letzten
Worte Jesu vor dem Tod: «Wieso hast du
mich verlassen?» Jesus zweifelt. Das ist
das, was mich hält: Zweifel sind erlaubt.
Als Christ darf ich zweifeln. Ich darf
Jesus die Finger in die Seite legen, weil er

ja nicht mehr genau so aussieht, wie
zuvor. Ich darf grübeln, zweifeln, an Gott
verzweifeln: «Wieso lässt Du das zu?»

Benjamin Ruch: Ich könnte vielleicht
sagen: Ich glaube ja eigentlich nicht an
die Auferstehung. Aber die Idee der
Auferstehung wird nicht obsolet dadurch,
dass einige nicht daran glauben können.
Das gilt auch für die Idee des Reiches
Gottes. Wenn mich Leute danach fragen
würden, würde ich nicht sagen, ich glaube,

dass der Sozialismus jetzt komme.
Aber die Idee, sie ist da. Sie lebt weiter,
potenziell ist sie konkret möglich.

Evelyne Zinstag: Auferstehung ist eine
Idee, die vorwärts weist, die zukunfts-
gerichtet ist und hoffnungsorientiert.
Der Kreis der Schicksalshaftigkeit ist
ständig unterbrochen. Jeder Tag kann als

neue Schöpfung verstanden werden. •

Evelyne Zinsstag, 'ig8g, Studium der evangelischen

Theologie, derzeit Vikarin im Kanton

Freiburg. Mitglied diverser feministischer und

feministisch-theologischer Netzwerke; Vorstandsmitglied

der IGfeministische Theologinnen.

evelyne.zinsstag@gmail.com

Benjamin Ruch, *ig8g, Studium der katholischen

Theologie in Luzern und Leuven (B), arbeitet als

Seelsorger und Religionslehrer an der Kantonsschule

in Baden und wohnt in Bern.

BenjaminRuch@gmx.ch

François G. Baer, 'iggg, seit ig70 selbständiger
Visueller Gestalter, iggy Mitgründer der Toolbox.

Seine «grafischen Memoiren» Grafikdesign -
Rückschau auf über vier Jahrzehnte visuelle
Gestaltung erschienen 2017 beim Vissivo Verlag,

Zürich.

baer@toolnet.ch

Matthias Hui, "igôz, Studium der evangelischen

Theologie, seit 201g Co-Redaktionsleiter der
Neuen Wege, ausserdem Mitarbeiter von human-

rights.ch und Mitglied einer Patchworkfamilie
in Bern.

hui@neuewege.ch

24 Neue Wege 4/2018


	Das Geheimnis in der Katastrophe

