Zeitschrift: Neue Wege : Beitrdge zu Religion und Sozialismus
Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 112 (2018)

Heft: 4

Artikel: Das Geheimnis in der Katastrophe

Autor: Baer, Francois G. / Zinsstag, Evelyne / Ruch, Benjamin
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-816540

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 29.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-816540
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Neue Wege-Gesprdch von Francois G. Baer, Evelyne Zinsstag, Benjamin Ruch und

Matthias Hui

Das Geheimnis in der Katastrophe

Der Gestalter der Neuen Wege setzt noch einmal einen markanten
Akzent: Er ladt zum Gesprich ein tiber Auferstehung. Mit dabei: Eine
junge reformierte Theologin, ein junger katholischer Theologe aus der
Redaktion und der Co-Redaktionsleiter. Was sie in der Diskussion er-
leben: Die Auferstehung ist keinesfalls am Ende.

Matthias Hui: Frangois, zu deinem Ab-
schied von den Neuen Wegen als langjih-
riger Gestalter und Mitglied der Redakti-
on baten wir dich, einen Schwerpunkt fiir
diese Nummer vorzuschlagen. Du hast
dich fiir «Auferstehung» entschieden. Wie-
so dieses «Hardcore»-Thema?

Frangois Baer: Ostern bewegen mich
immer wieder. Man hat ja auch drei Tage
Zeit zum Nachdenken, es steht ein dra-
maturgischer Ablauf dahinter. Auferste-
hung ist fiir mich ein grosses Fragezei-
chen. Das ist es ja wahrscheinlich fiir die
meisten Christinnen und Christen seit
jeher. Uber Jahrhunderte musste man
die Auferstehung als «Geheimnis des
Glaubens» einfach glauben. Das ist seit
etwa zweihundert Jahren nicht mehr
so, aber jetzt ist die Auferstehung so et-
was wie ein Abziehbild geworden. Man
driickt sie irgendwo, irgendwie drauf.
Theologisch weicht man der Sache aus:
Auferstehung sei das ewige Leben, wie
es uns versprochen sel. Ausserdem gehe
doch in der Natur nichts verloren. Und
das Angedenken der Angehorigen fithre
jaauch tiber den Tod eines Menschen hi-
naus. Das ist die oberflachliche Version.

Dass Jesus tot war, wissen wir. Was
ware, wenn er nicht auferstanden ware?
Wirde unser Glauben dann zusammen-
krachen? Wenn das Leben nach dem Tod
nicht quasi garantiert ist: Hat es dann

19 Neue Wege 4/2018

tiberhaupt einen Sinn? Wir modernen
Menschen sagen: «Das mit der Auferste-
hung sind Metaphern.» Das glaube ich,
psychologisch verstanden, auch. Aber
in diesem Fall kommt sofort die Frage:
Ja, gibt es denn Gott iberhaupt? Starb
Jesus als Sochn Gottes — oder vielleicht
eben auch als ganz gewohnlicher Sohn
wie du und ich?

Ich glaube gerne, dass Jesus auferstan-
den ist. Das hilft mir. Aber: Was ware,
wenn wir tatsachlich einen Beweis sei-
ner Auferstehung hatten? Wenn das Tu-
riner Grabtuch echt ist — und es spricht
vieles daftir?

Evelyne Zinsstag: In der frithen Kir-
che hat man lange nicht wirklich da-
riber nachgedacht, was die Auferste-
hung genau ist. Die frithen Kirchenvater
dachten, dass die Auferstehung Jesu die
Vorwegnahme unserer eigenen Aufer-
stehung sei, die Eucharistie deuteten sie
als Gegengift gegen den Tod. Ich finde es
verwunderlich, dass sich die Christen-
heit anfangs gar nicht so stark mit dieser
Frage auseinandersetzte.

Frangois Baer: Mich beeindruckt,wie
sich Menschen den orthodoxen Oster-
gruss zusprechen: «Christus ist aufer-
standen! Er ist wahrhaftig auferstan-
denl» In Nikos Kazantzakis Roman
Alexis Sorbas ist mir das zum ersten Mal
begegnet.

b



Matthias Hui: Aber ist ein solcher Gruss
im 21. Jahrhundert noch moglich? Wo
funkt Auferstehung in dein Leben hinein?

Frangois Baer: Es ist die Neugierde.
Ich mochte wissen, ob und wie die Bi-
bel recht hat, auch vom Standpunkt der
modernen Wissenschaft aus. Fir mich
ist aber die Klarung der Auferstehung
nicht conditio sine qua non. Fir mich ist
Christus massgebend, er hat gelebt. Mit
seiner Bergpredigt. Daran haben wir
schon genug zu kauen. Zum Verstindnis
hilft mir die religids-soziale Tradition,
die Botschaft, dass es um das Hier und
Heute geht.

Matthias Hui: Evelyne, du hast mir vor
diesem Gesprich iiber Auferstehung gesagt,
dich beschidftige die Dialektik von Jenseits-
hoffnung und Diesseitsbezug. Das sei aber
fiir dich keine theoretische Frage, sondern
eine sehr konkrete. Zum Beispiel angesichts
der alltdglichen Katastrophen auf dem
Mittelmeer, wo fliichtende Menschen er-
trinken. Das musst du erkliren.

Evelyne Zinsstag: Ich entdeckte im
Studium die feministische Theologie
und entwickelte eine grosse Abneigung
gegen das Verstandnis des Todes Jesu als
Sihnetod. Oder gegen das Gottesbild
eines rachstichtigen Gottes, der Vergel-
tung der Stinden der Menschen will. In
meiner Bachelorarbeit aber beschiftigte
ich mich mit der Migrationserfahrung
in der Glaubensbiografie von Men-
schen, die hier bei uns Migrationskir-
chen leiten. Ein Eritreer sagte mir, dass
sie immer fir die Regierung beteten
und das Exil auch als Strafe verstiinden
— ein starker Bezug zur Exilstheologie
der babylonischen Deportierten. Ich re-
alisierte, dass fir Menschen, die sich in
einer solchen Situation befinden, in ei-
ner traditionellen Theologie von Schuld
und Vergebung mehr Hoffnung stecken
kann, als wir denken. Aber mir liegt es
dennoch am Herzen, dass es beim Auf-
erstehungsglauben und beim Verséh-
nungsgeschehen in Jesus Christus um
die Heilung der Beziehungen hier im
Leben und nicht um die Vertrostung der
Leidenden auf das Jenseits geht.

20 Neue Wege 4/2018

Diese beiden Pole konnen nicht
logisch aufgelost werden. Wenn Gott
mir das Bose angetan hat, in dem ich
stecke, ist er allmachtig. Er ist schuld
an meinem Leiden, aber ich habe ein
Gegenuber, mit dem ich ringen kann.
Wenn mein Gegentber ein ohnmadch-
tiger Gott ist, der das Bose nicht wollte,
und nun ist es doch passiert, habe ich
zwar jemanden auf meiner Seite, der
aber dem Bosen nichts entgegenhalten
kann. Beide Pole haben eine emanzipa-
torische Dimension, bergen aber auch
Risiken des Machtmissbrauchs in sich.

Benjamin Ruch: Wenn ich einer sol-
chen traditionelle Theologie, beispiels-
weise von Eritreerinnen und Eritreern,
begegne, spire ich viel Hoffnung: Ir-
gendwann wird alles gut und gerecht
sein. Ich kann das akzeptieren, aber
ubernehmen kann ich diese Haltung
nicht, sie ist mir viel zu stark jenseits-
vertrostend. Vielleicht schafft der Kon-
text den Unterschied: Wenn deine Lage
eine Katastrophe ist, kann wenigstens
der Glaube, dass es irgend jemand im
Griff hat, dass nicht alles komplett sinn-
los und bése ist, noch da sein.

Evelyne Zinsstag: Die Vorstellung, dass
nicht der Tdter, sondern eben Gott dich
in seiner Hand hat, gibt dir als Opfer
vielleicht mehr Handlungsspielraum. In
diesem Zusammenhang verstehe ich die
aktuelle Diskussion rund um das Un-
servater: Gott fihrt uns nicht in Versu-
chung? Das stimmt einfach nicht. In der
Bibel fithrt er die ganze Zeit Menschen
in die Versuchung.

Benjamin Ruch: Das ist ein spannen-
des Paradox: Der Glaube an einen Gott,
der eingreift, verschaftt mir je nachdem
mehr eigene Handlungsoptionen als
eine fatalistische Haltung. Wir wiirden
eher vermuten, das Gegeniiber eines
allmachtigen Gottes nehme einem die
Freiheit. Aber es scheint eben die Mog-
lichkeit zu geben, mit diesem Gott in
Beziehung zu treten und damit das Ge-
schehen mitzugestalten.

Matthias Hui: Far mich ist ein Gott,
der lenkt und eingreift, erst mal weit
weg. Aber wir machen Erfahrungen: Es



gibt ein Geschehen zwischen Menschen,
in dem plétzlich viel mehr moglich wird,
als wir es gewohnt sind. Es gibt die Mo-
mente, In denen Ressourcen und Per-
spektiven auftauchen, die wir verschwun-
den glaubten.

Es geht in der Bibel nicht um eine
billige Auferstehung. Nicht einfach um
ein Gefithl oder um eine philosophische
Erklarung, dass das Leben irgendwie
weitergeht, fiir jung und alt, fiir arm und
reich. Nicht um eine Lebenshilfe, die
uns die Angst vor dem Sterben nehmen
soll. Das fasziniert mich an Ostern: Es

21 Neue Wege 4/2018

ist eine Auferstehung aus einer Kata-
strophe, aus einer Sackgasse heraus, der
totalen Verzweiflung. Fiir mich gewann
Ostern an Glaubwiirdigkeit bei Men-
schen aus Zentralamerika in den 198oer
Jahren. In einer Situation von Gewallt,
Blrgerkrieg und Perspektivlosigkeit, Mas-
sakern und Folter sprachen sie von Auf-
erstehung. Auch da blieb sie nattirlich
ein Geheimnis. Aber offenbar hatte der
Gedanke der Auferstehung eine sub-
versive Kraft: Die Herrschenden haben
gegen allen Anschein nicht die ganze
Macht.

Giovanni Bellini, Die
Verkldarung Christi,
Galleria del Accademia
Venedig.

Bild: Ausstellungskata-
log Bellini—Scuderia del
Quirinale Rom, 2008



Frangois Baer: Wie kommt der Ge-
danke der Auferstehung uberhaupt in
die Welt? Auch in anderen Religionen
stehen Heilige und Propheten im Zen-
trum. Aber keine erzdhlt von einem,
der stirbt — und dann ist er auferstan-
den. Und Menschen sehen und bertihren
ihn. Damals passierte etwas, das in den
Kopfen hangenblieb und sich zu einer
Wahrheit verdichtete. Gleichzeitig wur-
de von Anfang an auch hinterfragt, was
wirklich passiert ist. Auferstehung hat
fiir mich mit dem Heiligen Geist zu tun.
Diesen Ruach, wie ihn die Jidinnen und
Juden nennen, mit dem Ideen kommen
und sich Leben ereignet, kann man er-
fahren. Der Musik gewordene Heilige
Geist ist fiir mich Mozart. Der Gedanke,
der hinter der Auferstehung steht, ist
mehr als nur ein Hollywoodfilm.

Benjamin Ruch: Die Verkniipfung mit
Katastrophe scheint mir wichtig. His-
torisch-kritisch gesehen gab es ja ein
grosses Problem fir die Jesusbewegung:
Pl6tzlich ist der Leader tot, und er ist erst
noch auf diese Weise umgekommen.
Da ist es sehr originell, dass die Gruppe
nicht einfach sagt: «<Das wars, wir héren
auf», sondern auf die verwegene Idee
kommt: Er ist gar nicht tot.

Matthias Hui: Vielleicht sind wir einem
Missverstdndnis erlegen und verstehen die
Auferstehung als etwas Persinliches: Was
wird mit mir nach dem Tod geschehen?
Vielleicht ist das in der Bibel gar nicht die
zentrale Frage. Vielleicht haben Glauben
und die Mobilisierung von Bildern zum
Uberleben zur Bedingung, dass das in der
Gemeinschaft geschieht.

Benjamin Ruch: Du meinst etwas wie
eine gemeinsame Kraft, die weitergeht?
Ist das nicht ein wenig einfach? Man
kann dann alles Spirituelle erkldren, man
muss nicht einmal religios sein. Reicht
es uns, Sozialistinnen und Sozialisten
zu sein und daran zu glauben, dass die
grosse Idee, die schon vor meiner Geburt
da war, auch tber meinen Tod hinaus
weitergehen wird? Die Komponente, wo
konkret ich personlich sein werde, und
das Physische der Auferstehungsbilder

22 Neue Wege 3/2018

dirfen wir nicht verlieren. Es geht ja
nicht einfach um die Auferstehung von
Jesus, sondern um den Glauben an die
leibliche Auferstehung von jedem und
jeder Einzelnen. Dieses Sperrige, dieses
nicht auf Anhieb Akzeptable — was ist
dahinter? Wenn wir uns in unserer Welt
umschauen, ist Weiterleben als Vorha-
ben ja eher wieder prasenter: die Ideen
des Transhumanismus, medizinisch-tech-
nische Versprechungen fiir ein langes, ja
ein ewiges Leben. Wie verhdlt sich denn
die Idee der Auferstehung zu diesen heu-
te fast schon Mainstream-Hoffnungen?

Matthias Hui: Wenn es nicht die Bemii-
hungen im Silicon Valley und anderswo
sind, dass Menschen ewig weiterleben
konnen — was ist denn der Kern der Aufer-
stehungshoffnungen?

Evelyne Zinsstag: Ist nicht der Tod ir-
gendwann einmal auch eine Befreiung
vom Korper, der leidet, der verletzt und
kaputtgemacht werden kann? Die Auf-
erstehung von Jesus ist ja auch eine
Pointe gegen einen Dualismus von Leib
und Seele. Sie postuliert die Einheit von
Korper und Geist, die von Gott gleicher-
massen geheiligt sind. Der Kirchenvater
Tertullian sprach iiber die Auferstehung
des Fleisches und erklarte, weshalb wir
jeden einzelnen Korperteil im Himmel
noch haben werden: Die Zahne beno-
tigen wir dann nicht mehr zum Essen,
aber sie sind einfach eine schone Verzie-
rung des Mundes beim Gotteslob. Auch
die Geschlechtsteile behalten wir zur
Zierde, auch wenn sie uns dann nicht
mehr mit Lust plagen. Diesen spieleri-
schen Blick auf den Korper finde ich sehr
schon. Eine weitere Pointe in der Bibel —
gerade auch gegenuiber Transhumanis-
mus und Erndhrungs- und Gesundheits-
bewegungen, die die Perfektionierung
des Menschen anstreben — ist: Gott er-
16st den Menschen, nicht er sich selbst.
Das ist ein produktives Verstandnis der
Sundhaftigkeit.

Matthias Hui: Es geht auch um Macht
und Ohnmacht. Nicht zuerst den Mach-
tigen, nicht unbedingt jenen, die sich
Transhumanismus-Forschungsinstitute,



Verjingungsoperationen und Fitness-
abos leisten konnen, gilt die Utopie der
Auferstehung, sondern den Ohnmach-
tigen, die nichts anderes haben als Hoff-
nung auf Verwandlung.

Benjamin Ruch: Bei der Auferstehung
geht es ja aber schon auch um die
Uberwindung des Todes, um diesen
Menschheitstraum. Im Emmaus-Text
wird argumentiert, verhandelt. Das Ent-
scheidende, die Erfahrung des auferstan-
denen Jesus, geschieht jedoch nicht auf
einer argumentativen Ebene. Wenn die
Situation wieder ins Rationale kippt, ist
der Auferstandene weg.

Evelyne Zinsstag: Es ist ein Bezie-
hungsgeschehen.

Benjamin Ruch: Ja, aber es sind kon-
krete Bilder, Jesus lief herum. Es ist nicht
einfach eine Idee. Der Gedanke, dass das
Christentum weiterlebt, reicht irgend-
wie nicht.

Frangois Baer: Nein, das reicht nicht.
Es gab ja zahlreiche Wanderprediger in
jener Zeit. Aber nur bei diesem einen
gab es mit seinem Tod etwas, was bei
einzelnen Menschen eine Explosion
ausloste. Mit Paulus gab es dann noch
einmal eine Explosion, quasi eine «ver-
einstechnische», aber eine grossartige.
Eigentlich hdtte an jenem Sabbat alles
fertig gewesen sein konnen — wir sind
dem Falschen nachgelaufen. Aber das
geschah nicht, denn das Besondere da-
ran ist: Es waren nicht die Manner, die
das als erste wahrgenommen haben. Die
Frauen sind es. Hier kommt das speziell
Jesuanische hinein: Die Frauen werden
in ihren Rollen aufgewertet — sie sind
alles andere als Groupies. Sie sind hart-
ndckig. Sie sind sich bewusst, dass etwas
passiert ist.

Matthias Hui: Die Frauen lassen sich
auf die Realitdt ein: Sie weichen dem Ab-
grund nicht aus, sie suchen keinen Aus-
weg, um dieses miese Leben auf Erden
irgendwie zu ertragen. Sie verkaufen
sich nicht an einen blinden Optimis-
mus, wie er heute im Neoliberalismus
vorherrscht.

Benjamin Ruch: Auch das ist Teil des
Leiblichen, des Materiellen. Auch Tho-

23 Neue Wege 4/2018

mas muss selber in die Wunde greifen.
Es ist doch ein Unterschied, ob wir hier
einfach lamentieren tber das Flicht-
lingselend. Oder ob Menschen hingehen
und sehen, wie Gefliichtete aus den
Gummibooten steigen, und handeln.
Leiblichkeit konnen wir auch so verste-
hen.

Matthias Hui: Es gibt von Karl Barth ei-
nen Vorentwurf fiir das Darmstddter Wort,
einem Bekenntnis deutscher Christinnen und
Christen zur Mitverantwortung der Kir-
che fiir den Nationalsozialismus von 1947.
Dort formuliert er: «Wir sind in die Irre
gegangen, indem wir den okonomischen
Materialismus der marxistischen Lehre als
ein Licht der leiblichen Auferweckung Jesu
Christi und als Licht der umfassenden Pro-
phetie Jesu Christi tibersahen.» Das ist ein
gewagter Briickenschlag von Marx zur
Auferstehung. Die Leiblichkeit, die Kon-
kretheit der Auferstehung vermdochte die
Wirklichkeit, die Gegenwart besser und
kritischer auszuleuchten. Auferstehung ist
dann nicht ein rdtselhaftes Mysterium, an
das man sich in schwierigen Zeiten halten
kann.

Aber heute? Wie kdénnen wir uns
noch auf den Gedanken der Auferstehung
einlassen? Gibt es in der sdkularen Welt
Kommunikation tiber Auferstehung mit
Menschen, die sich selber nicht in den Zu-
sammenhang dieser Tradition stellen?

Benjamin Ruch: Vor kurzem hat sich
an unserer Schule ein siebzehnjahriger
Schiler das Leben genommen — fiir viele
kam das aus dem Nichts heraus. Eine
Katastrophe. Ich habe grosse Miihe, in
einem solchen Moment mit trostenden
Bildern zu kommen. Ich habe in einer
dhnlichen Situation eine Trauerfeier er-
lebt, an der ein Theologe sagte, der junge
Mann sei jetzt nach Hause zum Vater
gegangen. Nein! Das geht nicht. Davon
kann man sprechen, wenn jemand mit
neunzig Jahren stirbt. Hier bleibt der
Skandal. Wenn aber eine solche Trauer-
feier sehr sdakular bleibt und kein Bezug
zu Gott vorkommt, merke ich auch, dass
mir eine Sprache fehlt, die weiterfiihrt.
Man kann sie sich ja zumindest mal aus-



leihen und spiiren: Es gibt sie, die Bilder
und die Hoffnungen, die zweitausend
Jahre alt oder dlter sind, die ausdri-
cken, dass nicht einfach alles fertig ist
und komplett sinnlos. Der Fribourger
Theologe Johannes Brantschen verband
Auferstehung mit Liebe. Was bleibt von
der Beziehung zu einer Person, die ver-
schwunden ist? Ganz briichig, ganz pre-
kdr kann der Gedanke der Liebe helfen.
Aber von den biblischen Auferstehungs-
bildern sind wir dann relativ weit ent-
fernt, sie sind zu grob. Woran kénnen
wir ankniipfen, um zu kommunizieren,
dass der Tod nicht das Letzte ist?

Evelyne Zinsstag: In einem Trauerge-
sprach wurde ich mich stark machen da-
fiir, dass wir mehr Handlungsspielraum
haben, als einfach Trauer und Annahme
des Todes. Wir kénnen wiitend sein, wir
durfen die Person auch mal hassen, die
sich zum Beispiel durch einen Suizid
aus dem Leben verabschiedet hat. Wenn
es etwa um Krebs bei einem Kind geht,
dirfen und sollen wir Gott anklagen,
uns auch abwenden von der Hoffnung.
Das sind legitime Aspekte eines solchen
Skandals, einer solchen Katastrophe. Sie
sind sehr schwierig auszuhalten. Paulus
hilft dabei, wenn er sagt, dass wir jetzt
die Zusammenhdnge nur in Stuckwerk,
in Scherben sehen und sie erst spater
von Angesicht zu Angesicht erkennen
werden.

Wir haben in der Heilsgeschichte auf
einen Messias gehofft, der dann kam,
gekreuzigt wurde und auferstanden ist.
Irgendwie stehen wir jetzt wieder am
Anfang, weil wir erneut darauf warten,
dass er wieder kommt. Wir sind irgend-
wie nicht fahig zu sagen: Er kam, er ist
auferstanden, und wir leben jetzt in der
neuen Schépfung. Wir brauchen wieder
einen Horizont — jenen, den wir eigent-
lich schon hatten.

Frangois Baer: Zur Auferstehung ge-
horen fir mich aber auch die letzten
Worte Jesu vor dem Tod: «Wieso hast du
mich verlassen?» Jesus zweifelt. Das ist
das, was mich halt: Zweifel sind erlaubt.
Als Christ darf ich zweifeln. Ich darf Je-
sus die Finger in die Seite legen, weil er

24 Neue Wege 4/2018

ja nicht mehr genau so aussieht, wie zu-
vor. Ich darf griibeln, zweifeln, an Gott
verzweifeln: «Wieso ldsst Du das zu?»
Benjamin Ruch: Ich konnte vielleicht
sagen: Ich glaube ja eigentlich nicht an
die Auferstehung. Aber die Idee der Auf-
erstehung wird nicht obsolet dadurch,
dass einige nicht daran glauben konnen.
Das gilt auch fur die Idee des Reiches
Gottes. Wenn mich Leute danach fragen
wirden, wiirde ich nicht sagen, ich glau-
be, dass der Sozialismus jetzt komme.
Aber die Idee, sie ist da. Sie lebt weiter,
potenziell ist sie konkret moglich.
Evelyne Zinstag: Auferstehung ist eine
Idee, die vorwarts weist, die zukunfts-
gerichtet ist und hoffnungsorientiert.
Der Kreis der Schicksalshaftigkeit ist
standig unterbrochen. Jeder Tag kann als
neue Schopfung verstanden werden. e

Evelyne Zinsstag, *1989, Studiumder evange-
lischen Theologie, derzeit Vikarin im Kanton
Freiburg. Mitglied diverser feministischer und
feministisch-theologischer Netzwerke; Vorstands-
mitglied der IG feministische Theologinnen.

evelyne.zinsstag@gmail.com

Benjamin Ruch, *1983, Studium der katholischen
Theologie in Luzern und Leuven (B), arbeitet als
Seelsorger und Religionslehrer an der Kantons-
schule in Baden und wohnt in Bern.

BenjaminRuch@ gmx.ch

Frangois G. Baer, *1945, seit 1970 selbstandiger
Visueller Gestalter, 1997 Mitgriinder der Toolbox.

Seine «grafischen Memoiren» Grafikdesign —
Rickschau auf iiber vier Jahrzehnte visuelle
Gestaltung erschienen 2017 beim Vissivo Ver-
lag, Ziirich.

baer@toolnet.ch

Matthias Hui, *1962, Studium der evangelischen
Theologie, seit 2013 Co-Redaktionsleiter der
Neuen Wege, ausserdem Mitarbeiter von human-
rights.ch und Mitglied einer Patchworkfamilie
in Bern.

hui@neuewege.ch



	Das Geheimnis in der Katastrophe

