Zeitschrift: Neue Wege : Beitrdge zu Religion und Sozialismus
Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 112 (2018)

Heft: 4

Artikel: Das Osterlachen oder das Kreuz mit der Auferstehung :
Gedankenfragmente

Autor: Muschg, Adolf

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-816537

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 29.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-816537
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Adolf Muschg

Das Osterlachen oder das Kreuz
mit der Auferstehung

Gedankenfragmente

1

«Ist aber Christus nicht auferstanden (er-
weckt worden), so ist unsere Predigt leer, so
ist auch euer Glaube sinnlos.»

In 1. Korinther 15 setzt Paulus das Kern-
stiick der christlichen Konfession auf
die Spitze — und wettet damit gegen die
Schwerkraft. Dann: Wer findet im 21.
Jahrhundert noch einen Glauben halt-
bar, der nicht von Daten gestiitzt wird,
die Verstand, Vernunft und Erfahrung
liefern? Die Erweckung Christi von den
Toten bleibt ein Wunder, das jeder Wahr-
scheinlichkeit spottet. Soll die Wahrheit
der Heilsbotschaft damit stehen oder fal-
len, so muss man sie in unseren Kopfen
als gefallen ansehen. In Westeuropa hat
die Mehrzahl der Zeitgenossinnen und
Zeitgenossen die Kirche, als Glaubens-
gemeinschaft, langst sang- und klanglos
verlassen, auch wenn das Papier sie im-
mer noch als Christinnen und Christen
ausweist. Als religions- oder gar gottlos
betrachten sie sich darum durchaus
nicht. Irgendein Glaube an Gott und
Ewigkeit ist immer noch mehrheits-
tahig, auch wenn ihn der Apostel seiner-
seits «leer» und «sinnlos» finden wiirde.
Da der Mensch aber offensichtlich zum
Nichtglauben noch weniger geschaffen
ist als zum Glauben, stopft er die Licke
mit einer Kollektion frommer Wiinsche
und macht sich mit spirituellen Anlei-
hen bei andern Religionen seine private
Heilsvermutung zurecht, in der auch
Weihnachten und Ostern ihren von kei-
nem Bekenntnis genierten Platz haben.
Denn wer nicht glauben kann, méch-
te auch nicht verzweifeln. Aber in der

4 Neue Wege 4/2018

Regel ist er dankbar, wenn ihm erspart
bleibt, das, was er gern glauben mochte,
auch noch zu deklarieren. Glaube bleibt
Privatsache.

Es ist anzunehmen, dass Paulus eine Heils-
geschichte ohne Gewissheit der Aufer-
stehung Christi «bdses Geschwitz» nen-
nen wirde, dem er die Mahnung entge-
genhdlt: «Lasst euch nicht verfiihrenls
(1. Korinth. 15,33).

Der Satz hat ein wortliches Echo bei
Bertolt Brecht, in seiner — mit christlicher
Sprache eingefarbten — Hauspostille:

Gegen Verfiihrung

Lasst Euch nicht verfiihren!
Es gibt keine Wiederkehr.
Der Tag steht in den Tiiren,
ihr konnt schon Nachtwind spiiren:
Es kommt kein Morgen mehr.
mit dem Schluss:
Lasst Euch nicht verfiihren
Zu Fron und Ausgezehr!
Was kann Euch Angst noch riihren?
Ihr sterbt mit allen Tieren
und es kommt nichts nachher.

3

Wenn einem versprengten Christen wie
mir im Lauf eines langen Lebens eine
Weisheit glaubwiirdig geblieben ist, dann
diese: Wahre Sitze erkenne man daran,
dass ihr Gegenteil ebenso wahr sei. So
sagt’s eine junge Frau in Goethes Wan-
derjahren; so spricht aber auch Niels
Bohr tber die von ihm entdeckten Sym-
metriegesetze der Teilchenphysik. So



kann ich in Paulus’ und Brechts Sprache
den Widerspruch sehen, ohne Unver-
einbarkeit erkennen zu miissen. Sie ar-
beiten sich auf entgegengesetzte Art am
selben Thema ab. Und unterscheiden
sich darin voneinander weniger als von
allen, fiir die Auferstehung «kein The-
ma» ist.

Im Todesfall — dem wahren Prif-
stein des Auferstehungsglaubens (oder
-unglaubens) — retten sich jene in Sitze
schoner Besinnlichkeit, denen man am
Kopf gedruckter Todesanzeigen begeg-
net und zu denen ihre Leser nur andach-
tig nicken konnen. Dieses Parfiim guten
Sinns hat mit dem starken Glauben, den
Paulus fiir die Auferstehung verlangt —
oder der Harte, mit der Brechts Gedicht
sie negiert — nichts zu tun. Es ist ihnen
auch keine Not anzumerken, wie sie
aus dem Vater des besessenen Sohnes
spricht, der Jesus um ein Wunder bittet
(Markus 9): «Ich glaube, lieber Herr, hilf
meinem Unglauben.» Jesus tut es er-
kennbar widerwillig: «O du ungldaubiges
Geschlecht, wie lange soll ich bei euch
sein? Wie lange soll ich euch tragen?
Bringt ihn her zu mir!» Was seine eige-
ne Auferstehung betrifft, miisste wieder
ein Wunder geschehen, dass wir daran
glauben konnten. Und die Sprache der
Verzweiflung daran misste umgekehrt
bitten: Ich bin unglaubig, lieber Herr —
hilf meinem Glauben!

4

Er muss ein merkwirdiger Mensch ge-
wesen sein. Wenn er den Mund o6ffnete,
wusste man nicht, ob man recht horte:
Hatte er die Menschen nun aufgefordert,
sich selbst zu hassen, wie die eigenen
ndchsten Verwandten, oder aber, seine
Nachsten zu lieben wie sich selbst? Es
sind die Briiche und Risse in einer Bot-
schaft, die fur mich seine physische
Realitdt bezeugen, an der vieles nicht
aufging, nicht zu glitten, nicht weg-redi-
gierbar war. Wir bekommen, trotz bald
zweitausend Jahren Kirchengeschichte,
keine harmonisierbare Figur. Dass der-
selbe Mensch, dem Jerusalem Palm-

5 Neue Wege 4/2018

blitter streute und einen koniglichen
Empfang bereitete, kurze Zeit spater zu-
gunsten eines «normalen» Ubeltiters
fallen gelassen beziehungsweise seine
Begnadigung stirmisch abgelehnt wur-
de, spricht nicht nur gegen das Volk
(dass es Juden waren, denen hiermit
die guten Griinde fiir ihre Verfolgung
unterschoben wurden, steht auf einem
andern Blatt). Es geschah ihm auch nicht
nur in Erfullung des Gesetzes, also des
Gotteswillens, auf den er sich selbst
berief. Er muss auch selbst das Zeug zum
Gezeichneten gehabt, sich zum Such-
bild des Stindenbocks angeboten haben.

5

Sein Wort vom Argernis, das in die Welt
kommen miusse, und das Wehe uber
den, durch den es kommt, galt zuerst fir
ihn selbst. Damit sagt seine Kreuzigung
mehr tber ithn aus als iiber ihre Vollstre-
cker und bleibt fir mich das eigentliche
Wahr-Zeichen des Evangeliums. Dass
das Zeichen der Passion zugleich uner-
traglich ist, darauf beruht seine Kraft.
Ich betrachte dieses Kreuz als das wahre
Koordinatensystem des Glaubens. Da-
hinter ist der Himmel ganz offen, und
vielleicht ist es ein protestantischer Re-
flex, der mir sagt: Dabei muss es bleiben.
Ecce homo. An diesem Ereignis zeigt sich
die Wahrheit unserer Art, das entgleiste
Tier, das wir sind: Wenn es iberhaupt zu
lieben ist, dann in seinem Widerspruch.
Es ist fast im selben Atemzug imstan-
de, seinesgleichen als Objekte seiner
Begierde, seiner Verehrung und seiner
Mordlust zu behandeln. Kaum ein Blatt
Papier — am wenigsten aus der Heiligen
Schrift — passt zwischen Verfemung und
Vergottlichung.

6

Dagegen haben die Zeugnisse fiir Jesu
Auferstehung von den Toten etwas ei-
gentiimlich Unernstes. Starke Effekte
werden bendtigt, Erdbeben, plotzliche
Finsternis, Zerreissen des Vorhangs. Das
Glaubwirdigste an seiner physischen



«Dahinter ist der Him-
mel ganz offen, und
vielleicht ist es ein
protestantischer Reflex,
der mir sagt: Dabei
muss es bleiben. Ecce
homo.»

Die Auferstehung,
Ausschnitt aus dem
Altarbild von Giovan-
ni Bellini fiir die Zorzi-
Kapelle in der Kirche
San Michele, Murano/
Venedig, um 1476—79,
Gemidldegalerie,
Berlin.

Bild: Wikimedia
Commons

Rickkehr von den Toten bleibt ihre
Fragwurdigkeit, die Verlegenheit, die sie
auslost. Am Bertuhrendsten die Einkehr
bei den Jingern von Emmaus, die fiir
diese Szene geschaffen scheinen, und
dafir, dass ihnen «das Herz branntes.
Das meine brennt fiir die Frauen, die
fast allein zur Stelle waren, um ein lee-
res Grab zu sehen. Oder fiir den reichen
Mann, der bereit gewesen war, ihm das
Seinige abzutreten. Wie fiir den Jinger,
dessen Berufung damit anfing, dass er Je-
sus dreimal verleugnete. Hier sptre ich
als Leser immer noch das Skandalose der
Passion. Es ist «authentisch».

/4

Dagegen ist alles Weitere der Auferste-
hung Vollzug einer Heilsgeschichte, das
heisst des allzumenschlichen Bediirf-
nisses, Untaten zu verkldren und daftir
einen entlastenden Rahmen fabrizieren,
eine Erzihlung mit Happy End. Mit der
Verteidigung dieses Rahmens sind dann
Beamte der Kirchengeschichte zwei-
tausend Jahre mehr als beschaftigt, das
heisst: mit der Vermeidung einer Nach-
folge Christi in die Passion. Davon aus-
genommen sind wirkliche Nachfolger in
Demut und Armut, wie Franz von Assisi,
mit der Kraft, fur alles, was sie tun und
lassen, den Anspruch der Heiligkeit ab-
zulehnen. Die Kirche sorgt daftir, dass sie
ihrem Geruch dennoch nicht entgehen,
wenn sie sie nicht als Ketzer ausgestos-
sen und verbrannt hat.

Es war immer das Beste, was man
einer Kirche nachsagen kann: dass sie
von ihren Widerspriichen lebt. Dass sie
diese Widerspriiche zugleich legitimie-
ren, das Bewusstsein der Passion auch
gegen ihre eigene Praxis wachhalten
muss, dass der Segen, den sie erteilt, vom
Fluch des Menschlichen nicht zu ent-
binden ist, wahrend die Konsumgesell-
schaft von beidem nichts mehr weiss,
war mein personlicher Grund, in diese
Kirche wieder einzutreten. Es ist nicht
ihre Botschaft, die mich uberzeugt, son-
dern der fast verlorene Posten, auf dem
sie sie verkiindet. In diesem Sinn ist sie

6 Neue Wege 4/2018

zur Nachfolge Christi verdammt. End-
lich kann (und muss) sie im Zeichen des
Kreuzes nicht mehr «siegen». Die from-
men Legenden sind verdorrt, Leben und
Tod sind wieder ganz offene Fragen, die
sie aushalten muss. Mit Scheinleben ist
es nicht mehr getan.

8

Ostern — das Fest der Auferstehung — hat
Glick, dass es (in unseren Breiten) mit
einem sichtbaren Neuanfang der Natur,
mit Grunen und Blithen zusammenfillt,
wie Weihnachten mit der Wintersonnen-
wende. Das Gefiithl, dass die Nichte bald
wieder kiirzer werden, 1isst sich stim-
mungsvoll mit Kerzenlicht feiern wie
der duftende Zauber der Vegetation, das
fithlbare Erstarken der Sonne mit ge-
farbten Eiern. Der weltliche Konsum hat
die Positionen wieder fast restlos besetzt,
welche das Kirchenjahr vom heidnisch
genannten Brauchtum {ibernommen hat,
wie sie dltere Berg- oder Quellheiligtiimer
fur den eigenen Gebrauch entfremdete.
Jetztist es die Kirche, die dem allgemein
gewordenen Kult der Ware als besinn-
licher Hintergrund dienen muss; we-
nigstens fur eine Kundschaft, die sich
noch an eine gottesdienstlich gepragte
Kindheit, an die Verbindung von Krippe,
Kirche und Weihnachtsbaum erinnern
kann. An Weihnachtsmann und Christ-
kind haften noch Spuren dieser Erinne-
rung. Vergleichsweise ist der Osterhase
lingst kein Vertreter des auferstandenen
Christus mehr, obwohl es sich hier um
das hochste Fest des Christentums han-
delt. Daftr springt der Osterspaziergang
ein, die Natur als Stimmungstrigerin.
Karfreitag wird kaum noch begangen, es
sei denn, als musikalischer Hohepunkt
im Zeichen Bachs. Im Ubrigen ist er eine
unspezifische Metapher fiir menschliches
Leid geworden, und die alte Fastenpflicht
istan die Wellness-Kultur tibergegangen.

9

Ich gehdre nicht zu denen, welche die
Reduktion heilsgeschichtlicher Ereignis-



e Y




se auf Rituale per se fir Gottesldsterung
halten. Sie sind ein Merkmal aller be-
kannten Kulturen, haben also die an-
thropologische Konstanz auf ihrer Seite,
wadhrend die Heilsgeschichten kommen
und gehen. Es konnte dem Christentum
heute passieren, auf dem Altar der Kor-
rektheit geschlachtet zu werden; Stoff
dafiir bietet es genug (Jesus zu seiner
Mutter: «Weib, was habe ich mit dir zu
schaffen»). Nur dass Theologie keine
«Me-too»-Geschichte mehr hergibt und
insofern jeder Aktualitdt entbehrt. Seit
Religion Privatsache geworden ist, fin-
det jede und jeder etwas auf dem Markt,
was ihm besser in den Kram passt als
das sperrige Evangelium. Der religiose
Markt ist nicht weniger globalisiert als
derjenige von Geldanlagen und dhnlich
begriindet: Man will kalkuliertes Risiko,
Wachstum und Sicherheit. Ausserdem
soll die Investition nach dem eigenen
Geschmack sein und zum personlichen
Ethos passen.

10

Ich denke, ein starker Teil unserer Not mit
dem Begriff «Auferstehung» kommt da-
her, dass das Evangelium fiir eine «End-
zeit» verfasst ist. Nicht nur die Apostel
glaubten angesichts des Verfalls der
Welt und der Ubermacht des Bosen das
Ende so nahe herbeigekommen, dass die
Entscheidung fiir ein besseres Teil hier
und heute notig war — sonst verpasste
man den Zug auf die bessere Seite des
bevorstehenden Gerichts. Daher der vo-
rauseilende richterliche Geist uber das
Diesseits, von dem uns nur das Opfer
Christi erlosen kann. Vor seiner Passion
am Kreuz ist das Opfer der eigenen Ver-
nunft geringfiigig, der Glaube an die Auf-
erstehung dringend und realistisch: Von
meiner Entscheidung hdngt morgen
schon diejenige des Richters iiber mein
ewiges Leben ab. Jahrhunderte spater
wird der fromme Pascal den Glauben
immer noch als win-win-Wette empfeh-
len: Gibt es Gott, so habe ich nichts ver-
saumt; gibt es ihn nicht, habe ich nicht
viel verloren.

8 Neue Wege 4/2018

Warum widersteht mir dieses Ge-
schdftsmodell der rechnenden Vernunft
als Glaubensgrundlage fast noch mehr
als der Schrecken, den der exklusive An-
spruch auf den rechten Glauben erzeugt
und verbreitet?

n

Wenn ich davon ausgehe, dass Verstand
und Erfahrung Gottesgaben sind, denen
wir Menschen auch eine ernsthafte An-
wendung schulden, gehort eine leib-
liche Auferstehung von den Toten so
wenig zu meinem personlichen Credo
wie die unbefleckte Empfingnis oder
die jungfrauliche Geburt. Ich mochte
auch fiir meinen Glauben keine Wun-
der notig haben — nach dem Muster Les-
sings, des vorbildlichen Aufklirers (und
Pfarrerssohnes), der die Heilsgeschichte
neu schreiben wollte, fiir ein miindiges
Verstandnis der heiligen Trinitit. Im Reich
des Vaters taten wir das Gute, weil er es
befohlen, im Reich des Sohnes, weil er
es vorgelebt habe. Im Reich des Heiligen
Geistes aber lerne der Mensch das Gute
tun, weil es das Gute sei. Also um seiner

selbst —und unserer eigenen Menschen-
wurde willen.

12

Das ist verteufelt human. Aber wie hu-
man ist der Mensch, und wie klar wire
denn das Gute? Darauf hat Lessing so
wenig eine biindige Antwort wie sein
welser Nathan auf die Frage nach der
wahren Religion. Es gebe sie nicht per
se: Sie zeige sich an ihren Friichten, und
daran, dass, wer gut und wahr sei, von
seinesgleichen geachtet und geliebt wer-
de. Die Geschichte des Homo sapiens
hat seine hohe Meinung von sich selbst
mehr als ausreichend Ligen gestraft.
Dennoch bleibt seine Fihigkeit zum Gu-
ten und Wahren die Grundlage, auf der
Rechtsstaaten ihre Verfassungen errich-
ten — und zugleich rdumen ihre besten
Lehrer ein: «Der freiheitliche, sikulari-
sierte Staat lebt von Voraussetzungen,
die er selbst nicht garantieren kann.»



(Ernst-Wolfgang Bockenforde) Das aber
heisst: Der Eckstein auch der besten Ver-
fassung — die Unantastbarkeit der Men-
schenwiirde — hdngt in der Luft. So viel
wenigstens hat er mit dem Glauben an
die physische Auferstehung von den To-
ten gemeinsam. Und was seine Folgen
flr das christliche Leben betrifft, so hat
ein anderer Pfarrerssohn — Nietzsche
— dazu das (leider) Notige gesagt: «Die
Christen miissten mir erloster ausse-
hen. Bessere Lieder miissten sie mir sin-
gen, wenn ich an ihren Erloser glauben
sollte.» Die menschliche Geschichte ist
ein so garstig Lied, dass man niemanden
tadeln kann, wenn er die christliche
Heilsbotschaft, im freundlichsten Fall,
als unwirksam betrachtet.

13

Als Richtschnur schdépfungsgerechten
Verhaltens gilt dem westlichen Denken
seit dem 18. Jahrhundert die Natur. Sie
ist die Nachfolge-Autoritdt des zugun-
sten religioser Toleranz abgedankten all-
madchtigen Gottes. — Diese Natur, glaubte
man, tue keine Sprunge, wahrend sie
fortgesetzte Entwicklung verlangt und
erlaubt, und insofern sei sie — nicht mehr
der Glaube (in dem jeder nach seiner Fas-
son selig werden moge) — auch Lehrerin
eines sinnvollen Selbstverstindnisses
ihres durch seine Vernunft gekronten
Geschopfs, des Menschen.

Nun aber konnte man diese Natur,
die Grundlage ernst genannter Wissen-
schaft, ebenso als alles verschlingendes
Monstrum sehen, und der «naturliche
Mensch» behielte immer noch alle ihm
seit dem Sundenfall zugeschriebenen
essenziellen Schwachen — vor allem die
skandalose seiner Endlichkeit. Er «stirbt
mit allen Tieren», und seinen leiblichen
Tod muss er immer noch auch als das
einzige ganz Sichere seiner Existenz
betrachten. Und was seine Vernunft
betriftt, so bestatigt ihre Geschichte lei-
der Mephistos Behauptung, er brauche
sie «allein, um tierischer als jedes Tier
zu sein». Vor allem das liebste Kind der
Aufklarung, das mindige Individuum,

9 Neue Wege 4/2018

musste sich von der Natur-Wissenschaft
immer stdrker enteignen lassen, von
der Psychoanalyse bis zur Gentechno-
logie. Im digitalisierten Schwarm ist
von ihm nicht mehr geblieben als ein
statistisch irrelevantes Quantum einer
von Algorithmen steuerbaren Quote.
Dass sich Menschen nie starker als In-
dividualisten verstanden haben, aber
von der Wirtschaft, wenn sie ihre Quote
machen will, als solche angesprochen
und hofiert werden miussen, ist eine
freudlose Pointe, aber in der Quanten-
mechanik des Kapitalismus kein Wider-
spruch.

14

Der Mensch ist alles andere als Herr im
Haus einer die Naturgesetze frei und fir
sie selbst befreiend anwendenden Ge-
sellschaft. Umso zuverldssiger bedarf er
allerdings auch des fiir ihre Fehlleistun-
gen haftenden Stindenbocks. Thre Stinden
an sich selbst schreien zum Himmel. Ist
hier der leere Platz fiir einen wieder auf-
erstandenen Christus, das Lamm Gottes,
das der Welt Siinde tragt?

Damit reihte sich das Zentrum des
christlichen Glaubens in eine lange Ge-
schichte kultischer Praxis, in der eine
Gesellschaft ihre buchstablich morde-
rischen Widerspriiche «bereinigt». Die
Kreuzigung —als keineswegs nur symbo-
lische Schlachtung des Gottes — gehort
zum dialektischen Ritus seiner Vereh-
rung. Wir schreien: Kreuzige ihn — dann
erst lassen wir uns, in gebiihrender Zer-
knirschung, gesagt sein: «Keiner kommt
zum Vater denn durch mich.» Die Kir-
chengeschichte ist das aufgeregte Pala-
ver der Schimpansen, die sich des Kanni-
balismus — Totschlag und Verzehr eines
Artgenossen — schuldig gemacht haben.
Hat das Ritual seine Ordnung, so diirfen
sie es wieder tun, und sie werden es wie-
der tun: zur Verteidigung ihres Reviers,
zur Ausschaltung von Rivalen, zur Stil-
lung ihres Hungers — oder aus nackter
Mordlust.

Aber ebenso notig wie die Untat ha-
ben sie ihre Sithne; sie ist die gebotene



Art, sich mit dem gefihlten Wider-
spruch mit ihrem Ethos, mit der Zu-
widerhandlung gegen ihre heiligsten
Normen, zu arrangieren, in biblischer
Sprache: Gott mit seinem Volk zu ver-
sohnen. Sie wissen, dass sie sich ihrer El-
tern immer wieder entledigen, das ober-
ste Tabu brechen missen. Dafiur will
das Opfer verkldrt sein, das heisst: zum
wohlgehiiteten, gewissermassen unter
klerikaler Quarantine verwalteten Ge-
heimnis ihres Uberlebens (des «ewigen
Lebens») werden.

15

Aber auch ich habe mir im Lauf eines
langen, scheinbar nicht mehr religios be-
stimmten Lebens den mir passenden Je-
sus ausgesucht. Es ist derjenige der Berg-
predigt, ihres provokantesten und wi-
dernaturlichsten Teils: der Feindesliebe.
Es ist der Christus, dessen letztes Wort
ein Schrei war, der Passion oder der Ver-
zweiflung («<Mein Gott, warum hast du
mich verlassen?»). Es ist nicht der Auf-
erstandene, der am Ende zur Rechten
Gottes sitzt, um dort die endgiiltige Se-
lektion von Gut und Bose zu vollziehen.
Auch in diesem Thron erkenne ich die
Rampe, die Gegen-Architektur der «Fein-
desliebe».

Wenn dieser Teil einer Rechnung ge-
wesen wire, sie ware nicht aufgegangen
und hdtte sich nicht gelohnt. Das Kreuz
wadre nicht nur uberfliissig, sondern eine
Narretei. Ein wirklich starkes Stiick ist
es aber als offene Stelle des Menschen.
Offen wofiir?

Warum nicht flr eine Veranstaltung
unfassbarer Heiterkeit, das der Tragodie
— der Weglosigkeit in Furcht und Schre-
cken, Horror und Terror — im Theater des
klassischen Athen als Satyrspiel folgte; oft
mit denselben Gottern besetzt, aber als
lustige Personen, getreu Dlirrenmatts Ma-
xime, uns komme nur noch die Komodie
bei?

16

Dazu gehort (fiir mich selbst) allerdings

10 Neue Wege 4/2018

die Gewissheit, dass die Welt nicht dafir
geschaffen ist (oder wurde), dem Men-
schen beizukommen und ihm nichts
Grosseres zu bieten habe als sein ge-
sellschaftliches Wohl oder sein person-
liches Heil. In dieser Welt begegnet ihm
noch sehr viel mehr. Er konnte lernen,
dafur dankbar zu sein.

In diesem wundersamen Uberfluss
von Dasein in dieser Welt vermag ich
jene Gnade zu erkennen, die mir keine
Auferstehung, kein Avancement zum
Weltenrichter bescheren kdnnte. In der
Gestalt Jesu Christi spielt gewissermas-
sen die Menschheit um ihr besseres Ich,
unter Einsatz des Lebens. Dieses «Spiel
Feindesliebe» war fiir die gewdhnliche
Vernunft, fir jedes natiirlich genannte
Empfinden die reine Provokation. Es
war ein dcte gratuit im Sinn der Exis-
tentialisten: ein Hochseilakt gegen die
Determiniertheit des Menschen. Das
Spiel «Feindesliebe» enthilt fir jedes
liebe Ich die frohe Botschaft, dass auch
Ich «ein Anderer ist». Rimbaud sagte,
fir diese Ich-Form, nicht «bin», sondern
«ist». Das ist, auch um den Preis meines
physischen Todes, so lange ich lebe,
mein Selbstschutz gegen jede Art von
Xenophobie und eine paradoxe Einla-
dung zur Lebens-Freude.

Das angesichts des Kreuzes befreite
Ich kann erkennen, dass die Finsternis,
die ich im Gesicht meines Feindes sehe,
das Werk meines eigenen Schattens ist.
Diesen Zusammenhang erlebe ich in
jedem Kunstwerk, das mich wirklich
beriihrt. Ja, er erlaubt mir, wozu er mich
zwingt: die Schopfung, aber auch meine
eigene Existenz als Spiel zu sehen — in
dem auch der tiefste Ernst gut aufgeho-
ben ist, mein eigener Tod eingeschlos-
sen. Dahinter zeichnet sich — provokant
gesagt — die Moglichkeit einer humo-
ristischen Veranstaltung ab, die nicht
gute Menschen verlangt, sondern gute
Mitspieler.

17

Mit diesem Spass wird keiner fertig.
Und doch muss ein einziges Leben aus-



o e

reichen, ihn zu verstehen. Das mensch-
liche Leben als kleine, tief berihrende
Pointe des Universums: mehr ware we-
niger. Und doch liegt so viel davon in
meiner Hand. Was, darf ich als Leben-
diger herausfinden, und zu meinen Leb-
zeiten. Und vermuten, dieses Was liege
am Wie — glaube ich. Ich kénnte auch
sagen, mit Augustin: «Liebe, und tu was
du willst.» Dass ich nicht alles tun kann
(und muss), versteht sich in der Liebe
plotzlich von selbst.

1 Neue Wege 4/2018

Dass der unterste Schwierigkeits-
grad des Spiels vom hochsten nicht zu
unterscheiden ist, ldsst mich glauben
und hoffen.

In alles Weitere, auch mein eigenes
Ende, muss ich mich ergeben. Was nur
eines heissen kann: Nichts an meinem
lieben bisschen Ich ergibt sich von selbst.

Also: Ich ergebe mich nicht. °

«Mein Herz brennt

fiir die Frauen, die fast

allein zur Stelle waren,
um ein leeves Grab zu
sehen. Oder fiir den rei
chen Mann, der bereit
gewesen war, ihm das
Seinige abzutreten.»

Giovanni Bellini,
Salbung des toten
Christus, 1473—76,
Ol auf Holz. Bild:
Vatikanische Museen

Adolf Muschg, *1934,
ist einer der bekann-
testen zeitgendssischen
Schweizer Schrift-
steller. Ev lebt in
Minnedorf, wo er am
22. April predigt.

www.adolfmuschy.
com



	Das Osterlachen oder das Kreuz mit der Auferstehung : Gedankenfragmente

