
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 112 (2018)

Heft: 4

Artikel: Das Osterlachen oder das Kreuz mit der Auferstehung :
Gedankenfragmente

Autor: Muschg, Adolf

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-816537

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 29.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-816537
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Adolf Muschg

Das Osterlachen oder das Kreuz
mit der Auferstehung
Gedankenfragmente

i

«Ist aber Christus nicht auferstanden
(erweckt worden), so ist unsere Predigt leer, so

ist auch euer Glaube sinnlos.»

In i. Korinther 15 setzt Paulus das Kernstück

der christlichen Konfession auf
die Spitze - und wettet damit gegen die
Schwerkraft. Dann: Wer findet im 21.

Jahrhundert noch einen Glauben haltbar,

der nicht von Daten gestützt wird,
die Verstand, Vernunft und Erfahrung
liefern? Die Erweckung Christi von den

Toten bleibt ein Wunder, das jeder
Wahrscheinlichkeit spottet. Soll die Wahrheit
der Heilsbotschaft damit stehen oder
fallen, so muss man sie in unseren Köpfen
als gefallen ansehen. In Westeuropa hat
die Mehrzahl der Zeitgenossinnen und
Zeitgenossen die Kirche, als
Glaubensgemeinschaft, längst sang- und klanglos
verlassen, auch wenn das Papier sie

immer noch als Christinnen und Christen
ausweist. Als religions- oder gar gottlos
betrachten sie sich darum durchaus
nicht. Irgendein Glaube an Gott und
Ewigkeit ist immer noch mehrheitsfähig,

auch wenn ihn der Apostel seinerseits

«leer» und «sinnlos» finden würde.
Da der Mensch aber offensichtlich zum
Nichtglauben noch weniger geschaffen
ist als zum Glauben, stopft er die Lücke
mit einer Kollektion frommer Wünsche
und macht sich mit spirituellen Anleihen

bei andern Religionen seine private
Heilsvermutung zurecht, in der auch
Weihnachten und Ostern ihren von
keinem Bekenntnis genierten Platz haben.
Denn wer nicht glauben kann, möchte

auch nicht verzweifeln. Aber in der

Regel ist er dankbar, wenn ihm erspart
bleibt, das, was er gern glauben möchte,
auch noch zu deklarieren. Glaube bleibt
Privatsache.

2

Es ist anzunehmen, dass Paulus eine
Heilsgeschichte ohne Gewissheit der
Auferstehung Christi «böses Geschwätz» nennen

würde, dem er die Mahnung
entgegenhält. «Lasst euch nicht verführen!»
(r. Korinth. r5,33).

Der Satz hat ein wörtliches Echo bei
Bertolt Brecht, in seiner- mit christlicher
Sprache eingefärbten - Hauspostille:

Gegen Verführung

Lasst Euch nicht verführen'
Es gibt keine Wiederkehr.
Der Tag steht in den Türen,
ihr könnt schon Nachtwind spüren:
Es kommt kein Morgen mehr.

mit dem Schluss:
Lasst Euch nicht verführen
Zu Fron und Ausgezehrl
Was kann Euch Angst noch rühren?
Ihr sterbt mit allen Tieren
und es kommt nichts nachher.

3

Wenn einem versprengten Christen wie
mir im Lauf eines langen Lebens eine
Weisheit glaubwürdig geblieben ist, dann
diese: Wahre Sätze erkenne man daran,
dass ihr Gegenteil ebenso wahr sei. So

sagt's eine junge Frau in Goethes
Wanderjahren; so spricht aber auch Niels
Bohr über die von ihm entdeckten
Symmetriegesetze der Teilchenphysik. So

4 Neue Wege 4/2018



kann ich in Paulus' und Brechts Sprache
den Widerspruch sehen, ohne
Unvereinbarkeit erkennen zu müssen. Sie
arbeiten sich auf entgegengesetzte Art am
selben Thema ab. Und unterscheiden
sich darin voneinander weniger als von
allen, für die Auferstehung «kein Thema»

ist.
Im Todesfall - dem wahren

Prüfstein des Auferstehungsglaubens (oder
-Unglaubens) - retten sich jene in Sätze

schöner Besinnlichkeit, denen man am
Kopf gedruckter Todesanzeigen begegnet

und zu denen ihre Leser nur andächtig

nicken können. Dieses Parfüm guten
Sinns hat mit dem starken Glauben, den
Paulus für die Auferstehung verlangt -
oder der Härte, mit der Brechts Gedicht
sie negiert - nichts zu tun. Es ist ihnen
auch keine Not anzumerken, wie sie

aus dem Vater des besessenen Sohnes

spricht, der Jesus um ein Wunder bittet
(Markus 9): «Ich glaube, lieber Herr, hilf
meinem Unglauben.» Jesus tut es

erkennbar widerwillig: «0 du ungläubiges
Geschlecht, wie lange soll ich bei euch
sein? Wie lange soll ich euch tragen?
Bringt ihn her zu mir!» Was seine eigene

Auferstehung betrifft, müsste wieder
ein Wunder geschehen, dass wir daran

glauben könnten. Und die Sprache der

Verzweiflung daran müsste umgekehrt
bitten: Ich bin ungläubig, lieber Herr -
hilf meinem Glauben!

4

Er muss ein merkwürdiger Mensch
gewesen sein. Wenn er den Mund öffnete,
wusste man nicht, ob man recht hörte:
Hatte er die Menschen nun aufgefordert,
sich selbst zu hassen, wie die eigenen
nächsten Verwandten, oder aber, seine
Nächsten zu lieben wie sich selbst? Es

sind die Brüche und Risse in einer
Botschaft, die für mich seine physische
Realität bezeugen, an der vieles nicht
aufging, nicht zu glätten, nicht weg-redi-
gierbar war. Wir bekommen, trotz bald
zweitausend Jahren Kirchengeschichte,
keine harmonisierbare Figur. Dass
derselbe Mensch, dem Jerusalem Palm¬

blätter streute und einen königlichen
Empfang bereitete, kurze Zeit später
zugunsten eines «normalen» Übeltäters
fallen gelassen beziehungsweise seine

Begnadigung stürmisch abgelehnt wurde,

spricht nicht nur gegen das Volk
(dass es Juden waren, denen hiermit
die guten Gründe für ihre Verfolgung
unterschoben wurden, steht auf einem
andern Blatt). Es geschah ihm auch nicht
nur in Erfüllung des Gesetzes, also des

Gotteswillens, auf den er sich selbst
berief. Er muss auch selbst das Zeug zum
Gezeichneten gehabt, sich zum Suchbild

des Sündenbocks angeboten haben.

5

Sein Wort vom Ärgernis, das in die Welt
kommen müsse, und das Wehe über
den, durch den es kommt, galt zuerst für
ihn selbst. Damit sagt seine Kreuzigung
mehr über ihn aus als über ihre Vollstrecker

und bleibt für mich das eigentliche
Wahr-Zeichen des Evangeliums. Dass

das Zeichen der Passion zugleich
unerträglich ist, darauf beruht seine Kraft.
Ich betrachte dieses Kreuz als das wahre

Koordinatensystem des Glaubens.
Dahinter ist der Himmel ganz offen, und
vielleicht ist es ein protestantischer
Reflex, der mir sagt: Dabei muss es bleiben.
Ecce homo. An diesem Ereignis zeigt sich
die Wahrheit unserer Art, das entgleiste
Tier, das wir sind: Wenn es überhaupt zu
lieben ist, dann in seinem Widerspruch.
Es ist fast im selben Atemzug imstande,

seinesgleichen als Objekte seiner
Begierde, seiner Verehrung und seiner
Mordlust zu behandeln. Kaum ein Blatt
Papier - am wenigsten aus der Heiligen
Schrift - passt zwischen Verfemung und
Vergöttlichung.

6

Dagegen haben die Zeugnisse für Jesu

Auferstehung von den Toten etwas

eigentümlich Unernstes. Starke Effekte
werden benötigt, Erdbeben, plötzliche
Finsternis, Zerreissen des Vorhangs. Das

Glaubwürdigste an seiner physischen

5 Neue Wege 4/2018



«Dahinter ist der Himmel

ganz offen, und

vielleicht ist es ein

protestantischer Reflex,

der mir sagt: Dabei

muss es bleiben. Ecce

homo.»

Die Auferstehung,
Ausschnitt aus dem

Altarbild von Giovanni

Bellinifür die Zorzi-

Kapelle in der Kirche

San Michele, Murano/
Venedig, um 1476-79,
Gemäldegalerie,
Berlin.

Bild: Wikimedia
Commons

Rückkehr von den Toten bleibt ihre
Fragwürdigkeit, die Verlegenheit, die sie

auslöst. Am Berührendsten die Einkehr
bei den Jüngern von Emmaus, die für
diese Szene geschaffen scheinen, und
dafür, dass ihnen «das Herz brannte».
Das meine brennt für die Frauen, die
fast allein zur Stelle waren, um ein leeres

Grab zu sehen. Oder für den reichen
Mann, der bereit gewesen war, ihm das

Seinige abzutreten. Wie für den Jünger,
dessen Berufung damit anfing, dass er
Jesus dreimal verleugnete. Hier spüre ich
als Leser immer noch das Skandalöse der

Passion. Es ist «authentisch».

7

Dagegen ist alles Weitere der Auferstehung

Vollzug einer Heilsgeschichte, das

heisst des allzumenschlichen Bedürfnisses,

Untaten zu verklären und dafür
einen entlastenden Rahmen fabrizieren,
eine Erzählung mit Happy End. Mit der

Verteidigung dieses Rahmens sind dann
Beamte der Kirchengeschichte
zweitausend Jahre mehr als beschäftigt, das

heisst: mit der Vermeidung einer Nachfolge

Christi in die Passion. Davon

ausgenommen sind wirkliche Nachfolger in
Demut und Armut, wie Franz von Assisi,

mit der Kraft, für alles, was sie tun und
lassen, den Anspruch der Heiligkeit
abzulehnen. Die Kirche sorgt dafür, dass sie

ihrem Geruch dennoch nicht entgehen,
wenn sie sie nicht als Ketzer ausgestos-
sen und verbrannt hat.

Es war immer das Beste, was man
einer Kirche nachsagen kann: dass sie

von ihren Widersprüchen lebt. Dass sie

diese Widersprüche zugleich legitimieren,

das Bewusstsein der Passion auch

gegen ihre eigene Praxis wachhalten
muss, dass der Segen, den sie erteilt, vom
Fluch des Menschlichen nicht zu
entbinden ist, während die Konsumgesellschaft

von beidem nichts mehr weiss,

war mein persönlicher Grund, in diese

Kirche wieder einzutreten. Es ist nicht
ihre Botschaft, die mich überzeugt,
sondern der fast verlorene Posten, auf dem
sie sie verkündet. In diesem Sinn ist sie

zur Nachfolge Christi verdammt. Endlich

kann (und muss) sie im Zeichen des

Kreuzes nicht mehr «siegen». Die frommen

Legenden sind verdorrt, Leben und
Tod sind wieder ganz offene Fragen, die
sie aushalten muss. Mit Scheinleben ist
es nicht mehr getan.

8

Ostern - das Fest der Auferstehung - hat
Glück, dass es (in unseren Breiten) mit
einem sichtbaren Neuanfang der Natur,
mit Grünen und Blühen zusammenfällt,
wie Weihnachten mit der Wintersonnenwende.

Das Gefühl, dass die Nächte bald
wieder kürzer werden, lässt sich
stimmungsvoll mit Kerzenlicht feiern wie
der duftende Zauber der Vegetation, das
fühlbare Erstarken der Sonne mit
gefärbten Eiern. Der weltliche Konsum hat
die Positionen wieder fast restlos besetzt,
welche das Kirchenjahr vom heidnisch
genannten Brauchtum übernommen hat,
wie sie ältere Berg- oder Quellheiligtümer
für den eigenen Gebrauch entfremdete.
Jetzt ist es die Kirche, die dem allgemein
gewordenen Kult der Ware als besinnlicher

Hintergrund dienen muss;
wenigstens für eine Kundschaft, die sich
noch an eine gottesdienstlich geprägte
Kindheit, an die Verbindung von Krippe,
Kirche und Weihnachtsbaum erinnern
kann. An Weihnachtsmann und Christkind

haften noch Spuren dieser Erinnerung.

Vergleichsweise ist der Osterhase
längst kein Vertreter des auferstandenen
Christus mehr, obwohl es sich hier um
das höchste Fest des Christentums handelt.

Dafür springt der Osterspaziergang
ein, die Natur als Stimmungsträgerin.
Karfreitag wird kaum noch begangen, es
sei denn, als musikalischer Höhepunkt
im Zeichen Bachs. Im Übrigen ist er eine
unspezifische Metapher für menschliches
Leid geworden, und die alte Fastenpflicht
ist an die Wellness-Kultur übergegangen.

9

Ich gehöre nicht zu denen, welche die
Reduktion heilsgeschichtlicher Ereignis-

6 Neue Wege 4/2018





se auf Rituale per se für Gotteslästerung
halten. Sie sind ein Merkmal aller
bekannten Kulturen, haben also die

anthropologische Konstanz auf ihrer Seite,
während die Heilsgeschichten kommen
und gehen. Es könnte dem Christentum
heute passieren, auf dem Altar der
Korrektheit geschlachtet zu werden; Stoff
dafür bietet es genug (}esus zu seiner

Mutter: «Weib, was habe ich mit dir zu
schaffen»). Nur dass Theologie keine
«Me-too»-Geschichte mehr hergibt und
insofern jeder Aktualität entbehrt. Seit

Religion Privatsache geworden ist, findet

jede und jeder etwas auf dem Markt,
was ihm besser in den Kram passt als

das sperrige Evangelium. Der religiöse
Markt ist nicht weniger globalisiert als

derjenige von Geldanlagen und ähnlich
begründet: Man will kalkuliertes Risiko,
Wachstum und Sicherheit. Ausserdem

soll die Investition nach dem eigenen
Geschmack sein und zum persönlichen
Ethos passen.

10

Ich denke, ein starker Teil unserer Not mit
dem Begriff «Auferstehung» kommt
daher, dass das Evangelium für eine «Endzeit»

verfasst ist. Nicht nur die Apostel
glaubten angesichts des Verfalls der

Welt und der Übermacht des Bösen das

Ende so nahe herbeigekommen, dass die

Entscheidung für ein besseres Teil hier
und heute nötig war - sonst verpasste
man den Zug auf die bessere Seite des

bevorstehenden Gerichts. Daher der
vorauseilende richterliche Geist über das

Diesseits, von dem uns nur das Opfer
Christi erlösen kann. Vor seiner Passion

am Kreuz ist das Opfer der eigenen
Vernunft geringfügig, der Glaube an die

Auferstehung dringend und realistisch: Von
meiner Entscheidung hängt morgen
schon diejenige des Richters über mein
ewiges Leben ab. Jahrhunderte später
wird der fromme Pascal den Glauben
immer noch als win-win-Wette empfehlen:

Gibt es Gott, so habe ich nichts
versäumt; gibt es ihn nicht, habe ich nicht
viel verloren.

Warum widersteht mir dieses
Geschäftsmodell der rechnenden Vernunft
als Glaubensgrundlage fast noch mehr
als der Schrecken, den der exklusive
Anspruch auf den rechten Glauben erzeugt
und verbreitet?

11

Wenn ich davon ausgehe, dass Verstand
und Erfahrung Gottesgaben sind, denen
wir Menschen auch eine ernsthafte
Anwendung schulden, gehört eine
leibliche Auferstehung von den Toten so
wenig zu meinem persönlichen Credo
wie die unbefleckte Empfängnis oder
die jungfräuliche Geburt. Ich möchte
auch für meinen Glauben keine Wunder

nötig haben - nach dem Muster Les-

sings, des vorbildlichen Aufklärers (und
Pfarrerssohnes), der die Heilsgeschichte
neu schreiben wollte, für ein mündiges
Verständnis der heiligen Trinität. Im Reich
des Vaters täten wir das Gute, weil er es

befohlen, im Reich des Sohnes, weil er
es vorgelebt habe. Im Reich des Heiligen
Geistes aber lerne der Mensch das Gute
tun, weil es das Gute sei. Also um seiner
selbst - und unserer eigenen Menschenwürde

willen.

12

Das ist verteufelt human. Aber wie
human ist der Mensch, und wie klar wäre
denn das Gute? Darauf hat Lessing so
wenig eine bündige Antwort wie sein
weiser Nathan auf die Frage nach der
wahren Religion. Es gebe sie nicht per
se: Sie zeige sich an ihren Früchten, und
daran, dass, wer gut und wahr sei, von
seinesgleichen geachtet und geliebt werde.

Die Geschichte des Homo sapiens
hat seine hohe Meinung von sich selbst
mehr als ausreichend Lügen gestraft.
Dennoch bleibt seine Fähigkeit zum Guten

und Wahren die Grundlage, auf der
Rechtsstaaten ihre Verfassungen errichten

- und zugleich räumen ihre besten
Lehrer ein: «Der freiheitliche, säkularisierte

Staat lebt von Voraussetzungen,
die er selbst nicht garantieren kann.»

g Neue Wege 4/2018



(Ernst-Wolfgang Böckenförde) Das aber
heisst: Der Eckstein auch der besten
Verfassung - die Unantastbarkeit der
Menschenwürde - hängt in der Luft. So viel
wenigstens hat er mit dem Glauben an
die physische Auferstehung von den
Toten gemeinsam. Und was seine Folgen
für das christliche Leben betrifft, so hat
ein anderer Pfarrerssohn - Nietzsche

- dazu das (leider) Nötige gesagt: «Die
Christen müssten mir erlöster aussehen.

Bessere Lieder müssten sie mir
singen, wenn ich an ihren Erlöser glauben
sollte.» Die menschliche Geschichte ist
ein so garstig Lied, dass man niemanden
tadeln kann, wenn er die christliche
Heilsbotschaft, im freundlichsten Fall,
als unwirksam betrachtet.

13

Als Richtschnur schöpfungsgerechten
Verhaltens gilt dem westlichen Denken
seit dem 18. Jahrhundert die Natur. Sie

ist die Nachfolge-Autorität des zugunsten

religiöser Toleranz abgedankten
allmächtigen Gottes. - Diese Natur, glaubte
man, tue keine Sprünge, während sie

fortgesetzte Entwicklung verlangt und
erlaubt, und insofern sei sie - nicht mehr
der Glaube (in dem jeder nach seiner Fasson

selig werden möge) - auch Lehrerin
eines sinnvollen Selbstverständnisses
ihres durch seine Vernunft gekrönten
Geschöpfs, des Menschen.

Nun aber konnte man diese Natur,
die Grundlage ernst genannter Wissenschaft,

ebenso als alles verschlingendes
Monstrum sehen, und der «natürliche
Mensch» behielte immer noch alle ihm
seit dem Sündenfall zugeschriebenen
essenziellen Schwächen - vor allem die
skandalöse seiner Endlichkeit. Er «stirbt
mit allen Tieren», und seinen leiblichen
Tod muss er immer noch auch als das

einzige ganz Sichere seiner Existenz
betrachten. Und was seine Vernunft
betrifft, so bestätigt ihre Geschichte
leider Mephistos Behauptung, er brauche
sie «allein, um tierischer als jedes Tier
zu sein». Vor allem das liebste Kind der

Aufklärung, das mündige Individuum,

musste sich von der Natur-Wissenschaft
immer stärker enteignen lassen, von
der Psychoanalyse bis zur Gentechnologie.

Im digitalisierten Schwärm ist

von ihm nicht mehr geblieben als ein
statistisch irrelevantes Quantum einer
von Algorithmen steuerbaren Quote.
Dass sich Menschen nie stärker als

Individualisten verstanden haben, aber

von der Wirtschaft, wenn sie ihre Quote
machen will, als solche angesprochen
und hofiert werden müssen, ist eine
freudlose Pointe, aber in der
Quantenmechanik des Kapitalismus kein
Widerspruch.

14

Der Mensch ist alles andere als Herr im
Haus einer die Naturgesetze frei und für
sie selbst befreiend anwendenden
Gesellschaft. Umso zuverlässiger bedarf er
allerdings auch des für ihre Fehlleistungen

haftenden Sündenbocks. Ihre Sünden

an sich selbst schreien zum Himmel. Ist
hier der leere Platz für einen wieder
auferstandenen Christus, das Lamm Gottes,
das der Welt Sünde trägt?

Damit reihte sich das Zentrum des

christlichen Glaubens in eine lange
Geschichte kultischer Praxis, in der eine
Gesellschaft ihre buchstäblich
mörderischen Widersprüche «bereinigt». Die

Kreuzigung - als keineswegs nur symbolische

Schlachtung des Gottes - gehört
zum dialektischen Ritus seiner Verehrung.

Wir schreien: Kreuzige ihn - dann
erst lassen wir uns, in gebührender
Zerknirschung, gesagt sein: «Keiner kommt
zum Vater denn durch mich.» Die
Kirchengeschichte ist das aufgeregte Palaver

der Schimpansen, die sich des

Kannibalismus - Totschlag und Verzehr eines

Artgenossen - schuldig gemacht haben.
Hat das Ritual seine Ordnung, so dürfen
sie es wieder tun, und sie werden es wieder

tun: zur Verteidigung ihres Reviers,

zur Ausschaltung von Rivalen, zur
Stillung ihres Hungers - oder aus nackter
Mordlust.

Aber ebenso nötig wie die Untat
haben sie ihre Sühne; sie ist die gebotene

9 Neue Wege 4/2018



Art, sich mit dem gefühlten Widerspruch

mit ihrem Ethos, mit der

Zuwiderhandlung gegen ihre heiligsten
Normen, zu arrangieren, in biblischer
Sprache: Gott mit seinem Volk zu
versöhnen. Sie wissen, dass sie sich ihrer
Eltern immer wieder entledigen, das oberste

Tabu brechen müssen. Dafür will
das Opfer verklärt sein, das heisst: zum
wohlgehüteten, gewissermassen unter
klerikaler Quarantäne verwalteten
Geheimnis ihres Überlebens (des «ewigen
Lebens») werden.

15

Aber auch ich habe mir im Lauf eines

langen, scheinbar nicht mehr religiös
bestimmten Lebens den mir passenden
Jesus ausgesucht. Es ist derjenige der

Bergpredigt, ihres provokantesten und
widernatürlichsten Teils: der Feindesliebe.
Es ist der Christus, dessen letztes Wort
ein Schrei war, der Passion oder der
Verzweiflung («Mein Gott, warum hast du
mich verlassen?»). Es ist nicht der
Auferstandene, der am Ende zur Rechten
Gottes sitzt, um dort die endgültige
Selektion von Gut und Böse zu vollziehen.
Auch in diesem Thron erkenne ich die

Rampe, die Gegen-Architektur der
«Feindesliebe».

Wenn dieser Teil einer Rechnung
gewesen wäre, sie wäre nicht aufgegangen
und hätte sich nicht gelohnt. Das Kreuz
wäre nicht nur überflüssig, sondern eine
Narretei. Ein wirklich starkes Stück ist
es aber als offene Stelle des Menschen.
Offen wofür?

Warum nicht für eine Veranstaltung
unfassbarer Heiterkeit, das der Tragödie

- der Weglosigkeit in Furcht und Schrecken,

Horror und Terror - im Theater des

klassischen Athen als Satyrspiel folgte; oft
mit denselben Göttern besetzt, aber als

lustige Personen, getreu Dürrenmatts
Maxime, uns komme nur noch die Komödie
bei?

16

Dazu gehört (für mich selbst) allerdings

die Gewissheit, dass die Welt nicht dafür
geschaffen ist (oder wurde), dem
Menschen beizukommen und ihm nichts
Grösseres zu bieten habe als sein
gesellschaftliches Wohl oder sein persönliches

Heil. In dieser Welt begegnet ihm
noch sehr viel mehr. Er könnte lernen,
dafür dankbar zu sein.

In diesem wundersamen Überfluss
von Dasein in dieser Welt vermag ich
jene Gnade zu erkennen, die mir keine
Auferstehung, kein Avancement zum
Weltenrichter bescheren könnte. In der
Gestalt Jesu Christi spielt gewissermassen

die Menschheit um ihr besseres Ich,
unter Einsatz des Lebens. Dieses «Spiel
Feindesliebe» war für die gewöhnliche
Vernunft, für jedes natürlich genannte
Empfinden die reine Provokation. Es

war ein acte gratuit im Sinn der Exis-
tentialisten: ein Hochseilakt gegen die
Determiniertheit des Menschen. Das
Spiel «Feindesliebe» enthält für jedes
liebe Ich die frohe Botschaft, dass auch
Ich «ein Anderer ist». Rimbaud sagte,
für diese Ich-Form, nicht «bin», sondern
«ist». Das ist, auch um den Preis meines
physischen Todes, so lange ich lebe,
mein Selbstschutz gegen jede Art von
Xenophobie und eine paradoxe Einladung

zur Lebens-Freude.
Das angesichts des Kreuzes befreite

Ich kann erkennen, dass die Finsternis,
die ich im Gesicht meines Feindes sehe,
das Werk meines eigenen Schattens ist.
Diesen Zusammenhang erlebe ich in
jedem Kunstwerk, das mich wirklich
berührt. Ja, er erlaubt mir, wozu er mich
zwingt: die Schöpfung, aber auch meine
eigene Existenz als Spiel zu sehen - in
dem auch der tiefste Ernst gut aufgehoben

ist, mein eigener Tod eingeschlossen.

Dahinter zeichnet sich - provokant
gesagt - die Möglichkeit einer
humoristischen Veranstaltung ab, die nicht
gute Menschen verlangt, sondern gute
Mitspieler.

17

Mit diesem Spass wird keiner fertig.
Und doch muss ein einziges Leben aus-

IO Neue Wege 4/2018



«Mein Herz brennt

für die Frauen, diefast
allein zur Stelle waren,
um ein leeres Grab zu
sehen. Oderfür den

reichen Mann, der bereit

gewesen war, ihm das

Seinige abzutreten.»

Giovanni Bellini,

Salbung des toten

Christus, 1473-76,
Öl aufHolz. Bild:
Vatikanische Museen

reichen, ihn zu verstehen. Das menschliche

Leben als kleine, tief berührende
Pointe des Universums: mehr wäre
weniger. Und doch liegt so viel davon in
meiner Hand. Was, darf ich als Lebendiger

herausfinden, und zu meinen
Lebzeiten. Und vermuten, dieses Was liege
am Wie - glaube ich. Ich könnte auch

sagen, mit Augustin: «Liebe, und tu was
du willst.» Dass ich nicht alles tun kann
(und muss), versteht sich in der Liebe

plötzlich von selbst.

Dass der unterste Schwierigkeitsgrad
des Spiels vom höchsten nicht zu

unterscheiden ist, lässt mich glauben
und hoffen.

In alles Weitere, auch mein eigenes
Ende, muss ich mich ergeben. Was nur
eines heissen kann: Nichts an meinem
lieben bisschen Ich ergibt sich von selbst.

Also: Ich ergebe mich nicht. •

AdolfMuschg, *1934,
ist einer der bekanntesten

zeitgenössischen
Schweizer Schriftsteller.

Er lebt in

Männedotf, wo er am

22. April predigt.

www.adolfmuschg.
com

11 Neue Wege 4/2018


	Das Osterlachen oder das Kreuz mit der Auferstehung : Gedankenfragmente

