
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 112 (2018)

Heft: 3

Artikel: Eine Zeit der "Grossen Hoffnung" : die spirituelle Bedeutung von 1968 -
und was davon geblieben ist

Autor: Seifert, Kurt

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-816532

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 29.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-816532
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Kurt Seifert

Eine Zeit der «Grossen Hoffnung»
Die spirituelle Bedeutung von 1968 - und was davon geblieben ist

Vorfünfzig Jahren vollzog sich rund um den Globus ein gesellschaftlicher

Aufbruch, der vor allem die Jugend erfasste. Ein Geist der
Revolution wurde spürbar. Wo stehen wir heute?

«Schaut euch diese Typen an», rief ein
entnervter Klaus Schütz, seines Zeichens

Regierender Bürgermeister von Berlin,
in die Menge der versammelten Bürger
und Bürgerinnen vor dem Schöneberger
Rathaus. Sie hatten sich mit Plakaten
versammelt, auf denen beispielsweise zu
lesen war: «Dutschke Volksfeind Nummer

eins» oder «Teufel in den Zoo».
Gemeint waren Rudi Dutschke, der
führende Kopf der linken Studentinnenbewegung,

und Fritz Teufel, Mitbegründer
der «Kommune 1», die den bürgerlichen
Alltag revolutionieren wollte. Darüber
hinaus richtete sich die Empörung des

berühmten «kleinen Mannes» gegen all
die jungen Langhaarigen, die das
«Establishment» provozierten.

Diese Massenkundgebung, die von
der Westberliner Stadtregierung sowie
der Gewerkschaftsführung organisiert
wurde, sollte eine Antwort auf den
Internationalen Vietnam-Kongress sein.
Dieser hatte im Februar 1968 unter
Beteiligung von Delegierten progressiver
Organisationen aus aller Welt
stattgefunden und endete mit einer Demonstration

gegen den Krieg der Vereinigten
Staaten in Indochina.

Anlässlich des Kongresses hielt
Rudi Dutschke eine bemerkenswerte
Rede, die mit diesen markanten Sätzen

begann: «Jede radikale Opposition
gegen das bestehende System, das uns
mit allen Mitteln daran hindern will,
Verhältnisse einzuführen, unter denen

die Menschen ein schöpferisches
Leben ohne Krieg, Hunger und repressive
Arbeit führen können, muss heute
notwendigerweise global sein. Die Globalisierung

der revolutionären Kräfte ist die

wichtigste Aufgabe der ganzen
historischen Periode, in der wir heute leben
und an der menschlichen Emanzipation

arbeiten.» Er führte aus: «Wir haben
eine historisch offene Möglichkeit. Es

hängt primär von unserem Willen ab,

wie diese Periode der Geschichte enden
wird.» Rudi Dutschke schloss mit den
Worten: «Die Revolutionierung der
Revolutionäre ist so die entscheidende
Voraussetzung für die Revolutionierung
der Massen.»1

Die ganze Welt im Blick
Ja, schaut euch «diese Typen» ganz
genau an: Viele Fotos von damals machen
deutlich, dass es sich um eine Zeit des

freudigen Aufbruchs aus den verkrusteten

Verhältnissen der Nachkriegszeit
gehandelt hat, die vor allem junge
Menschen begeisterte und ihnen einen Sinn
für die Existenz zu geben versprach, der
über Familie, Berufskarriere und den
Genuss von Konsumgütern hinauszugehen

schien. Der Zeithistoriker Norbert

Frei beschreibt die Grundstimmung

jener Epoche so: «Was mitriss,
waren die plötzlich schier unbegrenzt
erscheinenden Möglichkeiten, als eine

neue Generation im Eintreten für eine
bessere Welt sich selbst zu beweisen.»

18 Neue Wege 3/2018



Das bleibe festzuhalten: «Es ging um
nichts Geringeres als um eine bessere

Welt.»2
Die ganze Welt geriet in den Blick

der Aufbegehrenden: Paris, Prag und
Peking - überall standen die Zeichen der
Zeit auf grundstürzende Veränderung.
Und es waren nicht nur die Jungen, die
auf die Strassen gingen und bei den

Versammlungen sprachen. Auch manche

Grossväter spielten eine wichtige
Rolle (die Revolution der Grossmütter
liess noch ein wenig auf sich warten).
Die Philosophen Ernst Bloch und Herbert

Marcuse, um nur zwei zu nennen,
wurden seinerzeit gefeiert wie heutige
Popstars. Sie repräsentierten etwas vom
antifaschistischen und revolutionären
Widerstand der Vergangenheit, der
gerade in den deutschsprachigen Ländern
durch den herrschenden Antikommu-
nismus in die Vergessenheit gedrängt
worden war.

Gegen die Logik des Wahnsinns

«Globalisierung» ist kein Begriff erst

unserer Tage, doch gemeint war damals

etwas ganz anderes als heute: Befreiung
aus der Unterdrückung durch die
herrschenden Mächte und Befreiung aus
der Entfremdung durch ein System, das

nicht den Menschen, sondern dem
Kapital dient. Ein solches Widerständig-
Sein war nur möglich auf der Grundlage
eines starken Glaubens. Meine These

lautet, dass das Ereignis «1968» nicht
allein politischer, gesellschaftlicher und
kultureller Natur war - es trug auch
deutlich spirituelle Züge. Das machten
sich die wenigsten Bewegten von
damals so bewusst wie der bereits zitierte
Rudi Dutschke, der an Ostern 1963 in
sein Tagebuch schrieb: Mit der Auferstehung

Jesu sei «die entscheidende
Revolution der Weltgeschichte» geschehen,
«die Revolution der Welt durch die alles-
überwindende Liebe. Nähmen die
Menschen voll die offenbarte Liebe im
Fürsich-Sein an, die Wirklichkeit des Jetzt,
die Logik des Wahnsinns könnte nicht
mehr weiterbestehen.»3

Die bürgerlichen Gegner der Acht-

19 Neue Wege 3/2018

undsechziger legten es darauf an, genau
dieses spirituelle Element der Bewegung

- ihre «Grosse Hoffnung», wie der
Kulturwissenschaftler Konrad Farner die
Suche nach einem irdischen Reich Gottes

genannt hat - als «totalitär» zu
denunzieren.4 So hielt der konservative
Soziologe Erwin K. Scheuch fest, die Neuen
Linken der Ausserparlamentarischen
Opposition (APO) seien die «Wiedertäufer

der Wohlstandsgesellschaft». Hier
würden also die Ideen der radikalen Täufer

wiederbelebt, die im 16. Jahrhundert
im deutschen Münster ein «Neues
Jerusalem» als kommunistisches Gemeinwesen

gewaltsam errichten wollten.
Der Vorwurf des «Totalitarismus» war
das Totschlagargument, um alle
Vorstellungen, die allzu deutlich über den

gesellschaftlichen Status quo hinausgingen,

abzuqualifizieren.

Auf dem «langen Marsch»
Der von Abscheu geprägten Aufforderung

«Schaut euch diese Typen an!»
antwortete die APO mit Parolen wie «Brecht
dem Schütz die Gräten, alle Macht den
Räten!» Gemeint damit war die ziemlich
abwegige Idee, in Westberlin eine Art

Die vermutlich
deutlichste Reaktion auf
den Globus-Krawall

war das «Zürcher

Manifest», in dem sich

Persönlichkeiten aus

Kultur, Wissenschaft
und Politik zum
Ereignis äusserten. Man
forderte unter anderem

ein autonom
verwaltetes Diskussionsforum,

den Verzicht

aufSanktionen und
die Wiederherstellung
des Demonstrationsrechts.

Bild: Sozialarchiv

f.n A,.t- ff Üi*A-.-r

Zürcher
Manifest
Wir stellen fest:

!»> <•«! m Jvp-f'VliM ."»:o -«,5 ij»>- 1xu Kfc-çfe* 0.»-.:
i Ufa«.'»! Ktv '• .«*> »»ff. •**? «MB «ich .* Ort ..r*d W« •'

Wir folgern:
D* XitKhçr V-i &t* fcrtd **ftt f >«':. ••

UAfff ><..***' G»W ff-aHMSt»»* ff'*" S.I' v-d d» B»".

xr>3t:* etv>,%f. T* ,»}»*•.*'«•« V*'J - .• -.v:*" »! (»îjprf ithf.-h

Wir sind Uberzeugt:
T *o (JOUKIH* K" *<" »! d - G'-"bf«weg!ffffV'• M' V'O." IfvfcMwl <>"<** C*»'UJ U'C«--»'".- 4

«• : .Vf»*.}«)! ffff IÎ«"*- fï llv" l') 6<C •*!

Wir erinnern:
W«WH>''"kAC ~r*" .i«*W•>L at v*-*m '5»5c*eJc «Je* J»:J VsiRffn.'hjfff»<;>-•• A.~Ktr<y • öi vi M •

* HcntV-iiTit* -N:ij ff}>««*! ff») §c? #•*«/ St~>~ Vhu1 - " *

' Wir warnen:
Ei**?'» k los»>n hvS'H Ptvjjo .«xl Vctxoe

-*«' ÖM E»tAi/cf» «J«n Ri* O-: -' G ff»"«»»

UnWd'Uihu'«» «Je» trcbt de Jugend *dt de Qwnk *j«a

Wir fordern:
ï. «tn#« *.>'•»•".:»*» 0-^ »-v»*:«" s •

Ju-g Alt
Wrf«ht fc.f Rweg*" ••. «f- Stufen!<*« w«d »«v>

Shj#oÖ-«»n »:«" A.it!i.-»«}t»r* En!j*.- ff! *. ' <v» ~.-
CV A!»«

3 VVrfvJf'hC"? V J •'< -
_ 3 In*'*'

4 tR 'ff» -ff ' M -H»
' f adjfiäM* 1 Ut. #»-j ff er ff •••;.. ff N Rjkî*: -3

Fo« »VBrtwN!.
.*» UWaM'«z>igl«.ff-e PW '-"-ff»*-: • ff.«» 4>£»- w-g <J*«* Affn».j ff.»

Ko^t At* » e«*>.*«; r-»-»* ' v. ff» -.»'.»y» «u*..*

w f—:»



Kurt Seifert, '1949,
gehörte 1968 im siid-

badischen Lörrach zu
den Mitgründern des

linken Republikanischen

Clubs. Während
des Sozialpädagogik-
Studiums in Tübingen
wandte ersieh dem

Maoismus zu, schloss

sich späterfür kurze

Zeit den Grünen an
und versteht sich heute

als religiöser Sozialist.

kurt.seifert@gmx.ch

Räterepublik zu schaffen - als Enklave
zwischen den Weltmächten USA und
Sowjetunion. In die schöpferischen
Elemente der Protestbewegung mischten
sich zusehends auch destruktive Züge.
Die Auseinandersetzungen mit den
Autoritäten nahmen an Schärfe zu - und in
gleichem Mass kam es zu einer
Ausdifferenzierung der Jugendrevolte. Die
entwickelte sich in den verschiedenen
Ländern ganz unterschiedlich: Während in
Frankreich und Italien beispielsweise
eine zumindest zeitweilige Verbindung
mit Teilen der Arbeiterinnenklasse
gelang, blieb der Protest in der Bundesrepublik

oder der Schweiz weitgehend auf
Studentinnen, Oberschülerinnen und
ein paar Lehrlinge beschränkt.

Die Parolen eines Rudi Dutschke
fanden zwar ein breites Echo, doch an
ihnen faszinierte vor allem der antiautoritäre

Gestus, viel weniger deren
revolutionärer Gehalt. Dutschke plädierte für
einen «langen Marsch durch die
Institutionen» und meinte damit einen Prozess

der Aufklärung und Bewusstwerdung.
Auch hier klingt eine spirituelle
Dimension an.5 Dutschlces Credo lautete,
dass die Menschen, die den Weg der

gesellschaftlichen Veränderung gehen
wollen, sich dabei auch selbst verändern
müssen. Später wurde die Formel vom
«langen Marsch» so (miss-)verstanden,
als gehe es in erster Linie darum, in den
bestehenden Institutionen Positionen
zu erobern. Da waren die Impulse eines

radikalen, an die Wurzeln der
Herrschaftsstrukturen gehenden Denkens
und Handelns allerdings schon weitgehend

verbraucht und vergessen. Heute
loben sich viele der einstigen
Exponenten der Bewegung dafür, sie hätten
zu einer grundlegenden Demokratisierung

der Nachkriegsgesellschaften
beigetragen. Ja, die Verhältnisse im Innern
dieser Gesellschaften haben sich seither
deutlich liberalisiert. Vieles wird heute
akzeptiert, was vor fünfzig Jahren kaum
denkbar gewesen wäre. Doch die grossen,

globalen Fragen wie Gerechtigkeit,
Frieden und die Bewahrung der
natürlichen Lebensgrundlagen bleiben wei¬

terhin ungelöst, obwohl die Menschheit
das Potenzial dazu besitzen würde, sie in
konstruktiver Weise zu beantworten.

«Schwache messianische Kraft»
Heute scheint der Glaube an eine bessere

Welt, der die Achtundsechzigerbewegung

inspirierte, sehr fern zu sein.
Wie kommen wir aus dieser geis-tigen
und damit zugleich spirituellen Sackgasse

heraus? Glaube und «Grosse

Hoffnung» lassen sich nicht herbei-zwingen
- allerdings gehen sie in der
Menschheitsgeschichte auch nicht einfach
verloren. «Geschlagen ziehen wir nach
Haus - unsere Enkel fechtens besser

aus», zitierte Ernst Bloch gerne eine
Verszeile aus dem Deutschen Bauernkrieg
des 16. Jahrhunderts. Auch wenn wir
uns den Kampf um diese bessere Welt
weniger kriegerisch vorstellen, so kann
doch darin ein Funke an Überzeugungskraft

stecken. Der Philosoph Walter
Benjamin (um noch einen der Grossväter
zu erwähnen) glaubte daran, dass «uns
wie jedem Geschlecht, das vor uns war,
eine schwache messianische Kraft
mitgegeben» worden sei, die zur Erlösung
der Menschheit führen könne.6 Warum
sollten wir uns nicht auch an einen
solchen Glauben halten? •

'Rudi Dutschke: Die geschichtlichen

Bedingungen für den internationalen Emanzipationskampf.

In: Uwe Bergmann u.a. (Hrsg.):
Rebellion der Studenten oder Die neue
Opposition. Reinbek bei Hamburg 1968, S. 85-

93; Zitate S. 85, 92 und 93.
2 Norbert Frei: 1968. Jugendrevolte und globaler
Protest. München 2008, S. 216.
5 Rudi Dutschke: Jeder hat sein Leben ganz zu
leben. Die Tagebücher 1963-1979. Herausgegeben

von Gretchen Dutschke. Köln 2003, S. 17.
4 Vgl. dazu Konrad Farner: Theologie des

Kommunismus? Zürich 1985; insbesondere Band
III: Die Grosse Hoffnung.
5 Vgl. Rudi Dutschke: Mein langer Marsch.
Reden, Schriften und Tagebücher aus zwanzig Jahren.

Herausgegeben von Gretchen Dutschke-
Klotz u.a. Reinbek bei Hamburg 1980.
6 Walter Benjamin: Über den Begriff der
Geschichte. In: Ders.: Abhandlungen. Gesammelte

Schriften Band I, 2. Frankfurt/M. 1991, S.

691-704, Zitat S. 694.

20 Neue Wege 3/2018


	Eine Zeit der "Grossen Hoffnung" : die spirituelle Bedeutung von 1968 - und was davon geblieben ist

