
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 112 (2018)

Heft: 3

Artikel: Sich in die Schuhe der anderen stellen : Regionalisierung und
Perspektivenwechsel im Christlichen Studentenweltbund

Autor: Traitler, Reinhild

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-816531

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 29.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-816531
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Reinhild Traitler

Sich in die Schuhe der anderen stellen
Regionalisierung und Perspektivenwechsel im Christlichen Studentenweltbund

Studierende aus Asien, Afrika und Lateinamerika kritisierten ig68 im

Studentenweltbund die westlich dominierte ökumenische Bewegung.
Eine persönliche Erinnerung an Begegnungen, die eigene Gewissheiten

infrage stellen.

1968 war ich Generalsekretärin der
Evangelischen Studentengemeinde in
Osterreich. Hinter diesem pompösen
Titel verbarg sich viel Arbeit und eine
minime Bezahlung. Aber ich war Teil
eines internationalen Netzwerks von
Hochschulgemeinden und damit nah
an Diskursen in Ländern, die ich bis
dahin kaum dem Namen nach gekannt
hatte, und zu Themen, die oftmals unsere

europäischen Positionen auf den Kopf
stellten. Der Perspektivenwechsel lief
über persönliche Beziehungen, gemeinsame

Projekte, Freundschaften,
Liebesgeschichten - ein Prozess, der von
Verunsicherungen aber auch von befreienden

Erkenntnissen begleitet war. Er
hat meine Arbeit, aber auch mein
persönliches Leben bis heute geprägt. Ich
kann die roten Fäden sehen - und die
entscheidenden Knotenpunkte des Jahres

1968.1 Viele Fragen, die mich noch
immer beschäftigen, vor allem der

interreligiöse Dialog und die Anliegen des

Feminismus, waren für mich mit diesem

Perspektivenwechsel verknüpft.

Einheit der Kirchen - ein Machtmittel?
Seit Mitte der sechziger Jahre gab es

innerhalb der ökumenischen Bewegung
einen einheitskritischen Diskurs, der
sich vor allem in den christlichen
Studentinnenbewegungen Asiens, Afrikas
und Lateinamerikas entwickelte: Regio¬

nalisierung hiess der Prozess, bei dem es

nicht einfach darum ging, die Anliegen
des Studentenweltbundes mit Sitz in
Genf in verschiedene regionale und
lokale Kontexte hinunter zu buchstabieren,

sondern die Organisation selber und
das, was Begriffe wie «international»
oder «universal» bedeuten könnten,
neu zu denken. Bei den Auseinandersetzungen

um die Frage der Regionalisierung

war klar geworden, dass die ökumenische

Bewegung und ihre Institutionen
letztlich europäische, nordatlantische
Anliegen aufnahmen und universali-
sierten. Dazu gehörten auch zentrale
Begriffe des Christentums wie Theologie

und Mission, ja vielleicht sogar das

Christentum selber, die alte «Meistererzählung»,

die für ihre Monopolstellung
im religiösen Sinnangebot nicht ohne
Gewalt ausgekommen war.

Schon die Definition der Regionen
machte das Problem deutlich. Sprache
und Institutionen spiegelten (und spiegeln

bis heute) koloniale Arrangements:
Für wen ist der Ferne Osten fern? Wer
gehört zu wem?

Die von der UNO in den sechziger-
Jahren ausgerufene «Dekade der
Entwicklung» tat ein Übriges, indem sie

von «Aufholen, den Graben schliessen»
sprach, kurz: von einer Angleichung der
«unterentwickelten» Länder an die
«entwickelten».

14 Neue Wege 3/2018



Dabei wurde uns im Studentenweltbund

klar, dass die Universitäten halfen,
das den Westen favorisierende Machtgefälle

zu festigen, indem sie den Transfer
westlicher Methoden und eines
westlichen Wissenschaftsverständnisses

besorgten.

«Höchste Priorität ist, dass sich So-

zialwissenschaftlerlnnen in Asien von
fraglos übernommenen Wertkonzepten
und Vorschriften des Denkens und der
Rationalität befreien und den Universalismus

abstreifen, der die im Westen
entwickelten Sozialwissenschaften
kennzeichnet», postulierte mein späterer
Mann Cesar Espiritu, der philippinische
Vorsitzende des Komitees asiatischer
Hochschullehrer beim Christlichen
Studentenweltbund; und fragte nach, ob

nicht nur Konzepte, sondern auch
Methoden neu erfunden werden müssten.

Ökumene - Erfindung des Westens
Als Anhängerin des Universalismus der

aufgeklärten Prägung habe ich die Tiefe
der kolonialen Beleidigung damals noch

gar nicht wirklich begriffen. Ich hatte
mich gerade jahrelang damit
auseinandergesetzt, dass die Generation meiner
Eltern in eines der grössten Verbrechen
der Geschichte verwickelt gewesen war.
Dass mich auch der Kolonialismus
etwas anging, war mir neu. Als Bürgerin
eines kleinen Landes und Mitglied einer
Minoritätskirche kam ich in der
Geschichte der Dominanz Europas nicht
vor, meinte ich. Aber die Fragen, die der

Reflexionsprozess über die Regionalisierang

ausgelöst hatte, beunruhigten mich.
Bei dem Versuch, mich in die Schuhe
der anderen zu stellen, wurde ich nun
genötigt, auch jenen Teil meiner
europäischen Tradition zu hinterfragen, aus
dem ich immer Mut geschöpft hatte:

Aufklärung und Menschenrechte. Nun
musste ich hören, dass auch emanzipa-
torische Entwürfe (des Westens) Dominanz

fördern und eigenständige kulturelle

Konzepte verhindern könnten.
Als ich 1968 an der Weltstudentenkonferenz

in Otaniemi, Finnland,
teilnahm, erlebte ich den explosiven Kon¬

flikt zwischen den regionalen Gruppen,
als ein asiatischer Teilnehmer seinen
Zorn über «den Westen» ausschüttete:

«Wir sind zu euren Bedingungen Teil
der ökumenischen Bewegung, niemals
zu unseren, denn das würde die Einheit
oder den Schein der Einheit zerstören...
die Strukturen der ökumenischen Bewegung

verdanken sich der Güte des weissen

Mannes (sie!), der eine <Dritte Welt>

geschaffen hat... Wir aus der <Dritten
Welt> werden als konservativ und
reaktionär angesehen und sollten von den
narzisstischen und anarchistischen
Radikalen aus Europa bekehrt werden, die
selber nicht wussten, was es heisst,
unterdrückt zu werden, Gewalt oder eine
nationale Tragödie zu ertragen.»

Dieses ins Plenum geschleuderte
Urteil schnitt tief. Es zeigte, dass der Kampf
um Partizipation bei der Gestaltung
einer postkolonialen Weltordnung eine
weltweite Bewegung mit unterschiedlichen

Akzenten und Aktionsformen
hervorgebracht hatte; auch zu solchen,
die Gewalt als letztes Mittel nicht aus-
schliessen wollten.

Eine Stimme aus Südeuropa
Die Fragen, die die Regionalisierungsde-
batte aufgeworfen hatte, blieben: Wie
sieht eine Ökumene aus, die nicht
einfach eine Fortschreibung des kolonialen
religiösen Universalismus ist? Schärfer
noch: Wie sieht ein Christentum aus,

wenn es das Gewand übergriffiger
europäischer Geschichte, durch das allein es

sich dargestellt hatte, ablegt?
Dazu kam eine Stimme aus dem

Süden Europas: Mario Miegge, der
Generalsekretär der italienischen
Studentengemeinde und Philosophieprofessor
an der Universität in Urbino, schlug als

christliche Präsenz in der Welt ein
Zeugnis der Dissonanz und Entzweiung
vor. Ein Evangelium, das nicht Einheit,
sondern solidarische Entzweiung/Zwietracht

forderte (Lukas r2, 51—53). Um
des Evangeliums willen und als Symbol
des Widerstands gegen die unterdrückerische

pax americana und ihren
beschwichtigenden Einheitsdiskurs werde

15 Neue Wege 3/2018



Spitze des Demonstra

tionszuges gegen den

Vietnamkrieg am 22.

Juni ig68 in Zürich.

Bild: Stadtarchiv

Zürich.

von Christinnen nicht Mediation und
Herstellung einer harmonischen
Einheit gefordert, sondern - im Sinne der
Dialektik - division, das Sichtbarmachen
der Unterschiede und solidarisches
Eintreten im Klassenkonflikt. Dies stellte
eine radikale Weiterentwicklung des

Begriffs der christlichen Präsenz dar (der
vor allem in Frankreich diskutiert wurde),

mit dem Ziel, widerständige Zellen
im Gewebe einer ungerechten Weltordnung

zu werden und den Gedanken an
die Verkündigung «brüderlicher» Liebe
aufzugeben. Solche Liebe hätte der
Verteidigung des Status quo gedient.

Diese Gedanken haben mich damals
fasziniert, und in meinen literarischen
Versuchen, in einer radikal weltlichen
Sprache von Gott zu reden, bestärkt.

Und gleichzeitig haben sie mich tief
verunsichert: Stand jetzt «das Eigentliche»
des Christentums, die Verkündigung der
Liebe Gottes, zur Disposition? Oder ging
es nur um die missbräuchliche Praxis,
die ebendiese Liebe bis zur Unkenntlichkeit

verzerrt hatte?
Und wie sollte eine veränderte Praxis

der Liebe, die vollständig mit säkularen
(revolutionären?) Kämpfen verschmolzen

war, als christliches Zeugnis erkennbar

werden? Die Auseinandersetzung
darüber brachte den Studentenweltbund

in den folgenden Jahren an den
Rand der Selbstauflösung. Zwar sah er
in der christlichen Tradition wichtige
Ressourcen für den Kampf um Gerechtigkeit,

aber sie wurden nicht mehr
sichtbar.

16 Neue Wege 3/2018

FR/Fnl* n-rrt»
r FJJ* VIETHA:



Rote Fäden von 1968
«Justice, not charity for the poor» hatte
schon 1966 die Weltkonferenz Kirche
und Gesellschaft des Ökumenischen Rats

der Kirchen (ORK) gefordert. Auf der

repräsentativen Konsultation zu
Entwicklungsfragen im Januar 1970 erklärte nun
der indische Ökonom Samuel Parmar,
dass nicht Wachstum, sondern soziale

Gerechtigkeit und kulturelle und
ökonomische Eigenständigkeit Ziele des

Entwicklungsprozesses sein müssten.
Das war eine Neusetzung der Prioritäten
und eine neue Sprache, die die Impulse
aus den Regionen reflektierte! Sie floss
auch ein in die neugegründeten ÖRK-

Programme zur Bekämpfung des Rassismus

und zur Entwicklungsförderung.
Auch hier war die Frage, wie in diesen

ß\Xi

Engagements etwas von christlichem
Zeugnis, von den «Ressourcen des
Glaubens» aufleuchten könnte.

Glaube, Liebe, Hoffnung: Das ist
auch ein Wechsel in der Perspektive
auf die Welt, ähnlich wie die grossen
biblischen Bilder von Gerechtigkeit und
Frieden oder der Blick der Armen auf die

Befreiung von Schuldenlast. Die
«Ressourcen des Glaubens» waren die Kraft
von Menschen, die beides taten:
widerständige Zelle sein und - zusammen mit
anderen - die christliche Tradition im
Licht dieser Erfahrung neu zu verstehen.
Aus der Suche nach «sichtbarer Einheit»
wurde eine neue Praxis von Kirche-Sein
in verschiedenen Formen: Ernesto Car-
denal las mit den Bauern von Solenti-
name das Evangelium, und Kosuke Ko-

yama entwickelte mit Landarbeitern in
Asien eine «Wasserbüffel-Theologie»!

«Unity in diversity», Einheit in der
Vielfalt war die Erkenntnis, die aus dem
Nebeneinander der unterschiedlichen
Entwürfe nach 1968 resultierte. Einheit
bezog sich nicht mehr vorrangig auf
eine gemeinsam akzeptierte Doktrin,
sondern auf das miteinander erlebte
Vertrauen auf die Kraft des wachsenden
Reiches Gottes. In diesem Vertrauen
bekam der Prozess der Regionalisierung
auch eine grosse spirituelle Kraft: «The

right hand of God is planting in our land,

planting seeds offreedom, hope, and love»,

sangen Hunderte von Delegierten bei
der Entwicklungskonferenz der kari-
bischen Kirchen 1971 in Trinidad. Ich
habe mitgesungen und etwas von dieser
Kraft gespürt und von der Entschlossenheit

der Menschen, endlich «das Land»
als ihres zu reklamieren! •

1 Ich habe diesen Vorgang unter anderem in
einem Essay reflektiert: Welche Einheit war
gemeint? Regionalisierung und Perspektivenwechsel

im Christlichen Studentenweltbund. In:
Kuno Füssel, Michael Ramminger (Hrsg.):
Zwischen Medelhh und Paris. 1968 und die

Theologie. Luzern, Münster 2009, S. 38-51. Der
Beitrag übernimmt Teile dieses Essays in
gekürzter Form.

Reinhild Traitler, '1940,
Mitarbeiterin im
Weltkirchenrat und ehem.

Leiterin des Tagungsund

Studienzentrums

Boldern, Mitgründerin
desfeministischen
Europäischen Projektsfür
interreligiöses Lernen/
EPIL und Mitglied im

Interreligiösen Think-

Tank Schweiz.

rtraitler@sunrise.ch

T7 Neue Wege 3/2018


	Sich in die Schuhe der anderen stellen : Regionalisierung und Perspektivenwechsel im Christlichen Studentenweltbund

