Zeitschrift: Neue Wege : Beitrdge zu Religion und Sozialismus
Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 112 (2018)

Heft: 3

Artikel: Sich in die Schuhe der anderen stellen : Regionalisierung und
Perspektivenwechsel im Christlichen Studentenweltbund

Autor: Traitler, Reinhild

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-816531

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 29.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-816531
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Reinhild Traitler

Sich in die Schuhe der anderen stellen

Regionalisierung und Perspektivenwechsel im Christlichen Studentenweltbund

Studierende aus Asien, Afrika und Lateinamerika kritisierten 1968 im
Studentenweltbund die westlich dominierte 6kumenische Bewegung.
Eine personliche Erinnerung an Begegnungen, die eigene Gewissheiten

infrage stellen.

1968 war ich Generalsekretirin der
Evangelischen Studentengemeinde in
Osterreich. Hinter diesem pomposen
Titel verbarg sich viel Arbeit und eine
minime Bezahlung. Aber ich war Teil
eines internationalen Netzwerks von
Hochschulgemeinden und damit nah
an Diskursen in Lindern, die ich bis
dahin kaum dem Namen nach gekannt
hatte, und zu Themen, die oftmals unse-
re europdischen Positionen auf den Kopf
stellten. Der Perspektivenwechsel lief
iber personliche Beziehungen, gemein-
same Projekte, Freundschaften, Liebes-
geschichten — ein Prozess, der von Ver-
unsicherungen aber auch von befreien-
den Erkenntnissen begleitet war. Er
hat meine Arbeit, aber auch mein per-
sonliches Leben bis heute gepragt. Ich
kann die roten Fiden sehen — und die
entscheidenden Knotenpunkte des Jah-
res 1968." Viele Fragen, die mich noch
immer beschiftigen, vor allem der in-
terreligiose Dialog und die Anliegen des
Feminismus, waren fir mich mit diesem
Perspektivenwechsel verkniipft.

Einheit der Kirchen — ein Machtmittel?

Seit Mitte der sechziger Jahre gab es in-
nerhalb der ékumenischen Bewegung
einen einheitskritischen Diskurs, der
sich vor allem in den christlichen Stu-
dentInnenbewegungen Asiens, Afrikas
und Lateinamerikas entwickelte: Regio-

14 Neue Wege 3/2018

nalisierung hiess der Prozess, bei dem es
nicht einfach darum ging, die Anliegen
des Studentenweltbundes mit Sitz in
Genf in verschiedene regionale und lo-
kale Kontexte hinunter zu buchstabie-
ren, sondern die Organisation selber und
das, was Begriffe wie «international»
oder «universal» bedeuten konnten,
neu zu denken. Bei den Auseinanderset-
zungen um die Frage der Regionalisie-
rung war klar geworden, dass die tkume-
nische Bewegung und ihre Institutionen
letztlich europdische, nordatlantische
Anliegen aufnahmen und universali-
sierten. Dazu gehorten auch zentrale
Begriffe des Christentums wie Theolo-
gie und Mission, ja vielleicht sogar das
Christentum selber, die alte «Meisterer-
zahlung», die fir ithre Monopolstellung
im religiésen Sinnangebot nicht ohne
Gewalt ausgekommen war.

Schon die Definition der Regionen
machte das Problem deutlich. Sprache
und Institutionen spiegelten (und spie-
geln bis heute) koloniale Arrangements:
Fiir wen ist der Ferne Osten fern? Wer ge-
hort zu wem?

Die von der UNO in den sechziger-
Jahren ausgerufene «Dekade der Ent-
wicklung» tat ein Ubriges, indem sie
von «Aufholen, den Graben schliessen»
sprach, kurz: von einer Angleichung der
«unterentwickelten» Lander an die «ent-
wickelten».



Dabei wurde uns im Studentenwelt-
bund klar, dass die Universitaten halfen,
das den Westen favorisierende Machtge-
falle zu festigen, indem sie den Transfer
westlicher Methoden und eines west-
lichen Wissenschaftsverstaindnisses be-
sorgten.

«Hochste Prioritat ist, dass sich So-
zialwissenschaftlerInnen in Asien von
fraglos iibernommenen Wertkonzepten
und Vorschriften des Denkens und der
Rationalitdt befreien und den Universa-
lismus abstreifen, der die im Westen ent-
wickelten Sozialwissenschaften kenn-
zeichnet», postulierte mein spdterer
Mann Cesar Espiritu, der philippinische
Vorsitzende des Komitees asiatischer
Hochschullehrer beim Christlichen Stu-
dentenweltbund; und fragte nach, ob
nicht nur Konzepte, sondern auch Me-
thoden neu erfunden werden missten.

Okumene - Erfindung des Westens
Als Anhangerin des Universalismus der
aufgeklarten Pragung habe ich die Tiefe
der kolonialen Beleidigung damals noch
gar nicht wirklich begriffen. Ich hatte
mich gerade jahrelang damit auseinan-
dergesetzt, dass die Generation meiner
Eltern in eines der grossten Verbrechen
der Geschichte verwickelt gewesen war.
Dass mich auch der Kolonialismus et-
was anging, war mir neu. Als Biirgerin
eines kleinen Landes und Mitglied einer
Minoritdtskirche kam ich in der Ge-
schichte der Dominanz Europas nicht
vor, meinte ich. Aber die Fragen, die der
Reflexionsprozess tiber die Regionalisie-
rung ausgeldst hatte, beunruhigten mich.
Bei dem Versuch, mich in die Schuhe
der anderen zu stellen, wurde ich nun
genotigt, auch jenen Teil meiner euro-
pdischen Tradition zu hinterfragen, aus
dem ich immer Mut geschopft hatte:
Aufkldirung und Menschenrechte. Nun
musste ich horen, dass auch emanzipa-
torische Entwiirfe (des Westens) Domi-
nanz férdern und eigenstdndige kultu-
relle Konzepte verhindern konnten.

Als ich 1968 an der Weltstudenten-
konferenz in Otaniemi, Finnland, teil-
nahm, erlebte ich den explosiven Kon-

15 Neue Wege 3/2018

flikt zwischen den regionalen Gruppen,
als ein asiatischer Teilnehmer seinen
Zorn Uber «den Westen» ausschiittete:

«Wir sind zu euren Bedingungen Teil
der 6kumenischen Bewegung, niemals
zu unseren, denn das wiirde die Einheit
oder den Schein der Einheit zerstoren...
die Strukturen der 6kumenischen Bewe-
gung verdanken sich der Giite des weis-
sen Mannes (sic!), der eine «Dritte Welt>
geschaffen hat.. Wir aus der <Dritten
Welt> werden als konservativ und reak-
tiondr angesehen und sollten von den
narzisstischen und anarchistischen Ra-
dikalen aus Europa bekehrt werden, die
selber nicht wussten, was es heisst, un-
terdriickt zu werden, Gewalt oder eine
nationale Tragodie zu ertragen.»

Dieses ins Plenum geschleuderte Ur-
teil schnitt tief. Es zeigte, dass der Kampf
um Partizipation bei der Gestaltung ei-
ner postkolonialen Weltordnung eine
weltweite Bewegung mit unterschied-
lichen Akzenten und Aktionsformen
hervorgebracht hatte; auch zu solchen,
die Gewalt als letztes Mittel nicht aus-
schliessen wollten.

Eine Stimme aus Siideuropa

Die Fragen, die die Regionalisierungsde-
batte aufgeworfen hatte, blieben: Wie
sieht eine Okumene aus, die nicht ein-
fach eine Fortschreibung des kolonialen
religiosen Universalismus ist? Scharfer
noch: Wie sieht ein Christentum aus,
wenn es das Gewand ubergriffiger euro-
pdischer Geschichte, durch das allein es
sich dargestellt hatte, ablegt?

Dazu kam eine Stimme aus dem
Stiden Europas: Mario Miegge, der Ge-
neralsekretdr der italienischen Studen-
tengemeinde und Philosophieprofessor
an der Universitdt in Urbino, schlug als
christliche Prasenz in der Welt ein
Zeugnis der Dissonanz und Entzweiung
vor. Ein Evangelium, das nicht Einheit,
sondern solidarische Entzweiung/Zwie-
tracht forderte (Lukas 12, 51—53). Um
des Evangeliums willen und als Symbol
des Widerstands gegen die unterdri-
ckerische pax americana und ihren be-
schwichtigenden Einheitsdiskurs werde



Spitze des Demonstra-
tionszuges gegen den
Vietnamkrieg am 22.
Juni 1968 in Ziirich.
Bild: Stadtarchiv
Ztirich.

von Christlnnen nicht Mediation und
Herstellung einer harmonischen Ein-
heit gefordert, sondern — im Sinne der
Dialektik — division, das Sichtbarmachen
der Unterschiede und solidarisches Ein-
treten im Klassenkonflikt. Dies stellte
eine radikale Weiterentwicklung des
Begriffs der christlichen Prasenz dar (der
vor allem in Frankreich diskutiert wur-
de), mit dem Ziel, widerstindige Zellen
im Gewebe einer ungerechten Weltord-
nung zu werden und den Gedanken an
die Verklindigung «briiderlicher» Liebe
aufzugeben. Solche Liebe hitte der Ver-
teidigung des Status quo gedient.

Diese Gedanken haben mich damals
fasziniert, und in meinen literarischen
Versuchen, in einer radikal weltlichen
Sprache von Gott zu reden, bestirkt.

Pl |
§ ;?4 FDaE), wwsufiwrm :
lEDSN FIR VIETNA;

16 Neue Wege 3/2018

Und gleichzeitig haben sie mich tief ver-
unsichert: Stand jetzt «das Eigentliche»
des Christentums, die Verkundigung der
Liebe Gottes, zur Disposition? Oder ging
es nur um die missbrauchliche Praxis,
die ebendiese Liebe bis zur Unkenntlich-
keit verzerrt hatte?

Und wie sollte eine veranderte Praxis
der Liebe, die vollstandig mit sakularen
(revolutiondren?) Kampfen verschmol-
zen war, als christliches Zeugnis erkenn-
bar werden? Die Auseinandersetzung
dartiber brachte den Studentenwelt-
bund in den folgenden Jahren an den
Rand der Selbstauflésung. Zwar sah er
in der christlichen Tradition wichtige
Ressourcen fiir den Kampf um Gerech-
tigkeit, aber sie wurden nicht mehr
sichtbar.

1

*‘




Rote Faden von 1968

«Justice, not charity for the poor» hatte
schon 1966 die Weltkonferenz Kirche
und Gesellschaft des Okumenischen Rats
der Kirchen (ORK) gefordert. Auf der re-
prasentativen Konsultation zu Entwick-
lungsfragen im Januar 1970 erklarte nun
der indische Okonom Samuel Parmar,
dass nicht Wachstum, sondern soziale
Gerechtigkeit und kulturelle und ¢ko-
nomische Eigenstandigkeit Ziele des
Entwicklungsprozesses sein mussten.
Das war eine Neusetzung der Prioritaten
und eine neue Sprache, die die Impulse
aus den Regionen reflektierte! Sie floss
auch ein in die neugegriindeten ORK-
Programme zur Bekdmpfung des Rassis-
mus und zur Entwicklungsforderung.
Auch hier war die Frage, wie in diesen

17 Neue Wege 3/2018

Engagements etwas von christlichem
Zeugnis, von den «Ressourcen des Glau-
bens» aufleuchten konnte.

Glaube, Liebe, Hoffnung: Das ist
auch ein Wechsel in der Perspektive
auf die Welt, dhnlich wie die grossen
biblischen Bilder von Gerechtigkeit und
Frieden oder der Blick der Armen auf die
Befreiung von Schuldenlast. Die «Res-
sourcen des Glaubens» waren die Kraft
von Menschen, die beides taten: wider-
staindige Zelle sein und — zusammen mit
anderen — die christliche Tradition im
Licht dieser Erfahrung neu zu verstehen.
Aus der Suche nach «sichtbarer Einheit»
wurde eine neue Praxis von Kirche-Sein
in verschiedenen Formen: Ernesto Car-
denal las mit den Bauern von Solenti-
name das Evangelium, und Kosuke Ko-
yama entwickelte mit Landarbeitern in
Asien eine « Wasserbiiffel-Theologie»!

«Unity in diversity», Einheit in der
Vielfalt war die Erkenntnis, die aus dem
Nebeneinander der unterschiedlichen
Entwiirfe nach 1968 resultierte. Einheit
bezog sich nicht mehr vorrangig auf
eine gemeinsam akzeptierte Doktrin,
sondern auf das miteinander erlebte
Vertrauen auf die Kraft des wachsenden
Reiches Gottes. In diesem Vertrauen be-
kam der Prozess der Regionalisierung
auch eine grosse spirituelle Kraft: «The
right hand of God is planting in our land,
planting seeds of freedom, hope, and love»,
sangen Hunderte von Delegierten bei
der Entwicklungskonferenz der kari-
bischen Kirchen 1971 in Trinidad. Ich
habe mitgesungen und etwas von dieser
Kraft gespiirt und von der Entschlossen-
heit der Menschen, endlich «das Land»
als ihres zu reklamieren! &

*Ich habe diesen Vorgang unter anderem in

einem Essay reflektiert: Welche Einheit war

gemeint? Regionalisierung und Perspektiven-
wechsel im Christlichen Studentenweltbund. In:
Kuno Fissel, Michael Ramminger (Hrsg.):
Zwischen Medellin und Paris. 1968 und die The-
ologie. Luzern, Minster 2009, S. 38-51. Der
Beitrag iibernimmt Teile dieses Essays in ge-
kiirzter Form.

Reinhild Traitler, *1940,
Mitarbeiterin im Welt-
kirchenrat und ehem.
Leiterin des Tagungs-
und Studienzentrums
Boldern, Mitgriinderin
des feministischen Eu-
ropdischen Projekts fiir
interreligidses Lernen/
EPIL und Mitglied im
Interreligiosen Think-
Tank Schweiz.

rtraitler@sunrise.ch



	Sich in die Schuhe der anderen stellen : Regionalisierung und Perspektivenwechsel im Christlichen Studentenweltbund

